
opusdei.org

Essa corrente
trinitária de amor

O Mistério da Trindade muda
com profundidade nosso olhar
sobre o mundo, porque revela
como o Amor é o próprio tecido
da realidade.

15/01/2018

Nós, os cristãos, reconhecemos que
tudo o que existe tem a sua a origem
no Pai, no Filho e no Espírito Santo.
Uma pessoa se torna cristã por meio
do batismo em nome das três Pessoas
divinas. E tudo em nossa vida está
marcado pelo sinal da Cruz: “em



nome do Pai e do Filho e do Espírito
Santo”, segundo as palavras do
próprio Jesus (Cfr. Mt, 28, 19). Mas o
que significa esta fé na Trindade
para a nossa vida? Como se traduz na
nossa existência diária, na família,
no trabalho, no descanso?

Só no céu compreenderemos até que
ponto a Trindade é nosso verdadeiro
lar, até que ponto a nossa vida “está
escondida com Cristo em Deus” (Col
3, 3), mas a fé já nos coloca agora a
caminho deste Mistério, que contém
a resposta a todas as nossas
perguntas, que nos diz quem somos
na realidade. O Mistério da Trindade
muda profundamente o nosso olhar
sobre o mundo, transfigura a nossa
existência: aquele fato que, se fosse
tomado por si mesmo seria banal e
insignificante, fica iluminado de
dentro para fora. Vamos nos deter
aqui, em dois dos muitos aspectos da
fé na Trindade, que estão fortemente
entrelaçados entre si: a profundidade



do Mistério e o valor divino do amor
humano.

O Mistério dos mistérios

Desde as primeiras gerações de
cristãos, os teólogos, os santos e as
pessoas que viveram uma autêntica e
imensa experiência de Deus têm uma
predileção especial pelo seu Mistério,
o Mistério da Trindade (Mysterium
Trinitatis). Na vida diária também se
fala com frequência de mistério, no
sentido de uma realidade difícil de
compreender, como saber quem é o
criminoso num thriller policial ou
qual é a solução de uma equação ou
de um problema difícil. Em todos
estes casos, o termo se refere aos
limites de nossa capacidade de
conhecer. Por outro lado, quando se
fala de Mistério de Deus, a questão já
não diz respeito somente a nós, mas,
acima de tudo, a Ele mesmo e a sua
infinita profundidade. O Mistério de
Deus não é insondável porque é



obscuro, mas, ao contrário, porque é
excessivamente luminoso: os olhos
de nossa inteligência ficam ofuscados
ao olhá-lo, como acontece quando
olhamos em direção ao sol em pleno
dia.

Uma piedosa lenda medieval,
representada também em magníficas
obras de arte, conta que um dia santo
Agostinho passeava pela praia,
tentando compreender como é
possível que Deus seja uno e trino, e
encontrou um menino que jogava a
água do mar em um buraco escavado
na areia, com intenção de colocar
todo o mar dentro do buraco. O
grande Padre da Igreja tentou fazer-
lhe ver como sua pretensão era
impossível. O menino respondeu que
mais absurdo ainda era tentar
compreender o Mistério da Trindade.
O Mistério de Deus é como a
imensidade do mar, como a luz do
sol que nos cega. Diante do “oceano
de amor infinito”, a única resposta



verdadeiramente razoável é
“submergir-se” confiadamente[1],
mergulhar neste mar imenso[2].

Em uma das suas catequeses, são
Josemaria explicava isso com uma
fórmula verdadeiramente eficaz, a
propósito de como falar sobre Deus:
“E quando (...) disserem a você que
não entendem a Trindade e a
Unidade, responda-lhes que eu
também não a entendo, mas que a
amo e venero. Se compreendesse as
grandezas de Deus, se Deus coubesse
nesta pobre cabeça, meu Deus seria
muito pequeno..., e, no entanto, cabe
– quer caber – no meu coração, na
profundidade imensa da minha
alma, que é imortal”[3]. Um Deus
totalmente compreensível não seria
mistério, seria pouca coisa. Por outro
lado, o paradoxo cristão consiste no
fato de que, apesar de que a
Trindade infinita não possa ser
compreendida pela nossa



inteligência, ao mesmo tempo habita
em nós, em nosso coração.

A dificuldade para compreender o
Mistério do Pai, do Filho e do Espírito
Santo, não se deve a que seja um
absurdo, mas a que é um Mistério de
Amor: uma comunhão de Pessoas.
Nosso Deus é Mistério porque é
Amor: tudo n’Ele é dom perfeito e
eterno. E o mundo criado é
expressão desse Amor. Por meio do
mundo e das pessoas que nos
rodeiam, podemos compreender por
que a fé é necessária para aceder a
essa verdade, que inclusive os
maiores filósofos não puderam
encontrar sem a Revelação. Não se
trata de crer no absoluto, mas de
entrar na dimensão pessoal, coisa
que somente conseguimos quando
abrimos o coração. “Senhor obrigado
porque és tão grande que não cabes
na minha cabeça, e obrigado também
porque cabes em meu coração!”[4].



Por que Deus se oculta em seu
Mistério? Na realidade não é que se
oculte: inclusive entre os seres
humanos a intimidade da alma só
pode ser conhecida por um ato
voluntário da revelação do que o
outro tem no coração: as lembranças,
os sonhos, as preocupações ou os
medos. Mesmo que exteriormente
seja possível intuir algo, para que
outro entre no que verdadeiramente
está dentro de nós é necessária uma
“revelação” de nós mesmos. E é
necessário também que quem
participa dessa “revelação” consiga
compreendê-la, assimilá-la. Não deve
nos estranhar que o Mistério de Deus
nos supere: nossos olhos devem se
acostumar pouco a pouco à sua luz.
Por isso, se na vida de cada dia é
necessário aprender “sempre a tirar
as sandálias diante da terra sagrada
do outro”[5], diante do Mistério da
Trindade, a primeira atitude a
assumir é a da humildade e o
profundo respeito, porque se entra



no espaço da Liberdade e do Dom,
essa Liberdade e Dom que são
precisamente a origem do Amor, de
todo amor.

O Amor dos amores

“Não há outro amor além do Amor!”,
anotava São Josemaria em 1931[6]. A
imersão na profundidade do Mistério
do Deus Uno e Trino nos leva a ler o
mundo e a história sob a sua luz, que
é a “luz verdadeira” (Jo 1, 9): como se
passássemos de tentar decifrar um
texto no escuro a lê-lo em plena luz
do sol, e descobríssemos que não
estávamos entendendo praticamente
nada. “Deus é amor” (1 Jo 4, 16)
porque é uma comunhão eterna de
três Pessoas, que se entregam
reciprocamente, sem reservas: três
Pessoas unidas de modo absoluto e
eterno por uma relação de dom total
e livre de Si. O sentido do mundo e
da existência de cada homem



repousa nessa liberdade autêntica,
essa “corrente trinitária de Amor”[7].

De fato, o Pai gera o Filho dando-lhe
tudo o que Ele mesmo é, e não
apenas algo que possui. A primeira
Pessoa divina é Pai com todo o seu
ser, Pai sem limites, de forma que o
Filho gerado por Ele não só se parece
a Ele, mas também é uma só coisa
com Ele: é Deus mesmo em sua
eternidade e infinidade. O Filho,
Imagem perfeita do Pai, se entrega
de novo a Ele, isto é, responde ao
dom que recebe dando-se Ele mesmo
totalmente ao Pai, como este se
entregou. E o Dom que o Pai e o Filho
intercambiam entre si eternamente é
o Espírito Santo, terceira Pessoa da
Trindade. O Espírito Santo é o Amor
que une às primeiras duas Pessoas e
é Deus, porque é uma só coisa com
eles. Assim, nosso Deus é uno e trino,
precisamente porque é Amor
absoluto, porque é dom perfeito, sem



reservas, sem condições: o Amor com
que todos sonhamos.

Santo Agostinho, mesmo percebendo
a limitação de nossos conceitos,
explicou isso de um modo que nos
permite vislumbrar esta vida íntima
da Trindade. O amor – escreveu em
seu tratado sobre a Trindade –,
implica sempre a presença de quem
ama, de quem é amado e do seu
amor[8]. Analogamente, para que
possamos falar de dom, deve haver
alguém que dá e outro que recebe e
também algo que é dado: o dom, o
presente. Somente com esta tríade
existe Amor. E quando o Amor ou o
Dom é infinito, e, portanto, entra no
espaço do Mistério de Deus, estes três
termos são infinitos e perfeitos.
Então o nosso Deus é uno e trino
precisamente porque é Amor. Deste
Amor sem limites surge e a ele se
dirige, “o desejo que todos nós temos
de infinito, a saudade do eterno que
todos nós sentimos”[9].



Um dos títulos que os cristãos usam
para acompanhar o Nome da
Trindade é beatíssima: felicíssima.
Deus é todo Ele felicidade que quer
se comunicar, e, por isso, criou todas
as coisas: para introduzir-nos na sua
alegria infinita. O mundo em que
vivemos, e a existência de cada um,
tem sua origem nesse Dom recíproco
eterno que é a Vida do Pai, do Filho e
do Espírito Santo. O homem existe,
pois, na medida em que é amado
pelas três Pessoas divinas. E por isso
o seu valor é infinito. A partir dessa
luz, “parecem-nos admiráveis tanto a
origem como o fim da criação, que
consistem no amor. Um amor
absolutamente desinteressado,
porque Deus não tem nenhuma
necessidade de nós: somos nós que
temos necessidade dEle”[10].

Se o mundo surge do Amor das três
Pessoas divinas que transborda, o
sentido da vida de quem crê na
Trindade é o Amor. E por isso, todo



amor verdadeiro remete, em seu
núcleo mais íntimo, à Trindade,
como explicou recentemente o Papa
Francisco, retomando os
ensinamentos de são João Paulo
II[11]. Dessa forma, a importância
fundamental da família para a fé
cristã não está ligada somente à
dimensão moral ou a considerações
sociológicas. A própria relação
fecunda dos esposos é uma imagem
que leva ao encontro do Mistério da
Trindade: “o Deus Trindade é
comunhão de amor, e a família é o
seu reflexo vivente”[12].

Portanto, o cristão sabe que o
primeiro princípio de qualquer coisa
não é uma unidade abstrata ou uma
ideia universal, mas sim uma
comunhão de Pessoas: uma
comunhão radiante de felicidade. O
que existe de mais verdadeiro na
realidade é encontrado nas relações
interpessoais. É precisamente aí que
o mistério da felicidade começa a se



revelar. É nessa profundidade que o
sentido da vida assume um papel
importante. A amizade, o serviço aos
outros, a fraternidade, o amor em
todas as suas formas, não são apenas
palavras bonitas ou ações positivas
sugeridas por um bom coração. O
cultivo cuidadoso das relações
interpessoais torna-se a ação mais
realista e eficaz, o melhor
investimento possível: porque o
fundamento da realidade é trinitário.
O pecado, por contraste, é
essencialmente superficial: não vê o
que verdadeiramente conta e leva a
péssimos investimentos. O pecado se
fecha para o outro, descarta-o. Supõe,
enfim, uma verdadeira miopia
existencial, da que todos
necessitamos ser curados. A
revelação da Trindade e a fé que se
desdobra a partir desse Mistério é
colírio para os nossos olhos: fala-nos
de como ganhar verdadeiramente na
vida e de como conquistar todos para
a Vida.



O olhar dos santos – que sabem que
são pecadores, como todos – se move
entre o Céu e a terra, reconhecendo
que a verdadeira realização pessoal
está no amor e no serviço. É aí que o
acesso à realidade mais autêntica se
libera. Os próprios gestos de afeto,
como os abraços ou de cortesia, como
um aperto de mãos, se tornam eco do
amor da Trindade, porque significam
o desejo ou disponibilidade para
sermos um no outro, como as
pessoas divinas são uma na outra.

“Quem me viu, viu o Pai”, diz Jesus a
Felipe (Jo 14, 9). Quem vê o Filho vê o
Pai, porque o Pai está no Filho e o
Filho no Pai: são totalmente Amor.
Assim é a vida da Trindade, a vida a
que Deus nos chama: a própria vida
do Pai é dar a sua vida ao Filho. A
vida do Filho é agradecer a vida ao
Pai. O Espírito Santo é essa Vida para
o Outro.



Surge assim outra dimensão da
contemplação do mundo sob a luz da
Trindade: se o princípio de todas as
coisas é o nosso Deus, então o Amor
do Pai pelo Filho e do Filho pelo Pai
está na origem e no destino da
realidade. A Escritura nos permite
vislumbrar isso quando o Espírito de
Deus paira sobre as águas[13]: o
Amor da Trindade abraça o universo.
E, de um modo mais explícito,
retomando o relato da criação com a
luz da encarnação do Verbo, o
prólogo do quarto Evangelho diz que
“tudo foi feito por Ele”[14]: a Filiação
de Cristo se reflete em tudo, e tudo se
ordena a Ele[15]. As estrelas
distantes, o mar profundo, as
montanhas mais altas ou as flores
mais belas, todos falam do dom
absoluto que o Pai derrama na
geração do Filho: tudo é ícone desta
relação eterna de amor. Toda a
criação fala de Cristo, como afirma a
liturgia, parafraseando são Paulo:
“Agora se cumpre o desígnio do Pai:



fazer de Cristo o coração do
mundo”[16].

Daqui nasce a possibilidade de
contemplar o mundo e a história, em
suas dimensões mais cotidianas e
prosaicas, como lugar de encontro
com Deus, como tarefa filial confiada
ao homem pelo Pai, em Cristo. Sob a
luz da Trindade o cristão pode se
reconhecer como “sócio” de Deus,
como herdeiro em Cristo de todas as
coisas, colaborando com Ele para
levar tudo ao Pai, com uma profunda
gratidão pelo seu dom: sendo todo ele
agradecimento. Este é o coração de
toda Missa, o ato eucarístico mais
autêntico, por meio do qual a criação
volta a relacionar-se com sua origem,
a Trindade.

Maria e a Trindade

Numa ocasião são Josemaria fez uma
confidência: “Procuro chegar à
Trindade do Céu por essa outra
trindade da terra: Jesus, Maria e José.



É como se estivessem mais
acessíveis”[17]. O amor das três
pessoas da Sagrada Família, as suas
relações de dom recíproco, guiava-o
na contemplação da Santíssima
Trindade: como o rio que busca sua
fonte, dos amores até o Amor dos
amores.

Nossa Senhora é quem realizou
melhor este retorno a Deus, esta
restituição em Cristo do mundo à
Trindade. A existência de Maria é
trinitária. Está completamente
transfigurada pelo Amor: Maria
recebe seu ser e o entrega de novo ao
Pai em Cristo graças ao Espírito
Santo, que é o próprio Amor e a
cobriu com a sua sombra[18]. Maria
é criatura, Maria é uma mulher da
Palestina, mas tudo nela está
impregnado do Amor, que constitui a
relação eterna entre o Pai e o Filho.
Assim Ela é Senhora da criação e da
história: tudo foi confiado a seu
Coração Imaculado, porque ninguém



conhece o mundo melhor que ela,
ninguém o transforma melhor que
ela, por meio do seu diálogo íntimo e
familiar com cada pessoa da
Trindade. Com Ela, podemos viver
“no seio da Trindade (…)
adentrarmos no Pai e descobrir
novas dimensões que iluminam as
situações concretas e as
transformam”[19], que levam a
“fazer de Cristo o coração do
mundo”.

Por: Giulio Maspero

Tradução: Mônica Diez

Leituras para aprofundar

Catecismo da Igreja Católica, nn.
232-267.

João Paulo II, Audiências do19
janeiro ao 26 janeiro 2000

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/2000.index.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/2000.index.html


Bento XVI, Ângelus 7 abril 2009

Francisco, Ângelus 22 maio 2016

[1] Bento XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 12.

[2] São Josemaria, anotações de uma
reunião familiar, 14/06/1974,
(Catequesis en América, 1974, vol. I,
449, AGP, Biblioteca, P04).

[3] São Josemaria, anotações de uma
reunião familiar, 9-II-1975
(Catequesis en América, 1975, vol. III,
75, AGP, Biblioteca, P04).

[4] Ibidem.

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 169.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 417.

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2009/documents/hf_ben-xvi_ang_20090607.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2016/documents/papa-francesco_angelus_20160522.html


[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
85.

[8] Santo Agostinho, De Trinitate,
8.10.14.

[9] Francisco, Audiência, 27-XI-2013

[10] Jean Daniélou, La Trinità e il
mistero dell’esistenza, Queriniana,
Brescia 1989, 44.

[11] Cfr. Francisco, Ex. Ap. Amoris
Laetitia (19-III-2016), n. 63. Cfr. San
Juan Pablo II, Angelus, 7-VI-1998.

[12] Francisco, Amoris Laetitia, n. 11.

[13] Cfr. Gen. 1,2.

[14]Jo 1,3.

[15] Cfr. Ef.1,10.

[16]Assim reza a versão italiana da
antífona terceira nas vésperas da
féria I da IV semana do saltério do
Tempo Comum.



[17]São Josemaria, “Consumados en
la unidad”, em En diálogo con el
Señor, edição crítico-histórica, Rialp,
Madri 2017, 422.

[18] Cfr. Lc 1,35.

[19] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
283.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/essa-corrente-
trinitaria-de-amor/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/essa-corrente-trinitaria-de-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/essa-corrente-trinitaria-de-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/essa-corrente-trinitaria-de-amor/

	Essa corrente trinitária de amor

