
opusdei.org

“O cristão não adere
a uma doutrina, mas
segue e ama uma
pessoa: Cristo”

Entrevista feita por Teresa
Gutiérrez de Cabiedes a Mons.
Fernando Ocáriz, publicada no
semanário espanhol “Alfa y
Omega”.

23/11/2017

Cruza os braços e, então, abre um
sorriso do qual brotam palavras
tímidas, mas salpicadas de humor.
Aos seus 72 anos, tem um bom 



backhand no tênis. Sua sobriedade
expressiva é compensada com um
olhar afável e profundo.

Na historia recente do nosso país
(Espanha) o Opus Dei deixou uma
marca profunda. Não só pela origem
aragonesa do fundador, que
propagou um carisma divino pelos
cinco continentes. A sua presença
influi fundamentalmente no âmbito
educativo, público e, sobretudo, na
vida cotidiana de milhares de
pessoas comuns. É estimulante
interrogar com profundidade o guia
que lidera uma nova etapa.

Esta conversa se apresenta como um
diálogo de coração a coração. Não é
demais explicar aos leitores que
começamos essa entrevista
mendigando, com força, as bênçãos
do Espírito Santo sobre estas
palavras e o eco que elas poderão
produzir. O desejo é perguntar com a
mente daqueles que questionam;

https://cooperadoresopusdei.org.br/opus-dei


conversar com sinceridade corajosa
e construtiva, com toda a confiança e
franqueza possíveis.

Decorridos mais de cem dias da
sua eleição como prelado da Obra,
não sei se o parabenizo ou se
manifesto as minhas condolências
pela carga que caiu sobre os seus
ombros. Como é ser pai espiritual
de milhares de pessoas espalhadas
pelo mundo inteiro?

Estou consciente de que recai sobre
mim uma grande responsabilidade,
mas estou tranquilo. Ajuda-me
especialmente saber que Deus,
quando dá uma missão, dá também a
graça necessária para levá-la a cabo.

Além disso, conforta-me a
proximidade e o afeto que o Santo
Padre manifestou de maneira tão
tangível, quando da minha
nomeação e depois, quando tive a
oportunidade de estar com ele. Sinto-
me também sustentado pela oração e



pelo carinho de muitos. Vem-me à
cabeça uma carta que recebi de um
jovem, que me brindava o
oferecimento dos seus sofrimentos
no hospital; de tantos membros do
Opus Dei e de outras pessoas. Assim
explico a serenidade que tomou
conta de mim durante estes meses.

Depois de ser eleito prelado, os
seus adversários nos jogos de tênis
o deixam ganhar?

Penso que não; eu perceberia com
facilidade e o jogo perderia a graça.

Recentemente fez a sua primeira
viajem pastoral à Espanha para
visitar fiéis e amigos do Opus Dei.
Que mensagem desejava
transmitir em tantos encontros
face a face?

Nesta viagem à Espanha quis
recordar, sobretudo que, como
cristãos, temos de pôr Jesus Cristo no
centro das nossas vidas. Como frisou



Bento XVI numa frase da sua
primeira encíclica (que o Papa
Francisco gosta de citar), o cristão
não adere a uma ideia, nem só a uma
doutrina, mas segue e ama uma
pessoa: Cristo.

Quis insistir nisso nesta viagem,
pondo o acento no espírito próprio
do Opus Dei, isto é, em que temos de
levar a caridade de Cristo à vida
cotidiana, à família, ao trabalho, ao
relacionamento com os amigos.

O Opus Dei deu grandes frutos
espirituais e sociais na Espanha.
Mas também suscita controvérsia.
Muitos encontraram a salvação de
Deus graças a este carisma e são
felizes. Também são numerosos os
que contam (até publicamente)
que a sua passagem pela Obra
deixou feridas profundas. É
possível que não se tenha feito
bem alguma coisa?



Ao longo dos 22 anos que trabalhei
ao seu lado, ouvi a dom Javier pedir
perdão às pessoas que se sentiram
feridas pelo comportamento de
alguns dos seus filhos. Eu me uno a
essa petição de perdão e desejo com
toda minha alma, que essas pessoas
curem as suas feridas e superem a
sua dor.

São Josemaria costumava dizer que
mantinha o afeto por todas as
pessoas que se aproximaram do
trabalho de formação da Obra,
mesmo que fosse apenas por um
breve tempo. Imagine o afeto que
conservava pelas pessoas que
chegaram a pertencer à Obra. Ele
sentia uma profunda paternidade
espiritual: nunca se deixa de querer
bem a um filho ou a um irmão.

Convém considerar dois planos
diferentes. Por um lado, a mensagem
do Opus Dei representa um caminho
aberto para seguir Cristo. Por outro,



as atividades que realizam as pessoas
e os Centros da Obra, em que, como é
natural, influem as circunstâncias e
os modos de ser. Certamente com um
número tão grande de pessoas e
atividades deve ter havido – com a
melhor intenção – erros, omissões,
descuidos ou mal-entendidos. Eu
gostaria de pedir perdão por cada
um deles.

O senhor fala do perdão. Uma das
benções da fé católica é sabermos
que a misericórdia de Deus nos
acolhe apesar das nossas falhas.
Mesmo quando esses erros
desonram o seu nome. Talvez um
dos momentos de maior júbilo da
nossa historia aconteceu quando
João Paulo II pediu perdão em
nome dos filhos da Igreja
universal.

Penso que não devemos separar a
petição de perdão do louvor a Deus
próprio do agradecimento, pela



multidão de dons que derrama
constantemente pela sua
misericórdia e nos chegam através
da mediação humana que se
converte em instrumento da ação
divina.

São João Paulo II deu-nos um grande
exemplo, ao longo da sua vida,
dessas duas dimensões que devem
estar sempre presentes ao
contemplar a magnificência de Deus
e a debilidade dos homens. Assim
aconteceu naquela jornada do
Perdão que convocou durante o
Grande Jubileu de 2000. E Bento XVI
afirmou que o perdão é a única força
que pode vencer o mal, que pode
mudar o mundo. Em primeiro lugar,
temos que pedir perdão a Deus. Além
disso, penso que temos que
incorporar à nossa vida, como algo
habitual, o pedir perdão e perdoar.
Repetimo-lo todos os dias ao rezar o
Pai Nosso, mas na prática,
esquecemo-lo com muita frequência.



É certo que temos de respeitar a
verdade, que não podemos pedir
perdão acusando indireta e
injustamente a outras pessoas com
um mea-culpismo superficial. Mas
perdoar e pedir perdão são atitudes
cristãs que não humilham, antes
engrandecem.

A cristandade ocidental vive um
inverno vocacional preocupante.
Ao mesmo tempo, existem botões
de uma primavera na Igreja: frutos
esperançosos em comunidades que
amadureceram uma pedagogia da
fé renovada. O Espírito
impulsionou a passagem de uma
ascética eminentemente
voluntarista a um
aprofundamento na gratuidade do
amor de um Deus que procura, que
não exige que o conquistemos com
os nossos méritos, que precisa da
nossa pobreza para estender sua
misericórdia. Como se vive e se



anuncia atualmente esta relação
com Deus no Opus Deis?

O fundamento do espírito do Opus
Dei é a consciência viva da nossa
filiação divina. São Josemaria
escreveu em Caminho: “Deus é um
Pai cheio de ternura, de infinito
amor. Chama-o Pai muitas vezes ao
dia, e diz-lhe – a sós, no teu coração –
que o amas, que o adoras; que sentes
o orgulho e a força de ser seu filho.”
O anúncio da relação com Deus no
Opus Dei tem esse enfoque. Como
escreve são João: “Considerai com
que amor nos amou o Pai, para que
sejamos chamados filhos de Deus. E
nós o somos!”.

Neste mundo nosso tantas vezes
prisioneiro da cultura da queixa,
saborear assim o amor de um Pai é
crucial para viver com esperança.

Sempre, e especialmente nestes
momentos, temos de ter muito
presente esta maravilhosa realidade,



que ajuda a superar os pessimismos
que vêm ante os problemas da vida,
a consciência dos nossos defeitos
pessoais, as dificuldades da
evangelização e inclusive ante da
situação do mundo.

A nossa vida não é um romance cor
de rosa, mas um poema épico. Saber
que somos filhos de Deus nos ajuda a
viver com confiança, gratidão e
alegria. Convida-nos a amar este
mundo nosso, com todos os seus
problemas e com toda a sua beleza. A
paz do mundo depende mais do que
cada um de nós contribuir, na vida
diária, (sorrindo, perdoando, tirando
importância a nós mesmos), do que
das grandes negociações dos Estados,
por mais necessárias e relevantes
que estas sejam.

Desde a sua primeira carta
pastoral como prelado, insiste
muito na centralidade de Jesus
Cristo. Para não desvirtuar o



cristianismo em ideologia, ou
ritual bem-intencionado,
necessitamos experimentar e
reviver constantemente um
encontro pessoal com o amor de
Deus. Só como consequência disso
brota a vida cristã e a graça na
Igreja é superabundante. Como o
Opus Dei deseja anunciar hoje esse
querigma, que é uma boa notícia
inesgotável?

Fundamentalmente através de uma
amizade sincera: de pessoa para
pessoa, que é sempre mutuamente
enriquecedora. Para a evangelização,
é essencial o valor do testemunho e
compartilhar a própria experiência
de vida: é muito mais eficaz que os
discursos teóricos.

Logicamente, isto não exclui a
multiforme iniciativa pessoal que dá
origem também a atividades
evangelizadoras muito variadas
(Obras educativas, assistenciais, etc.),



de algumas das quais a Prelazia se
responsabiliza da sua orientação
cristã e presta a atenção ministerial
através dos seus sacerdotes.

O Opus Dei nasceu na Igreja com
caráter profético. Porém, a morte
do Fundador coincidiu com os
primeiros anos do tsunami pós-
conciliar. Parece lógico que a Obra
tenha se segurado nos seus
alicerces. Mas, é possível que
tenham ficado alguns restos de 
entrincheiramento diante de tanta
confusão e caos que viveu (e vive)
a barca de Pedro?

A fidelidade a Deus é uma dimensão
que sempre iluminou a história ao
longo dos vinte séculos de
cristianismo. A fidelidade à fé cristã,
que é a fidelidade a Jesus Cristo,
sempre foi dinâmica, inovadora e
transformadora. Penso que, de fato,
depois do Vaticano II, ao ver as
consequências da “hermenêutica da



ruptura” (como a denominou Bento
XVI num famoso discurso), tenha
aparecido essa tentação de 
entrincheiramento que menciona.

Em todo caso, são reações
conjunturais que é necessário
superar – tanto a ruptura como o
entrincheiramento. São
consequência de ter cedido a uma
mentalidade dialética, política, que é
alheia à Igreja, porque divide e
rompe a comunhão. Na Igreja não
há, não deve haver, bandos nem
partidos, mas unidade dentro do
legítimo pluralismo.

O relativismo causa estragos na
nossa sociedade desnorteada. A
Obra é “famosa” pela sua
fidelidade à Igreja e ao Papa. Isto
significa uma bênção em tempos
agitados. Afirmar a doutrina no
meio da tormenta traz segurança;
por outro lado, pode desembocar
no desejo de ter tudo

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html


“regulamentado”. Como
harmonizar a fidelidade sem
fissuras à Lei divina com a
liberdade gozosa dos filhos de
Deus?

Surgem muitos problemas quando
colocamos dilemas desnecessários ou
reduzimos a realidade a estereótipos
dialéticos. Fidelidade ou criatividade,
ortodoxia ou liberdade, doutrina ou
vida... Penso que temos de viver com
uma atitude integradora que é, sem
dúvida, muito cristã. A realidade não
se deixa encerrar num esquema
excludente. Exige de nós um
equilíbrio, uma ponderação, uma
integração que acaba sendo muito
positiva também nas relações entre
pessoas.

De fato, a dialética gera curtos-
circuitos. Olhemo-lo sob um
prisma mais integrador. O senhor
gosta muito de Beethoven: Como



seguir a partitura fazendo a
própria interpretação?

Vejo perfeitamente compatível a
fidelidade à doutrina com a abertura
às inspirações do Espírito. A história
da Igreja o confirma. É uma
novidade permanente, que ao
mesmo tempo não perde a sua
identidade. Dentro deste contexto,
considero importante a liberdade de
espírito, que, evidentemente, não
consiste na ausência de obrigações e
compromissos, mas no amor. É o que
santo Agostinho exprimiu na
famosíssima frase “Ama e faz o que
quiseres” ou como escreveu são
Tomás de Aquino com uma
linguagem diferente: “Quanto mais
uma pessoa tem a caridade, tanto
mais tem a liberdade”.

Então, uma fidelidade criativa
supõe viver a liberdade de amar,
desejando abrir-se à novidade
perene do Espírito...



De fato, os modos de dizer e de fazer
mudam, mas o núcleo, o espírito,
permanece inalterado. A fidelidade
nunca vem de uma repetição
mecânica; realiza-se quando
conseguimos aplicar o mesmo
espírito em circunstâncias
diferentes.

Isso implica, às vezes, manter
também o acidental; mas em outros
casos leva a mudá-lo. Nesse sentido,
o discernimento sereno e aberto à
luz do Espírito Santo é fundamental;
sobretudo para conhecer os limites
(às vezes não evidentes) entre o
acidental e o essencial.

Outro risco da hipertrofia do zelo
doutrinal na nossa Igreja é a
proliferação de almas presas a um
racionalismo que descarta a
dimensão sensível na relação
pessoal com Deus: como se viver a
fé com o coração fosse cair no
sentimentalismo. Como físico,



atreve-se a anunciar uma equação
para crescer na intimidade com
Deus?

Os anos de estudo de teologia, a
proximidade com determinadas
pessoas, levaram-me a valorizar
muito a luz da fé, também para o
exercício da razão. Mas sem
menosprezar a importância da
dimensão sensível, do coração, das
emoções, que são profundamente
humanas. Nosso Deus é sempre
próximo: e na Eucaristia Jesus Cristo
se faz especialmente próximo à
intimidade do nosso coração.

Um dos desafios mais importantes
que apresenta a nossa época é
recuperar o valor fecundo do
silêncio. A Obra é perita em
formar cristãos chamados a viver
na presença de Deus no meio do
mundo. Talvez são Josemaria nos
ofereceu um dos atalhos ao
convidar-nos a entrar no



Evangelho, manancial permanente
de sabedoria e paz, como um
personagem mais. Como tocar em
Jesus vivo, hoje e agora?

São Josemaria, ao aconselhar a
entrar nos relatos do Evangelho
como um personagem mais,
transmitia a sua própria experiência.
Deus lhe concedeu uma fé viva na
encarnação, da qual surgia um amor
ardente a Nosso Senhor, a seguir as
pegadas da sua passagem pela terra e
a vê-lo como modelo.

Jesus Cristo, sendo Deus, ao ser e
viver como um homem entre os
homens, que cresce e se educa, vive
num lar de família, trabalha, tem
amigos, convive com os vizinhos,
sofre e chora... Mostra-nos o valor de
tudo o que é humano aos olhos de
Deus e que a nossa vida corrente,
vivida em união com Ele, tem, por
isso, valor divino. Assim, podemos 
tocar em Jesus vivo em todas as



ocasiões da existência diária.
Principalmente, nos lugares
privilegiados da presença do Senhor:
nas crianças, nos pobres, com quem
Ele quis identificar-se especialmente;
nos doentes a quem o Papa chama a
“carne sofredora de Cristo”; e de
modo mais intenso, como indicava
antes, na Eucaristia.

O Opus Dei goza da imagem de ter
uma unidade forte, e isso é
meritório. Porém, às vezes não se
constata com facilidade a prática
de uma autocrítica sadia. Suas
primeiras palavras escritas aos
fiéis da Obra glosavam a
quantidade de boas obras (reais!)
que tinham protagonizado juntos.
Questiono se o falar só do bom e do
ideal (e entendo que é preciso fazê-
lo) talvez possa gerar um caldo de
cultura propicio à
autocomplacência ou levar ao
idealismo de confundir o que se
deseja ser (o carisma divino) com o



que na realidade se está sendo (a
pobre execução humana, tantas
vezes).

A autocomplacência é sempre um
perigo para quem deseja fazer o
bem. E no Opus Dei, como todo o
mundo, também temos que estar
vigilantes perante esse perigo. Como
dizia antes, trabalhei perto de dom
Javier Echevarria durante mais de 20
anos. Ele costumava repetir que as
pessoas da Obra não somos nem nos
sentimos superiores a ninguém; que
cada um é capaz de qualquer
maldade.

Mas não é suficiente a humildade
pessoal, existe também uma
humildade coletiva, institucional,
que tem muitas manifestações: na
maneira de falar, na admiração
sincera pelos outros, etc. Por isso,
quando reconhecemos as obras boas
é para dar graças a Deus, que é quem
no-las concede, não para jogar-nos



confetes. Peço a Deus que nos livre da
autoengrandecimento, contra o qual
dom Javier nos punha em guarda
com frequência, seguindo nisto
também a São Josemaria.

Neste sentido, gosto da expressão
que utiliza ao falar do Opus Dei
como uma partezinha da Igreja. As
famílias eclesiais, inspiradas pelo
Espírito Santo, correm às vezes um
risco. Na minha terra o chamamos
não ver a um “palmo do nariz”,
isto é, viver na miopia do culto à
instituição, ao próprio carisma, ao
fundador... Como evitar promover
a marca da casa, e antepor a ela a
face de Deus e a unidade com a
Igreja?

A expressão partezinha da Igreja é de
são Josemaria, que recorria a
diminutivo típico da sua fala
aragonesa (partecica), para exprimir
o tom afetivo com que a empregava.
A tentação da autorreferência está



sempre à espreita de todo o mundo.
Às vezes por um excesso de
entusiasmo, às vezes por
desconhecimento de outras
realidades, ou por um ponto de
vaidade. São Josemaria nos quis
prevenir contra esse perigo ao
lembrar-nos com frequência que a
Obra existe só para servir à Igreja
como a Igreja quer ser servida. Se
servir à Igreja – expressão necessária
do amor a Jesus Cristo – for sempre
uma realidade na vida de cada um,
iremos bem.

Questiono-me se às vezes rezamos
pela união das religiões e
esquecemos o ecumenismo
intraeclesial. Um exemplo: a
família é uma das grandes vitimas
da nossa sociedade e, infelizmente,
da nossa Igreja. Um exemplo. Na
Espanha, diante de uma família
numerosa, é frequente que
perguntem: “Você é do Opus Dei ou
do Caminho Neocatecumenal?”



Mas muitos católicos comuns tem a
impressão de que tanto uns como
outros vão pelo seu trilho. Como
conseguir que, sendo cada um fiel
aos dons recebidos, aprenda a
amar a riqueza dos outros como
fruto da diversidade da ação de
Deus?

Para amar, antes é preciso conhecer.
Muitas divisões ou mal-entendidos
no seio da Igreja se explicam pela
falta de conhecimento. E em boa
parte se resolveriam com uma maior
aproximação da realidade. Além
disso, amar a Jesus Cristo significa
amar todo o mundo, especialmente
os que de um modo ou de outro
dedicam sua vida ao serviço do
Evangelho. A alegria também é uma
ponte sincera que une as pessoas por
cima das diferenças.

Na linha do conhecer-se (primeiro
ao que é próximo na fé),
coloquemos uma hipótese. Que



aconteceria se organizassem
alguma atividade juntos? Por
exemplo: Que aconteceria se um
evento familiar fosse promovido
pelos do Neocatecumenato e fiéis
do Opus Dei, ou que a Juventude
Estudantil da Comunhão e
Libertação participasse num
congresso UNIV, ou promovessem
um ato religioso, lado a lado, com
os Focolares?

Os católicos temos o risco, como
adverte o Papa Francisco, de reduzir
o apostolado a estruturas, atividades
ou eventos, que em muitos casos não
são particularmente eficazes para
chegar ao coração e à cabeça de
pessoas que não conhecem Jesus
Cristo. O ponto central da Obra é dar
uma boa formação cristã, para que
cada um atue com liberdade e
iniciativa, individualmente. Esses
possíveis encontros a que se refere,
às vezes poderiam ser úteis, e de fato
em algumas ocasiões ocorrem, em

https://www.camminoneocatecumenale.it/new/default.asp?lang=pt
https://br.clonline.org/
https://br.clonline.org/
https://www.focolare.org/pt/movimento-dei-focolari/storia/


particular quando são o Papa ou os
bispos quem toma a iniciativa.

De qualquer forma, parece-me que,
além de reunir-nos, sobretudo, nos
encontramos nos lugares onde cada
um desenvolve a sua atividade
habitual: no âmbito do trabalho, da
educação, da cultura, da empresa, da
política. Lá, já estão trabalhando
católicos de diferentes sensibilidades,
e podemos colaborar em inúmeras
iniciativas de evangelização: com
sentido ecumênico, de braço dado
com outros cristãos; e com espírito
aberto, junto com outras muitas
pessoas de boa vontade.

O próximo sínodo da Igreja estará
dedicado à vocação dos jovens, um
tema sobre o qual tem havido
polêmica com o Opus Dei. Um bem
intencionado afã apostólico pode
ter forçado algumas decisões de
entrega ou converter a missão
numa tarefa em que é preciso



apresentar resultados. Se foi
assim, como evitar que volte a
acontecer? Seria fecundo
transcender o proselitismo e
promover um apostolado de
contágio?

Bento XVI e Francisco referiram-se
ao proselitismo no sentido negativo
que esta palavra adquiriu nos
últimos tempos, especialmente no
âmbito ecumênico, e explicaram
muito bem em que consiste o
apostolado cristão.

Naturalmente, o sentido com que São
Josemaria empregava o termo 
proselitismo não era negativo; foi
sempre um decidido defensor da
liberdade. É possível que às vezes
alguns tenham cometido os erros que
menciona. Vem a minha memória,
entre tantas manifestações práticas
desse amor de São Josemaria pela
liberdade, um pequeno pormenor,
mas que considero muito



significativo. Quando uma mãe lhe
pediu que abençoasse o menino que
levava em seu ventre, a benção foi
esta: “Que sejas muito amigo da
liberdade”.

Talvez a meta fosse que os outros
se perguntassem: “De onde
procedem a alegria e o amor que
experimentam estas pessoas?”

De fato, não se trata tanto de fazer
apostolado como de ser apóstolos.
Por isso, repito que o testemunho é
completamente necessário. Mas isso
não exclui, antes exige a positiva
transmissão do Evangelho, a
proposta de seguir Jesus, que surge
do amor aos outros e,
consequentemente, com um pleno
respeito à intimidade e à liberdade.
Nisto, como em tudo, o exemplo de
Jesus é luminoso e decisivo. Não só
“passou por este mundo fazendo o
bem”, mas foi explícito e muito
direto nas suas propostas concretas:



“Segue-me”, “Convertei-vos e crede
no Evangelho”.

O Opus Dei passou a ser uma
referência pelo seu investimento
na educação em todos os níveis e
em todos os continentes. Como é
que se vive no mundo sem ser
mundanos? Às vezes, em entidades
mantidas por instituições
religiosas se infiltra a lógica do
sucesso e passam para um
primeiro plano as metas da
excelência ou os méritos tangíveis
premiados pelos rankings. Como
evitar que termine eclipsando a
autêntica missão: mostrar cada vez
mais e melhor a beleza da face de
Deus?

Antes me referia ao perigo dos
estereótipos dialéticos. Penso que
quando algumas pessoas do Opus Dei
promovem centros de ensino,
aspiram a que sejam excelentes do
ponto de vista profissional e, ao



mesmo tempo, a que se ofereça uma
excelente educação cristã sempre
respeitando a liberdade dos
estudantes e de suas famílias.

Não só não existe contraposição
como, pelo contrário, o espírito
cristão requer integração. Visto por
outro ângulo, trata-se de confirmar
com obras que o fato de ser cristão
não leva consigo o descuido dos
valores humanos, antes pelo
contrário.

Receio não me ter expressado bem.
Não é tanto o dilema: “êxito
humano” ou “mostrar Deus”.
Também não me referia
especificamente aos apostolados
da Obra. Vivemos num clima de
laicismo beligerante em que é fácil
pensar que falar de Deus tornou-se
perigoso e é melhor deixá-lo na
letra pequena, ou acrescentá-lo ao
final, como um aditivo postiço.
Como enfrentar esse desafio de



falar Dele com naturalidade, com
paixão, sem complexos,
mostrando-o como o amor bendito
que mantém a nossa vida e os
nossos empreendimentos?

Evidentemente, temos a sensação de
viver em tempos de insegurança. E
ao mesmo tempo percebem-se
grandes desejos de mudança. O nosso
mundo parece afastar-se de Deus e,
no entanto, observa-se tanta sede
espiritual...; tememos os conflitos,
enquanto manifestamos grandes
desejos de paz. A ação de Deus
realiza-se hoje e agora, nos tempos
que nos corresponde viver, e tomara
que nos abramos a ela! Quando
alguns pensadores falam de que se
tornaram líquidas as relações
interpessoais na nossa sociedade, e
apontam para o nosso naufrágio no
efêmero e no superficial..., isso não
pode levar-nos ao pessimismo ou
amargura, mas estimular-nos a
contagiar a alegria do Evangelho.



Pode ser que um dos primeiros
passos seja assumir que não
importam tanto os números como
a graça. Viver um cristianismo de
minorias, mas com a fé imbatível
de um grão de mostarda...

Estou persuadido de que um dos
desafios mais importantes da Igreja
de hoje é dar esperança a cada
pessoa, especialmente aos mais
jovens, às famílias que sofrem
dificuldades ou ruptura, e as vítimas
da pobreza (não só material, mas
tantas vezes em forma de solidão ou
de vazio existencial).

Enfrentar este desafio, contando com
as nossas limitações pessoais e
pecados, só é possível revivendo sob
o olhar misericordioso de Jesus e
rogando-lhe que nos envie a levar o
seu amor aos nossos
contemporâneos.

A Igreja quis para a Obra a forma
de uma prelazia pessoal a serviço



da Igreja universal e das Igrejas
particulares. Mas não poucas vezes
é vista como uma realidade 
extradiocesana. É verdade que
muitos sacerdotes da prelazia
estão amenizando a escassez de
sacerdotes diocesanos. Mas, em
termos práticos, o fato de que os
fiéis da Prelazia tenham meios de
formação em centros próprios,
seus confessores, suas obras
apostólicas... Pode propiciar que
vivam à margem da vida diária da
paróquia. Como enfrentar o
desafio de serem pedras vivas
(integradas e não só coladas) na
estrutura da Igreja?

Talvez nesse ponto aconteça que,
quando se fala da Obra, se pense
especialmente nos sacerdotes da
Prelazia, ou nos numerários. Mas a
maioria dos fiéis da Obra são
supernumerários, que participam
ativamente na vida de suas
paróquias, na medida das suas



possibilidades (conjugando suas
obrigações profissionais e
familiares). Nem sempre é fácil ter
tempo, e cada qual faz o que pode.
Por outro lado, os sacerdotes da
Sociedade da Santa Cruz são
sacerdotes diocesanos dedicados
plenamente às tarefas pastorais de
suas dioceses. Em minha opinião,
com o passar do tempo, ficará mais
clara essa dimensão eclesial talvez
hoje menos conhecida.

Às vezes precisamos considerar
mais que a Igreja é o corpo místico
de Cristo. E que cada um, com a
sua vocação – pela comunhão dos
santos – contribui para o caudal de
graça. Mas eu me pergunto se
outro dos grandes desafios na
nossa Igreja não é que as
paróquias se enriqueçam mais e
melhor com os carismas que o
Espírito Santo vai suscitando.
Penso que é preciso um esforço de
ambas as partes, e superar



preconceitos, saindo mutuamente
ao encontro.

Nesse sentido, pode ajudar–nos uma
mudança de atitude. Em vez de
contabilizar o que cada um faz, dar
graças ao Senhor porque todos
somamos. Na primeira carta que
escrevi como prelado, penso que fui
claro a esse respeito: “Desejo animar
a alguns fiéis da Prelazia,
cooperadores e jovens, a oferecer-se
para colaborar, com plena liberdade
e responsabilidade pessoais, em
catequeses, cursos pré-matrimoniais,
trabalhos sociais, nas paróquias e
noutros lugares que precisarem,
sempre que se trate de serviços de
acordo com a sua condição secular e
mentalidade laical, e sem que isso
dependa para nada da autoridade da
Prelazia. Por outro lado, quero fazer
uma menção especial às religiosas e
aos religiosos, que tanto bem tem
feito e fazem à Igreja e ao mundo.
“Quem não amar e venerar o estado



religioso, não é bom filho meu”,
ensinava-nos o nosso Padre. Alegra-
me, além disso, pensar em tantos
religiosos, além de sacerdotes
diocesanos, que viram florescer sua
vocação ao calor do ambiente
apostólico da Obra”.

Vem-me à cabeça, também, algo
que costuma questionar-se da
Obra. Um aspecto da sua prática
pastoral. O fato de que homens e
mulheres estejam separados, tão
eficaz e necessário às vezes, é uma
característica do carisma
fundacional? Talvez pareça
antinatural quando não admite
exceções? Externamente, pode
perceber-se como que uma norma
que asfixia as iniciativas sãs que
surjam naturalmente e/ou que
facilitem a convivência dos jovens,
a partilha espiritual dos casais...

Na Obra, a separação entre mulheres
e homens se limita aos meios de



formação, aos centros em que se dá
essa formação, à organização dos
diversos apostolados. Nesses casos a
separação é uma característica do
carisma original, que tem razões
pastorais bem experimentadas, ainda
que compreenda que algumas
pessoas não o compartilhem e
prefiram outros modos de atuar,
igualmente legítimos. Com exceção
desses meios de formação, há
múltiplas atividades em que
participam mulheres e homens:
cursos para casais ou para noivos,
sessões para pais e mães de família
nos clubes juvenis, iniciativas das
paróquias administradas pelos
sacerdotes da Prelazia, etc. Para não
falar das inúmeras atividades
informais que surgem da própria
iniciativa e da criatividade das
famílias. O importante, em minha
opinião, é que homens e mulheres
casados recebam a formação como
uma ajuda para reforçar o seu
casamento e a sua família; com esse



desejo é que os meios de formação da
Obra são oferecidos.

Vivemos tempos tensos e ao
mesmo tempo apaixonantes. Penso
nos lugares onde a Igreja é
perseguida. Também lá, entre os
missionários do século XXI, há
muitos membros do Opus Dei
anunciando a Deus. Na velha
Europa vivemos um pouco
anestesiados. Como aliviar o
martírio de tantos irmãos nossos
que estão dando a sua vida por
Cristo?

Em primeiro lugar, acompanhando-
os com a oração. Não podemos
acostumar-nos a essas noticias que,
infelizmente, acontecem todos os
dias. São Josemaria, que sentia
vivamente tudo o que afetava a
Igreja, denunciava a “conspiração do
silêncio” que pesava sobre os cristãos
perseguidos, especialmente os que
então viviam atrás da cortina de



ferro. Pediu às pessoas da Obra – e
penso que é um conselho que serve
para todos os católicos – que
enfrentássemos o silêncio com a
informação, dando a conhecer o que
acontece aos cristãos perseguidos, e
ajudando-os na medida das nossas
possibilidades. A informação é vital,
porque dar a conhecer a realidade
pode mover-nos a ajudar de maneira
mais generosa e ativa.

Às vezes temos a sensação de viver
num mundo órfão. Que pediu à
nossa Mãe na sua viagem a
Fátima?

Na sua presença materna, fui
recordando alguns desafios deste
nosso mundo, tão complexo como
apaixonante. Pedia-lhe a graça de
levar a todos o Evangelho na sua
pureza original e, ao mesmo tempo,
na sua novidade radiante. Numa
mensagem posterior dirigida aos
meus filhos, escrevia algo que penso



que pode servir-nos: “a chamada
para que cada um de nós se esforce –
com os seus recursos espirituais e
intelectuais, com as suas
competências profissionais ou a sua
experiência de vida, e também com
os seus limites e defeitos – para ver
os modos de colaborar mais e melhor
na imensa tarefa de colocar Cristo no
cume de todas as atividades
humanas. Para isto, é preciso
conhecer profundamente o tempo
em que vivemos, as dinâmicas que o
atravessam, as potencialidades que o
caracterizam, e os limites e
injustiças, às vezes graves, que o
afetam. E, acima de tudo, é
necessária nossa união pessoal com
Jesus, na oração e nos sacramentos.
Assim, poderemos manter-nos
abertos à ação do Espírito Santo,
para bater à porta dos corações de
nossos contemporâneos”.

Penso que estas palavras encerram
bem uma conversa em que



desejaria abordar mais temas. Mas
é preciso parar por aqui. Agradeço
de coração o tempo que me
dedicou. Obrigada pela franqueza
e por não rejeitar perguntas
incômodas. Obrigada por termos
tentado, juntos, construir pontes.

Eu também lhe agradeço o tempo
que me dedicou. Além disso, foi
ótimo falar num clima de liberdade,
abertura e afeto, em que sempre
aprendemos uns com os outros. Fico
contente de que me tenha feito
algumas perguntas que talvez
pudessem parecer incômodas, mas
que foram ocasião de abordar
aspetos interessantes e que, além
disso, estavam motivadas por um
reto e sincero desejo de cooperar
para a difusão da verdade. Ao dizer
isto, vêm-me à cabeça umas palavras
da terceira carta de São João:
“Cooperadores da verdade”, que
Joseph Ratzinger escolheu como
lema episcopal.



Graças a Deus! Obrigada também
pela sua dedicação para guiar
espiritualmente milhares de
pessoas de todas as raças e
condições, por toda a terra. Porque
precisamos continuar construindo,
com a alegria do Evangelho, as
famílias, a Igreja e este bendito
mundo nosso.

Teresa Gutiérrez de Cabiedes

*****

Texto original: Alfa y Omega
«Podemos “tocar” a Jesús vivo en
todas las ocasiones de la existencia
ordinaria» (Baixar a entrevista ao
prelado do Opus Dei, em PDF)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/entrevista-
prelado-fernando-ocariz-alfaeomega/

(16/01/2026)

https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://www.alfayomega.es/125523/podemos-tocar-a-jesus-vivo-en-todas-las-ocasiones-de-la-existencia-ordinaria
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/170914-Alfa%20y%20Omega-Podemos%20tocar%20a%20Jes%C3%BAs%20vivo%20en%20todas%20las%20ocasiones20170915-170723.pdf
https://opusdei.org/pt-br/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfaeomega/
https://opusdei.org/pt-br/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfaeomega/
https://opusdei.org/pt-br/article/entrevista-prelado-fernando-ocariz-alfaeomega/

	“O cristão não adere a uma doutrina, mas segue e ama uma pessoa: Cristo”

