
opusdei.org

“Entendes o que
lês?”: respirar com a
Sagrada Escritura (1)

A Sagrada Escritura está
chamada a ocupar um lugar
central na vida interior de cada
cristão. Este editorial, dividido
em duas partes, propõe
algumas linhas para continuar
descobrindo-a.

28/07/2017

Ao relatar os primeiros compassos da
expansão da jovem Igreja a partir de
Jerusalém, São Lucas nos introduz na



carruagem de um funcionário etíope,
encarregado da administração do
patrimônio do reino de Nubia, ao sul
do Egito, que havia ido a Jerusalém
para adorar ao Deus de Israel (cfr. At
8, 27-28). Já de regresso à sua terra,
esse peregrino lia Isaías, mas sem
entender o texto do profeta. Deus
então move o diácono Filipe para que
intervenha (cfr. At 8, 26.29): “Filipe
acorreu, ouviu o eunuco ler o profeta
Isaías e perguntou: ‘Tu compreendes
o que estás lendo?’ O eunuco
respondeu: ‘Como poderia, se
ninguém me orienta?’ Então
convidou Filipe a subir e a sentar-se
junto dele” (At 8, 30-31). O
superintendente do tesouro da
rainha da Etiópia se havia detido
naquelas palavras proféticas: “Como
cordeiro levado ao matadouro… (Is
53, 7-8). Então Filipe começou a falar
e, partindo dessa passagem da
Escritura, anunciou-lhe Jesus” (At 8,
35) e, após batizá-lo em uma fonte ao
longo do caminho, lhe confiou à ação



misteriosa do Espírito Santo, que lhe
havia trazido até essa alma “sedenta
de Deus, do Deus vivo” (Sl 42 [41],3).

Nessa conversa, comenta São
Jerônimo em uma carta. Filipe
apresenta a seu interlocutor a “Jesus
que estava oculto e como que
aprisionado nas letras”[1]. Servindo-se
da guia e das explicações dos fiéis, a
Escritura atua poderosamente, como
uma “espada de dois gumes” (Hb
4,12), na alma de quem se aproxima
dela. Filipe revela, liberta a figura do
Senhor diante dos olhos de quem não
entendia nada. Também nós, escreve
o Papa Francisco em sua carta
apostólica Misericordia et misera,
estamos chamados a “ser
instrumentos vivos da transmissão
da Palavra”[2], de modo que sejam
muitos os homens e mulheres que
percebam “a atração de Jesus
Cristo”[3].

A Tradição, olhar de fé



No mundo hebreu, a Sagrada
Escritura tinha um papel de
importância primária: o culto nas
sinagogas, que alimentava a piedade
dos judeus durante o ano, girava em
torno da leitura da Torah e dos
profetas e a recitação cantada dos
Salmos[4]. Contudo, as Escrituras de
Israel eram transcrição de uma
tradição oral: os autores inspirados
puseram por escrito ensinamentos
de patriarcas e profetas. E esta
tradição não só precedia às
Escrituras, como acompanhavam a
sua leitura, como um olhar
penetrante pelo qual os justos –
aqueles que buscam o Senhor[5] –
podiam reconhecer, ou ao menos
vislumbrar, o seu sentido.

Assim acontece também na Igreja,
novo povo de Israel: a Tradição
precede à Escritura, começando pelo
próprio fato de que é a Igreja quem
nos diz quais são as Escrituras
sagradas[6]. “Não acreditaria no



Evangelho – escrevia Santo
Agostinho – se não me movesse a isso
a autoridade da Igreja católica”[7].
Nesse sentido, é célebre um
momento dos trabalhos do Concílio
de Trento. O diário de um dos
presentes conta como não se
considerou oportuno, em uma das
sessões, a opinião de que o
Evangelho segundo São João fosse
digno de fé por ser São João seu
autor: o Evangelho é digno de fé,
concluiu-se, porque a Igreja o
recebeu[8]. Mas o papel da Tradição
não se limita a essa tarefa de
definição do cânone, mas a um
constante discernimento, no qual a
Igreja conta com a luz do Espírito
Santo. “Tenho ainda muitas coisas a
vos dizer, mas não sois capazes de
compreender agora. Quando ele vier,
o Espírito da Verdade, vos guiará em
toda a verdade” (Jo 16,12-13).

Portanto, a Tradição é inseparável da
Escritura, assim como o olhar é



inseparável do que se vê. Há olhares
que veem certas coisas, e outros que
não: diante de um edifício, por
exemplo, um arquiteto vê detalhes
que a outros lhes passam
despercebidos; ante um pequeno
acontecimento que a muitos lhes
parece comum, o poeta ou o artista
se comovem. A Tradição é o olhar
para a Escritura a partir da fé da
Igreja: um olhar vivo, porque está
guiado pelo Espírito Santo, um olhar
certeiro, porque só do seio da Igreja
se pode compreender a Palavra de
Deus, em seu verdadeiro alcance.
Como Jesus fazia com os discípulos a
caminho de Emaús, o Espírito Santo
faz arder o coração da Igreja, e de
cada cristão, enquanto nos explica as
Escrituras (cfr. Lc 24, 32). A Palavra
de Deus é uma Palavra que atravessa
os séculos – “Passarão o céu e a terra,
mas minhas palavras não
passarão” (Mt 24,35) –, e precisa de
um leitor que também atravesse os
séculos: o Povo de Deus que caminha



na história. Por isso, ao final das
contas, São Hilário dizia que “a
Sagrada Escritura está mais no
coração da Igreja que na
materialidade dos livros escritos”[9].

Uma leitura que escuta

“Através da Sagrada Escritura,
mantida viva pela fé da Igreja, o
Senhor continua a falar à sua Esposa,
indicando-lhe as sendas a percorrer
para que o Evangelho da salvação
chegue a todos”[10]. O anúncio da
Palavra de Deus recebe uma força
particular quando é lida na
assembleia litúrgica. Impressiona a
narração, cheia de detalhes, da
solene leitura da Torah por parte de
Esdras, o escriba (cfr. Ne 8,1-12).
Nesse momento, a maior parte do
povo retornou da Babilônia, e recebe
a Palavra de Deus com uma emoção
contida durante décadas de exílio:
“Como cantar os cânticos do Senhor
em terra estrangeira? Se eu te



esquecer, Jerusalém – diziam os
exilados –, fique paralisada a minha
mão direita; minha língua fique
colada ao paladar se eu perder tua
lembrança” (Sl 137 [136], 4-6). Com
essa disposição, e ao ouvir de novo a
Lei de Deus, a multidão chora,
porque percebem a distância entre a
sua vida e os mandamentos do
Senhor. Mas Esdras, que lê, e os
levitas, dizem a todos: “Este é um dia
consagrado ao Senhor, vosso Deus!
Não lamenteis nem choreis” (Ne 8, 9).

Jesus Cristo lerá na sinagoga de
Nazaré o profeta Isaías, que anuncia
sua chegada: “O Espírito do Senhor
está sobre mim (...); enviou-me para
proclamar a libertação aos
presos” (Lc 4,18). Ao longo de vinte
séculos, a Escritura continua falando
do presente e ao presente, como
dessa vez em Nazaré: “Hoje se
cumpriu esta passagem da Escritura
que acabastes de ouvir” (Lc 4,21; cfr. 
Is 61,1). Todos os dias, e



especialmente todos os domingos, “a
Palavra de Deus é proclamada na
comunidade cristã, para que o Dia do
Senhor seja iluminado pela luz que
dimana do mistério pascal (...). Deus
fala-nos ainda hoje como a amigos,
‘convive’ conosco, oferecendo-nos a
sua companhia e mostrando-nos a
senda da vida. A sua Palavra faz-se
intérprete dos nossos pedidos e
preocupações e, simultaneamente,
resposta fecunda para podermos
experimentar concretamente a sua
proximidade”[11].

Quando essa convicção é forte,
procuramos prestar atenção com
esmero na Liturgia da Palavra da
Santa Missa. Falando do modo de
proclamar a Palavra de Deus, São
Josemaria dava orientações cheias de
senso comum e de amor de Deus a
seus filhos sacerdotes. Animava-os a
ler “dando sentido”, o que não
significa “fazê-lo enfaticamente, nem
declamando, mas marcando bem as



pausas necessárias, como quando se
lê um texto para três ou quatro
pessoas que estão escutando. Por isso
convirá que façais um pouco de
exercício lendo uma carta, um
Evangelho, um prefácio...”[12]. São
conselhos também para todos os que
intervêm na liturgia da Palavra,
porque a Escritura pede essas
atenções da parte de todos: não se lê,
portanto, como se tratasse de um
texto alheio, ou de uma simples
informação a transmitir, mas a partir
de um coração aquecido pelo
carinho, pela escuta atenta, pela
fome de se saciar de toda palavra
que procede da boca de Deus (Mt 4,4;
cfr. Dt 8, 3). Por isso, “o "Sursum
corda", que é uma fórmula
antiquíssima da Liturgia, deveria ser
já antes do Prefácio, antes da
Liturgia, o "caminho" do nosso falar
e pensar. Devemos elevar ao Senhor
o nosso coração, não só como uma
resposta ritual, mas como expressão
do que acontece neste coração, que



se eleva e, na elevação, atrai também
os outros”[13].

Para compreender a Escritura

“A Bíblia é a grande história que
relata as maravilhas da misericórdia
de Deus. Nela, cada página está
imbuída do amor do Pai, que, desde a
criação, quis imprimir no universo
os sinais do seu amor”[14]. A Escritura
suscita um pensamento vivo e
pessoal, cheio de admiração; não
anula nossa inteligência, mas a
solicita e ilumina: “Lâmpada para
meus passos é tua palavra e luz no
meu caminho” (Sl 119 [118],105). Ela
dá ao mundo e às coisas sua
verdadeira dimensão, equilibrando a
miopia com a qual o pecado turva a
realidade. A Palavra de Deus
“Penetra até dividir alma e espírito,
articulações e medulas. Julga os
pensamentos e as intenções do
coração” (Hb 4,12). Por isso, quem
conhece e medita a Bíblia, mesmo



que só tenha com uma modesta
preparação acadêmica, tem a
sabedoria que outros talvez não
encontrem em seus estudos. “Eu vim
a este mundo para um julgamento, a
fim de que os que não veem vejam, e
os que veem se tornem cegos” (Jo 9,
39).

Os acontecimentos narrados na
Bíblia têm, a partir da fé, um sentido
que transcende a categoria dos
simples fatos históricos: através das
ações e vicissitudes do Povo de Deus,
trata-se sobretudo do que o Senhor
age no povo e pelo povo; nossa Mãe o
expressa com nitidez: “o Poderoso
fez para mim coisas grandiosas. O
seu nome é Santo” (Lc 1, 49).
Também os acontecimentos da
história do mundo, e da nossa
história pessoal, encontram luz na
Escritura: “Não há criatura que possa
ocultar-se diante dela. Tudo está nu e
descoberto aos olhos daquele a quem
devemos prestar contas” (Hb 4,13). A



Palavra de Deus envolve e ilumina
nossa vida; por isso a oração e o
apostolado encontram nela seu meio
natural.

No entanto, nem sempre o meio
natural é o de acesso mais simples:
mesmo que Deus tenha nos criado
para viver com Ele, “o caminho que
conduz à vida” é estreito (cfr. Mt
7,14). Não nos deveria estranhar que
às vezes algumas passagens da
Escritura possam nos resultar
obscuras ou difíceis. Bento XVI
contava em uma ocasião que um
amigo seu, “depois de ter ouvido
pregações com longas reflexões
antropológicas para alcançar juntos
o Evangelho, dizia: mas não me
interessam estas aproximações, eu
gostaria de compreender o que diz o
Evangelho!” E o Papa acrescentava:
“Parece-me que muitas vezes, em vez
de longos caminhos de aproximação,
seria melhor dizer: não gostamos
deste Evangelho, somos contrários ao



que diz o Senhor! Mas que significa
isto? Se digo sinceramente que à
primeira vista não concordo, já
temos a atenção: vê-se que eu
gostaria, como homem de hoje, de
compreender o que diz o Senhor.
Assim podemos entrar, sem longos
circuitos, no vivo da Palavra”[15].

Se, como sustentam os neurologistas,
utilizamos apenas uma pequena
porcentagem das capacidades de
nosso cérebro, pode-se dizer
analogicamente que a Escritura está
dotada de uma riqueza e uma
profundidade inesgotáveis: “Eu vi
limites em tudo o que é perfeito mas
teu mandamento não tem
confins” (Sl 119 [118],96). Por isso, já
os Padres da Igreja diferenciavam
vários sentidos em um mesmo texto.
Mais tarde, na época medieval,
desenvolveu-se e se consolidou a
doutrina dos quatro sentidos da
Escritura: literal, alegórico, moral e
anagógico. O sentido literal,



fundamento de todos os outros[16],
não se reduz ao significado direto
que as palavras têm para o leitor: é
necessário compreendê-lo no
contexto da época em que foi escrito
para evitar leituras aparentemente
fiéis, mas distorcidas. Ao mesmo
tempo, a articulação desse sentido
com os outros requer, com
frequência, a orientação de um leitor
especializado, com o conhecimento
que o estudo dá. Por isso, são muito
úteis, e às vezes imprescindíveis, as
edições da Escritura que contam com
boas introduções e notas de
comentários, assim como outros
livros de teologia bíblica e de
comentário da Bíblia. Os índices de
citações da Sagrada Escritura que se
recolhem ao final de muitos desses
livros, e em particular no Catecismo
da Igreja Católica, permitem
aproximar-se de diversas passagens
com maior profundidade[17].



Na Sagrada Escritura, nenhum texto
pode se isolar do conjunto, que tem
sua unidade no Verbo de Deus. “Com
efeito, por muito diferentes que
sejam os livros que a compõem, a
Escritura é una, em razão da unidade
do desígnio de Deus, de que Jesus
Cristo é o centro e o coração, aberto
desde a sua Páscoa”[18]. Por isso, se lê
o Novo Testamento à luz do Antigo, e
este tendo a Cristo como chave de
interpretação, segundo a famosa
fórmula de Santo Agostinho: o Novo
está escondido no Antigo, e o Antigo
se manifesta no Novo; Novum in
Vetere latet et in Novo Vetus patet[19].
São Tomás de Aquino escreve que o
coração de Jesus “estava fechado
antes da Paixão, porque a Escritura
estava cheia de obscuridades. Mas a
Escritura ficou aberta depois da
Paixão e assim, aqueles que desde
então a consideram com inteligência,
discernem o modo como as profecias
devem ser interpretadas”[20]. Por isso,
quando o Ressuscitado aparece aos



discípulos, São Lucas escreve que
“ele abriu a inteligência dos
discípulos para entenderem as
Escrituras” (Lc 24, 45). Assim faz
Jesus também conosco, quando
deixamos que nos acompanhe no
caminho de nossa vida, por nossa
escuta atenta, por nossa busca
sincera. Conduzidos pelos santos, e
por tantos irmãos na fé, encontramos
na Escritura “a voz, os gestos e a
figura amabilíssima do nosso
Jesus”[21].

Texto: Guillaume Derville

[1] São Jerônimo,Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

[2] Francisco, Carta ap. Misericordia et
misera, 20-XI-2016, 7.

[3] São Josemaria, notas de uma
meditação, 1-IV-1962, em Em diálogo



com o Senhor, 46 (AGP, biblioteca,
P09).

[4] A Torah (em hebraico, “instrução,
ensinamento, lei”) é o coração da
Bíblia Hebraica, e está composta
pelos livros do Pentateuco (em grego,
“cinco estojos”): Gênesis, Êxodo, 
Levítico, Números e Deuteronômio.

[5] Trata-se de uma expressão
repetida pelos salmos; cfr., por
exemplo, Sl 9,11; 40 [39],17; 70 [69],5.

[6]Cfr. Concílio de Trento, Sessão IV (8-
IV-1546), DS 1501-1504.

[7] Santo Agostinho, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti,
5, 6 (PL 42, 176), citado em Catecismo
da Igreja Católica, 119.

[8] “Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia Ioannis
est. Cui hoc esse haereticum
responsum est”: Concílio de Trento, 



Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Friburgo 1901, vol. 1, 480.

[9] São Hilário de Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Francisco, Misericordia et misera,
7.

[11] Francisco, Misericordia et misera,
6.

[12] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 12-II-1956, em 
Crônica, II-1993, 195s. (AGP,
Biblioteca, P01).

[13] Bento XVI, Discurso, 31-VIII-2006.

[14] Francisco, Misericordia et misera,
7.

[15] Bento XVI, Discurso, 26-II-2009.

[16] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.



[17] Por outro lado, segundo a voz
autorizada de quem coordenou os
trabalhos de elaboração do
Catecismo, os nn. 101-104 constituem
uma breve suma metodológica para
uma autêntica leitura teológica da
Escritura. Cf. J. Ratzinger, O
Catecismo da Iglesia católica está à
altura de sua época? Meditações dez
anos depois de sua promulgação, em 
Caminhos de Jesus Cristo, Ediciones
cristiandad, Madrid 2004, p. 144.

[18] Catecismo da Igreja Católica, 112
(cfr. cfr. Lc 24,25-27.44-46; Concílio
Vaticano II, Const. Dei Verbum, 12).

[19] Santo Agostinho, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] Santo Tomás de Aquino, Expositio
in Psalmos 21, 11 (citado em 
Catecismo da Igreja Católica, 112).

[21] Javier Echevarría, “Introdução” a 
Enquanto nos falava pelo caminho, 17
(AGP, biblioteca, P18).



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/entendes-o-
que-les-respirar-com-a-sagrada-escritur/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/entendes-o-que-les-respirar-com-a-sagrada-escritur/
https://opusdei.org/pt-br/article/entendes-o-que-les-respirar-com-a-sagrada-escritur/
https://opusdei.org/pt-br/article/entendes-o-que-les-respirar-com-a-sagrada-escritur/

	“Entendes o que lês?”: respirar com a Sagrada Escritura (1)

