
opusdei.org

Encontro do Papa
com o clero de Roma

A liturgia penitencial do Papa
com o clero de Roma é uma
celebração já tradicional de
início de Quaresma e acontece
sempre um dia após a Quarta-
feira de Cinzas.Ao final o Papa
falou aos presentes, abrindo o
coração aos sacerdotes sobre os
seus sentimentos.

22/03/2019

ENCONTRO COM O CLERO DE ROMA

MEDITAÇÃO DO PAPA FRANCISCO



Basílica de São João de Latrão,
Quinta-feira, 7 de março de 2019

Bom dia a todos!

É sempre bom reencontrar-se aqui,
todos os anos, no início da Quaresma,
para esta liturgia do perdão de Deus.
Faz-nos bem — faz bem também a
mim! — e sinto no coração uma
grande paz, agora que cada um de
nós recebeu a misericórdia de Deus e
a ofereceu aos outros, seus irmãos.
Vivamos este momento pelo que é
realmente, como uma graça
extraordinária, um milagre
permanente da ternura divina, no
qual mais uma vez a Reconciliação
de Deus, irmã do Batismo, nos lava
com as lágrimas, nos regenera, nos
restitui a beleza originária.

Esta paz e esta gratidão que se
elevam do nosso coração ao Senhor
ajudam-nos a compreender como a
Igreja inteira e cada um dos seus
filhos vive e cresce graças à



misericórdia de Deus. A Esposa do
Cordeiro torna-se «sem mancha nem
ruga» (Ef 5, 27) por dom de Deus, a
sua beleza é o ponto de chegada de
um caminho de purificação e de
transfiguração, ou seja, de um êxodo
para o qual o Senhor a convida
permanentemente: «ao deserto a
conduzirei, para lhe falar ao
coração» (Os 2, 16). Nunca devemos
deixar de nos acautelarmos
reciprocamente da tentação da
autossuficiência e da
autocomplacência, como se fôssemos
povo de Deus por nossa iniciativa ou
por nosso mérito. Este fechamento
em nós mesmos é muito negativo e
far-nos-á sempre mal: quer a
autossuficiência no fazer ou o pecado
do espelho, a autocomplacência:
“Como sou lindo! Como sou bom!”.
Não somos povo de Deus por nossa
iniciativa, por nosso mérito; claro
que não, somos e seremos para
sempre o fruto da ação
misericordiosa do Senhor: um Povo



de orgulhosos tornados pequeninos
pela humildade de Deus, um Povo de
miseráveis — não tenhamos medo de
dizer esta palavra: “sou miserável” —
tornados ricos pela pobreza de Deus,
um Povo de malditos tornados justos
por Aquele que se fez “Maldito”
pregado no madeiro da cruz (cf. Gl 3,
13). Nunca o esqueçamos: «sem mim
nada podereis fazer!» (15, 5). Repito-
o, o Mestre disse-nos: «sem mim
nada podereis fazer!». E assim a
situação muda, não sou eu diante do
espelho que olho para mim, não sou
eu o centro da atividade, ou o centro
da oração, muitas vezes... Não, não, é
Ele o centro. Eu sou a periferia. Ele é
o centro, é Ele que faz tudo, e isto
requer de nós uma santa passividade
— a que não é santa é a preguiça, não
é, essa não — uma santa passividade
diante de Deus, sobretudo diante de
Jesus, é Ele quem faz tudo.

Eis por que este tempo de Quaresma
é deveras uma graça: permite que



nos recoloquemos diante de Deus
deixando que ele seja tudo. O seu
amor eleva-nos do pó (recorda-te que
sem mim és pó, disse-nos ontem o
Senhor), o seu Espírito soprado mais
uma vez sobre nas nossas narinas
doa-nos a vida dos ressuscitados. A
mão de Deus, que nos criou à
imagem e semelhança do seu
mistério trinitário, nos fez múltiplos
na unidade, diversos mas
inseparáveis uns dos outros. O
perdão de Deus, que hoje
celebramos, é uma força que
restabelece a comunhão a todos os
níveis: entre nós presbíteros no
único presbitério diocesano; com
todos os cristãos, no único corpo que
é a Igreja; com todos os homens, na
unidade da família humana. O
Senhor apresenta-nos uns aos outros
e diz-nos: eis o teu irmão, «osso dos
teus ossos, carne da tua carne» (cf. 
Gn2, 23), aquele com o qual és
chamado a viver a «caridade que
nunca terá fim» (1 Cor 13, 8).



Para estes sete anos de caminho
diocesano de conversão pastoral, que
nos separam do Jubileu de 2025
(chegamos ao segundo) propus-vos o
livro do êxodo como paradigma. O
Senhor age, naquela época como
hoje, e transforma um “não-povo”
em Povo de Deus. Este é o seu desejo
e o seu projeto também para nós.

Pois bem, o que faz o Senhor quando
deve constatar com tristeza que
Israel é um povo «com cerviz
dura» (Êx 32, 9-22); «inclinado para o
mal» (Êx 32, 21) como no episódio do
bezerro de ouro? Começa uma obra
paciente de reconciliação, uma
pedagogia sábia, na qual Ele ameaça
e conforta, faz ganhar consciência
das consequências do mal realizado e
decide esquecer o pecado, pune
castigando o povo e cura a ferida que
infligiu. Precisamente no texto do
Êxodo 32-34, que proporeis na
Quaresma para meditação nas vossas
comunidades, o Senhor parece ter



tomado uma decisão radical: «Eu não
irei convosco» (Êx 33, 3). Quando o
Senhor se fecha, afasta-se. Nós
fizemos esta experiência nos
momentos maus, de desolação
espiritual. Se algum de vós não
conhece estes momentos, aconselho-
o a ir falar com um bom confessor,
com um padre espiritual, pois falta
algo na sua vida; não sei o que é mas
não se deve ter desolação... não é
normal, diria que não é cristão. Nós
temos estes momentos. Não
caminharei mais diante de ti;
enviarei o meu anjo (cf. Êx 32, 34)
para te preceder no caminho, mas eu
não virei. Quando o Senhor nos
deixa sozinhos, sem a sua presença, e
nós estamos na paróquia, estamos a
trabalhar e nos sentimos ocupados
mas sem a presença do Senhor, na
desolação... Não só no consolo, na
desolação. Pensai nisto.

Por outro lado, talvez por
impaciência ou sentindo-se



abandonado (porque Moisés tardava
a descer do monte), o povo pusera de
lado o profeta escolhido por Deus, e
pedira a Aarão que construísse um
ídolo, imagem emudecida de Deus,
que caminhasse diante dele. O povo
não tolera a ausência de Moisés, está
desolado, não tolera, e procura
imediatamente outro Deus para se
sentir confortável. Às vezes, quando
não sentimos desolação, pode
acontecer que tenhamos ídolos.
“Não, estou bem, arranjo-me com o
que tenho...”. Nunca chega a tristeza
do abandono de Deus. O que faz o
Senhor quando nós o “excluímos” —
com os ídolos — da vida das nossas
comunidades, por estarmos
convencidos que nos bastamos a nós
mesmos? Naquele momento o ídolo
sou eu: “Não, desenrasco-me...
Obrigado... Não te preocupes,
desenrasco-me”. E não se sente
aquela necessidade do Senhor, não se
sente a desolação da ausência do
Senhor.



Mas o Senhor é esperto! A
reconciliação que Ele pretende
oferecer ao povo será uma lição que
os Israelitas se recordarão para
sempre. Deus comporta-se como um
amante recusado: se não me queres,
vou-me embora! E deixa-nos
sozinhos. É verdade, nós podemos
arranjar-nos sozinhos, por um pouco
de tempo, seis meses, um, dois, três
anos e até mais. A um certo ponto a
situação explode, explode esta
autossuficiência, esta
autocomplacência da solidão. . Se
formos em frente sozinhos, explode
mal, explode o mal. Penso num caso
de um bom sacerdote, religioso,
conheci-o bem. Era brilhante. Se
havia um problema nalguma
comunidade, os superiores
pensavam nele para resolver o
problema: um colégio, uma
universidade, ele tinha jeito. Mas era
devoto ao “santo espelho”: olhava
muito para si mesmo. E Deus foi
bondoso com ele. Um dia fez-lhe



sentir que estava sozinho na vida,
que tinha perdido tanto. E não ousou
dizer ao Senhor: “Mas eu resolvi esta
questão, aquela e aqueloutra...”. Não,
apercebeu-se imediatamente que
estava sozinho. E a maior graça que o
Senhor pode conceder, para mim é a
maior graça: aquele homem chorou.
A graça do choro. Chorou pelo tempo
perdido, chorou porque o santo
espelho não lhe dera o que ele
esperava de si mesmo. E começou do
início, humildemente. Quando o
Senhor se vai embora, porque nós o
afastamos, é preciso pedir o dom das
lágrimas, chorar a ausência do
Senhor. “Tu não me queres, então
vou embora”, diz o Senhor, e com o
tempo acontece o que aconteceu a
este sacerdote.

Voltemos ao Êxodo. O efeito é o
esperado: «O povo ouviu esta triste
notícia e todos respeitaram o luto:
mais ninguém vestiu os seus
ornamentos» (Êx 33, 4). Aos Israelitas



não passou despercebido que
punição alguma é tão pesada como
esta decisão divina que contradiz o
seu santo nome: «Eu sou aquele que
sou!» (Êx 3, 14): expressão que tem
um sentido concreto, não abstrato,
talvez se possa traduzir por “eu sou
aquele que está e estará aqui, ao teu
lado”. Quando te apercebes que Ele
foi embora, porque tu o afastaste,
sentir isto é uma graça. Se não te
apercebes, há o sofrimento. O anjo
não é uma solução, aliás seria a
testemunha permanente da ausência
de Deus. Por isso a reação do povo é
a tristeza. Este é outro aspeto
perigoso, pois há uma tristeza boa e
uma tristeza má. E então é preciso
discernir, nos momentos de tristeza:
como é a minha tristeza, de onde
vem? E por vezes é boa, vem de Deus,
da ausência de Deus, como neste
caso; outras vezes é uma
autocomplacência, também ela, não
é?



O que sentiríamos nós se o Senhor
Ressuscitado nos dissesse: continuai
as vossas atividades eclesiais e as
vossas liturgias, mas eu não vou
estar presente e a agir nos vossos
sacramentos? Dado que, quando
tomais as vossas decisões, vos
baseais em critérios mundanos e não
evangélicos (tamquan Deus non esset)
eu afasto-me totalmente... Tudo seria
vazio, privado de sentido, mais não
seria do que “pó”. A ameaça de Deus
abre a passagem para a intuição do
que seria a nossa vida sem Ele, se
deveras Ele subtraísse para sempre a
sua Face. É a morte, o desespero, o
inferno: sem mim nada podereis
fazer. O Senhor mostra-nos mais
uma vez, na carne viva do
desmascaramento da nossa
hipocrisia, o que é realmente a sua
misericórdia. Deus revela a Moisés
no monte a sua Glória e o seu santo
Nome: «Senhor! Senhor! Deus
misericordioso e clemente, lento
para a ira, cheio de bondade e de



fidelidade» (Êx 34, 6). No “jogo de
amor levado em frente por Deus,
feito de ausência ameaçada de
presença novamente concedida —
«Eu mesmo irei diante de ti, e dar-te-
ei descanso» (Êx 33, 14) — Deus
realiza a reconciliação com o seu
Povo. Israel sai desta experiência
dolorosa, que o marcará para
sempre, com uma maturidade nova:
está mais ciente de quem é Deus que
o libertou do Egito, tem mais lucidez
para compreender os verdadeiros
perigos do caminho (poderíamos
dizer: tem mais medo de si mesmo
que das serpentes do deserto!). Isto é
bom: ter um pouco de receio de nós
mesmos, da nossa omnipotência, das
nossas manhas, dos nossos
escondimentos, das nossas traições...
Um pouco de medo. Se for possível,
ter mais receio disto que das
serpentes, porque isto é um
verdadeiro veneno. E o povo, assim,
está mais unido em volta de Moisés e
da Palavra de Deus que ele anuncia.



A experiência do pecado e do perdão
de Deus foi o que permitiu que Israel
se tornasse um pouco mais o Povo
que pertence a Deus. Fizemos esta
liturgia penitencial e também a
experiência dos nossos pecados; e
confessar o pecado é algo que nos
abre à misericórdia de Deus, pois
normalmente esconde-se o pecado.
Nós escondemos o pecado não só a
Deus, não só ao próximo, não só ao
sacerdote, mas a nós mesmos. Nisto a
“cosmética” adiantou-se tanto: somos
peritos em pintar as situações. “Sim,
mas não dura muito, é claro...”. E um
pouco de água para se lavar da
cosmética faz bem a todos, para ver
que não somos tão bonitos: somos
feios, feios até nas nossas coisas. Mas
sem nos desesperarmos, pois Deus,
clemente e misericordioso, está
sempre atrás de nós. Há a sua
misericórdia que nos acompanha.

Amados irmãos, este é o sentido da
Quaresma que viveremos. Nos



exercícios espirituais que pregareis
às pessoas das vossas comunidades,
nas liturgias penitenciais que
celebrareis, tende a coragem de
propor a reconciliação do Senhor, de
propor o seu amor apaixonado e
cioso.

O nosso papel é como o de Moisés:
um serviço generoso à obra de
reconciliação de Deus, um “alinhar-
se” com o seu amor.

É agradável o modo como Deus
envolve Moisés, trata-o deveras como
seu amigo: prepara-o antes que desça
do monte avisando-o acerca da
perversão do povo, aceita que ele
sirva de intercessor pelos seus filhos,
ouve-o e recorda-nos o juramento
que Ele, Deus, fez a Abraão, Isaac e
Jacó. Podemos imaginar que Deus
sorriu quando Moisés o convidou a
não se distinguir, a não fazer má
figura aos olhos dos egípcios e a não
ficar atrás dos deuses deles, a ter



respeito pelo seu santo Nome.
Provoca-o com a dialética das
responsabilidades: “O teu povo, que
tu, Moisés, fizeste sair do Egito”, para
que Moisés responda frisando que
não, o povo pertence a Deus, foi Ele
quem o fez sair do Egito... E este é
um diálogo maduro, com o Senhor.
Quando vemos que o povo que nós
servimos na paróquia, ou em toda a
parte, se afastou, nós temos esta
tendência a dizer: “É a minha gente,
é o meu povo”. Sim, é o teu povo, mas
vigariamente, digamos assim: o povo
é Seu! E então ir repreendê-lo:
“Repara no que está a fazer o teu
povo”. Dialogar assim como Senhor.

Mas o coração de Deus exultou de
alegria quando ouviu as palavras de
Moisés: «perdoa-lhes este pecado, ou
então apaga-me do livro que
escreveste!» (Êx 32, 32). E isto é um
dos aspetos mais belos do sacerdote,
do sacerdote que vai diante do
Senhor e se expõe pelo seu povo. “É o



teu povo, não o meu, e tu tens que
perdoar” — “Não, mas...” — “Eu vou
embora! Contigo não falo mais.
Elimina-me”. São necessárias
“calças”, para falar assim com Deus!
Mas nós devemos falar assim, como
homens não como pusilânimes, como
homens! Porque isto significa que eu
estou ciente do lugar que ocupo na
Igreja, que não sou um
administrador, colocado lá para
levar em frente metodicamente algo.
Significa que eu acredito, que eu
tenho fé. Tentai falar assim com
Deus.

Morrer pelo povo, partilhar o destino
do povo aconteça o que acontecer,
até à morte. Moisés não aceitou a
proposta de Deus, não aceitou a
corrupção. Deus finge que o quer
corromper. Não aceitou: “Não, não
alinho nisto. Eu estou com o povo.
Com o teu povo”. A proposta de Deus
era: «Deixa que a minha ira se abata
contra ele e os devore. Farei de ti



uma grande nação» (Êx32, 10) — eis a
“corrupção”. Mas como? Deus é o
corruptor? Procura ver o coração do
seu pastor. Moisés não se quer salvar
a si mesmo: ele já é um com os seus
irmãos. Quem me dera que cada um
de nós chegasse a este ponto, quem
me dera! É mau quando um
sacerdote vai ter com o bispo para se
lamentar do seu povo: “Ah, não se
pode, estas pessoas não
compreendem nada, isto e aquilo...
desperdiça-se o tempo...”. É feio! O
que falta Àquele homem? Faltam
muitas coisas àquele sacerdote!
Moisés não se comporta assim. Não
se quer salvar a si mesmo, pois ele é
um só com os seus irmãos. Nele o Pai
viu o rosto do Filho. A luz do Espírito
de Deus invadiu o rosto de Moisés e
delineou na sua face as feições do
Crucificado Ressuscitado, tornando-o
luminoso. E quando nós vamos ali
lutar com Deus — também o nosso
pai Abraão o fizera, aquela luta com
Deus — quando vamos lá mostramos



que nos assemelhamos com Jesus,
que dá a vida pelo seu povo. E o Pai
sorri: verá em nós o olhar de Jesus
que se entregou à morte por nós,
pelo povo do Pai, nós. O coração do
amigo de Deus já se dilatou
totalmente, tornando-se grande —
Moisés, o amigo de Deus —
semelhante ao coração de Deus,
muito maior que o coração humano
(cf. Jo3, 18). Moisés tornou-se deveras
o amigo que fala frente a frente com
Deus (cf. Êx 33, 11). Frente a frente!
Como quando o bispo ou o padre
espiritual pergunta a um sacerdote
se reza: “Sim, sim, eu... sim, eu
arranjo-me com a ‘sogra’ — a ‘sogra’
é o breviário — sim, arranjo-me,
recito as Laudes, depois...”. Não, não.
Se tu rezas, o que significa? Se tu te
expões pelo teu povo diante de Deus.
Se fores lutar com Deus pelo teu
povo. Isto é rezar, para um
sacerdote. Não é fazer prescrições.
“Ah, Padre, mas então o breviário já
não serve?”. Não, o breviário serve,



mas com esta atitude. Tu estás ali,
diante de Deus e o teu povo atrás de
ti. E Moisés é também o guarda da
Glória de Deus, dos segredos de Deus.
Contemplou a Glória de costas, ouviu
o seu verdadeiro Nome no monte,
compreendeu o seu amor de Pai.

Amados irmãos, o nosso é um grande
privilégio. Deus conhece a nossa
“vergonhosa nudez”. Fiquei muito
admirado quando vi o original da
[Virgem] Odigitria de Bari: não é
como agora, um pouco coberta com
as vestes que os cristãos orientais
colocam nos ícones. É Nossa Senhora
com o menino nu. Fiquei feliz
quando o Bispo de Bari me enviou
uma, ofereceu-me uma, coloquei-a
ali, diante da minha porta. E eu gosto
— digo isto para partilhar uma
experiência — de manhã, quando me
levanto e passo em frente dela, gosto
de dizer a Nossa Senhora que
preserve a minha nudez: “Mãe,
conheces a minha nudez”. Isto é



grandioso: pedir ao Senhor — com a
minha nudez — pedir que preserve a
minha nudez. Ele conhece-a. Deus
conhece a nossa “vergonhosa nudez”,
e contudo não se cansa de se servir
de nós para oferecer aos homens a
reconciliação. Somos muito pobres,
pecadores, e contudo Deus serve-se
de nós para interceder pelos nossos
irmãos e para distribuir aos homens,
através das nossas mãos que não são
inocentes, a salvação que regenera.

O pecado deturpa-nos, e dele
fazemos com sofrimento a
humilhante experiência quando nós
mesmos ou um dos nossos irmãos
sacerdotes ou bispos caem no abismo
sem fundo do vício, da corrupção ou,
pior ainda, do crime que destrói a
vida dos outros. Sinto que devo
partilhar convosco o sofrimento e a
pena insuportável que causam em
nós e em todo o corpo eclesial a vaga
dos escândalos dos quais os jornais
do mundo inteiro estão cheios. É



evidente que o verdadeiro
significado do que está a acontecer
deve ser procurado no espírito do
mal, no Inimigo, que age com a
pretensão de ser o dono do mundo,
como disse na liturgia eucarística no
final do Encontro sobre a proteção
dos menores na Igreja (24 de
fevereiro de 2019). Contudo, não
desanimemos! O Senhor está
purificando a sua Esposa e
convertendo-nos a ele. Está fazendo-
nos experimentar a prova para que
compreendamos que sem Ele somos
pó. Está nos salvando da hipocrisia,
da espiritualidade das aparências.
Ele está soprando o seu Espírito para
voltar a dar beleza à sua Esposa,
apanhada em flagrante adultério.
Far-nos-á bem ler hoje o capítulo 16
de Ezequiel. É a história da Igreja. É a
minha história, pode dizer algum de
nós. E no final, mas através da tua
vergonha, continuarás a ser o pastor.
O nosso arrependimento humilde,
que permanece silencioso entre as



lágrimas diante da monstruosidade
do pecado e da insondável grandeza
do perdão de Deus, este, este
arrependimento humilde é o início
da nossa santidade.

Não tenhais medo de arriscar a vida
ao serviço da reconciliação entre
Deus e os homens: não nos é
concedida nenhuma grandeza
secreta a não ser este doar a vida
para que os homens possam
conhecer o seu amor. A vida de um
sacerdote com frequência está
marcada por incompreensões,
sofrimentos silenciosos, por vezes
perseguições. E também por pecados
que só Ele conhece. As dilacerações
entre irmãos da nossa comunidade, o
não acolhimento da Palavra
evangélica, o desprezo dos pobres, o
ressentimento alimentado por
reconciliações que nunca
aconteceram, o escândalo que os
comportamentos vergonhosos de
alguns irmãos suscitaram, tudo isto



pode tirar-nos o sono e deixar-nos
impotentes. Acreditemos, ao
contrário, na guia paciente de Deus,
que faz as coisas no tempo devido,
alarguemos o coração e ponhamo-
nos ao serviço da Palavra da
reconciliação.

O que hoje vivemos nesta Catedral
propunhamo-lo às nossas
comunidades. Nas liturgias
penitenciais que viveremos nas
paróquias e nas prefeituras, neste
tempo de Quaresma, cada um pedirá
perdão a Deus e aos irmãos pelo
pecado que minou a comunhão
eclesial e sufocou o dinamismo
missionário. Com humildade — que é
uma característica própria do
coração de Deus, e que nós temos
tanta dificuldade de fazer nossa —
confessemos uns aos outros que
precisamos que Deus plasme de novo
a nossa vida.



Sede os primeiros a pedir perdão aos
vossos irmãos. «Acusar-se a si
próprio é um início sapiencial,
relacionado com o temor de
Deus» (ibid.). Será um bom sinal se,
como fizemos hoje, cada um de vós
se confessar a um irmão também nas
liturgias penitenciais na paróquia,
diante dos olhos dos fiéis. Teremos o
rosto luminoso, como Moisés, se com
olhar comovido falarmos aos outros
da misericórdia da qual
beneficiamos. É o caminho, não há
outro. Deste modo veremos o
demónio do orgulho cair como um
relâmpago do céu, se houver o
milagre da reconciliação nas nossas
comunidades. Sentiremos que somos
um pouco mais o Povo que pertence
ao Senhor, no meio do qual Deus
caminha. Eis a via.

E desejo-vos boa Quaresma!

Palavras do Papa ao entregar um
livrinho sobre a Quaresma



Agora gostaria de acrescentar uma
coisa que me pediram para fazer. Um
dos modos concretos para viver uma
Quaresma de caridade é contribuir
generosamente para a campanha «na
estrada como no céu», com a qual a
nossa Cáritas diocesana pretende
responder a todas as formas de
pobreza, acolhendo e apoiando quem
precisa. Sei que todos os anos
respondeis com generosidade a este
apelo, mas hoje peço-vos um
compromisso maior para que a
comunidade inteira e todas as
comunidades sejam deveras
envolvidas em primeira pessoa.

Preciso disto, preciso da oração. rezai
por mim. Uma das coisas que me
agrada deste [livrinho] é a riqueza
dos Padres: voltar aos Padres. Há
pouco tempo, numa paróquia de
Roma foi apresentado um livro,
“Bisogno di paternità”, penso que é o
título, são textos dos Padres segundo
diversas temáticas. As virtudes, a



Igreja... Voltar aos Padres ajuda-nos
muito porque é uma grande riqueza.
Obrigado.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/encontro-do-
papa-com-o-clero-de-roma-2019/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/encontro-do-papa-com-o-clero-de-roma-2019/
https://opusdei.org/pt-br/article/encontro-do-papa-com-o-clero-de-roma-2019/
https://opusdei.org/pt-br/article/encontro-do-papa-com-o-clero-de-roma-2019/

	Encontro do Papa com o clero de Roma

