
opusdei.org

Encíclica “Amou-
nos”, sobre o
Sagrado Coração de
Jesus

“Dilexit nos”, a quarta Encíclica
de Francisco, retoma a tradição
e a atualidade do pensamento
‘sobre o amor humano e divino
do Coração de Jesus Cristo’,
convidando-nos a renovar a sua
autêntica devoção para não
esquecer a ternura da fé, a
alegria do serviço e o fervor da
missão: porque o Coração de
Jesus nos impele a amar e nos
envia aos irmãos.



24/10/2024

ePub ► Encíclica “Dilexit nos”

PDF ► Encíclica “Dilexit nos”

CARTA ENCÍCLICA

DILEXIT NOS

DO SANTO PADRE

FRANCISCO

SOBRE O AMOR HUMANO E DIVINO

DO CORAÇÃO DE JESUS

1. “Amou-nos”, diz São Paulo
referindo-se a Cristo (Rm 8, 37), para
nos ajudar a descobrir que nada
“será capaz de separar-nos” desse
amor (Rm 8, 39). Paulo afirmava-o
com firme certeza, porque o próprio
Cristo tinha garantido aos seus
discípulos: “Eu vos amei” (Jo 15,

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/enciclica-dilexit-nos20241024191750657030.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/enciclica-dilexit-nos20241024191805041536.pdf


9.12). Disse também: “Chamei-vos
amigos” (Jo 15, 15). O seu coração
aberto precede-nos e espera-nos
incondicionalmente, sem exigir
qualquer pré-requisito para nos
amar e oferecer a sua amizade: Ele
amou-nos primeiro (cf. 1 Jo 4, 10).
Graças a Jesus, “conhecemos o amor
que Deus nos tem, pois cremos
nele” (1 Jo 4, 16).

CAPÍTULO I. A IMPORTÂNCIA
DO CORAÇÃO

2. Para exprimir o amor de Jesus
Cristo, recorre-se frequentemente ao
símbolo do coração. Há quem se
interrogue se isto atualmente tem
um significado válido. Porém, é
necessário recuperar a importância
do coração quando nos assalta a
tentação da superficialidade, de
viver apressadamente sem saber
bem para quê, de nos tornarmos
consumistas insaciáveis e escravos
na engrenagem de um mercado que



não se interessa pelo sentido da
nossa existência[1].

O que entendemos quando
dizemos ‘coração’?

3. No grego clássico profano, o termo 
kardía designa a parte mais íntima
dos seres humanos, dos animais e
das plantas. Em Homero, indica não
só o centro corpóreo, mas também a
alma e o centro espiritual do ser
humano. Na Ilíada, o pensamento e o
sentimento pertencem ao coração e
estão muito próximos um do outro[2].
O coração aparece como o centro do
desejo e o lugar onde são forjadas as
decisões importantes de uma
pessoa[3]. Em Platão, o coração
assume, de certa forma, uma função
‘sintetizante’ do que é racional e das
tendências de cada pessoa, uma vez
que tanto o comando das faculdades
superiores como as paixões se
transmitem através das veias que
convergem no coração[4]. Assim,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn4


desde a antiguidade advertimos a
importância de considerar o ser
humano não como uma soma de
diferentes capacidades, mas como
um complexo anímico-corpóreo com
um centro unificador que dá a tudo o
que a pessoa experimenta um
substrato de sentido e orientação.

4. A Bíblia diz que “a Palavra de Deus
é viva, eficaz [...] e discerne os
sentimentos e as intenções do
coração” (Heb 4, 12). Deste modo,
fala-nos de um núcleo, o coração, que
se esconde por detrás de todas as
aparências, e até mesmo de
pensamentos superficiais que nos
confundem. Os discípulos de Emaús,
na sua misteriosa caminhada com
Cristo ressuscitado, viviam um
momento de angústia, confusão,
desespero, desilusão. Mas, para além
disso e apesar de tudo, acontecia algo
no seu íntimo: “Não nos ardia o
coração, quando Ele nos falava pelo
caminho?” (Lc 24, 32).



5. O coração é igualmente o lugar da
sinceridade, onde não se pode
enganar ou dissimular. Costuma
indicar as verdadeiras intenções, o
que se pensa, se acredita e se quer
realmente, os ‘segredos’ que não se
contam a ninguém, em suma, a
verdade nua e crua de cada um. O
que não é aparência ou mentira, mas
autêntico, real, inteiramente
‘pessoal’. É por isso que Sansão, que
não havia revelado a Dalila o segredo
da sua força, foi interpelado por ela
deste modo: “Como podes dizer
‘Amo-te’, se o teu coração não está
comigo?” (Jz 16, 15). Só quando lhe
revelou o seu segredo tão escondido
é que ela “viu que ele lhe abrira todo
o coração” (Jz 16, 18).

6. Frequentemente, esta verdade
íntima de cada pessoa está escondida
debaixo de muita superficialidade, o
que torna difícil o autoconhecimento
e ainda mais difícil conhecer o outro:
“Nada mais enganador que o



coração, tantas vezes perverso: quem
o pode conhecer?” (Jr 17, 9).
Compreendemos assim porque é que
o livro dos Provérbios nos exorta:
“Vela com todo o cuidado sobre o teu
coração, porque dele jorram as
fontes da vida. Preserva-te da
linguagem enganosa, afasta de ti a
maledicência” (Pr 4, 23-24). A mera
aparência, a dissimulação e o engano
danificam e pervertem o coração.
Para além das muitas tentativas de
mostrar ou exprimir o que não
somos, é no coração que se decide
tudo: ali não conta o que mostramos
exteriormente ou o que ocultamos,
ali conta o que somos. E esta é a base
de qualquer projeto sólido para a
nossa vida, porque nada que valha a
pena pode ser construído sem o
coração. As aparências e as mentiras
só trazem vazio.

7. Como metáfora, quero recordar
algo que já contei em outra ocasião:
“Recordo que no carnaval, quando



éramos crianças, a avó nos
preparava doces, e a que ela fazia era
uma massa muito fina. Depois
colocava-a no azeite e aquela massa
crescia e quando nós a comíamos,
estava vazia. Aqueles doces em
dialeto chamavam-se ‘mentirinhas’.
E era precisamente a avó quem
explicava a razão: aqueles doces ‘são
como as mentiras, parecem grandes,
mas dentro não têm nada, não há
nada verdadeiro, não há substância
alguma’”[5].

8. Em vez de procurar uma satisfação
superficial e de representar um
papel diante dos outros, é melhor
deixar que surjam perguntas
decisivas: quem realmente sou? O
que procuro? Que sentido quero dar
à vida, às minhas escolhas e ações?
Por que razão e para que fim estou
neste mundo? Como vou querer
avaliar a minha existência quando
ela terminar? Que sentido quero dar
a tudo o que vivo? Quem quero ser

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn5


perante os outros? Quem sou diante
de Deus? Estas perguntas conduzem-
me ao meu coração.

Regressar ao coração

9. Neste mundo líquido, é necessário
voltar a falar do coração; indicar
onde cada pessoa, de qualquer classe
e condição, faz a própria síntese;
onde os seres concretos encontram a
fonte e a raiz de todas as suas outras
potências, convicções, paixões e
escolhas. Movemo-nos, porém, em
sociedades de consumidores em
série, preocupados só com o agora e
dominados pelos ritmos e ruídos da
tecnologia, sem muita paciência para
os processos que a interioridade
exige. Na sociedade atual, o ser
humano “corre o perigo de se
desorientar do centro de si
mesmo”[6]. “O homem
contemporâneo encontra-se com
frequência transtornado, dividido,
quase privado de um princípio

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn6


interior que crie unidade e harmonia
no seu ser e no seu agir. Modelos de
comportamento infelizmente
bastante difundidos, exaltam a sua
dimensão racional-tecnológica, ou,
ao contrário, a instintiva”[7]. Falta o
coração.

10. Ora, o problema da sociedade
líquida é atual, mas a desvalorização
do centro íntimo do homem – o
coração – vem de mais longe:
encontramo-la já no racionalismo
grego e pré-cristão, no idealismo pós-
cristão ou no materialismo nas suas
diversas formas. O coração teve
pouco espaço na antropologia e é
uma noção estranha ao grande
pensamento filosófico. Preferiram-se
outros conceitos, como a razão, a
vontade ou a liberdade. O seu
significado permanece impreciso e
não lhe foi atribuído um lugar
específico na vida humana. Talvez
porque não fosse fácil colocá-lo entre
as ideias ‘claras e distintas’ ou

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn7


porque o conhecimento de si mesmo
supõe dificuldade: parece que a
realidade mais íntima é também a
mais afastada do nosso
conhecimento. Talvez porque o
encontro com o outro não se
consolida como caminho para nos
encontrarmos a nós próprios, já que
o pensamento conduz, uma vez mais,
a um individualismo doentio. Muitos,
para construir os seus sistemas de
pensamento, sentiram-se seguros no
âmbito mais controlável da
inteligência e da vontade. E, ao não
se encontrar um lugar para o
coração, como algo distinto das
faculdades e das paixões humanas
consideradas separadamente,
também não se desenvolveu
suficientemente a ideia de um centro
pessoal, em que a única realidade
que pode unificar tudo é, em última
análise, o amor.

11. Ao não se dar o devido valor ao
coração, desvaloriza-se também o



que significa falar a partir do
coração, agir com o coração,
amadurecer e curar o coração.
Quando não se consideram as
especificidades do coração,
perdemos as respostas que a
inteligência por si só não pode dar,
perdemos o encontro com os outros,
perdemos a poesia. E perdemos a
história e as nossas histórias, porque
a verdadeira aventura pessoal é
aquela que se constrói a partir do
coração. No fim da vida, só isto
contará.

12. É preciso afirmar que temos um
coração e que o nosso coração
coexiste com outros corações que o
ajudam a ser um ‘tu’. Como não
podemos desenvolver longamente
este tema, recorreremos ao
personagem chamado Stavroguine,
de um romance de Dostoievski[8].
Romano Guardini aponta-o como a
própria encarnação do mal, porque a
sua principal caraterística é não

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn8


possuir coração: “Stavroguine,
porém, não possui coração. O seu
espírito é, portanto, frio e vazio e o
seu corpo intoxica-se de indolência e
sensualidade ‘animalesca’. Não pode
ir até junto dos outros homens nem
estes podem chegar na realidade até
ele. Porque é o coração que origina a
proximidade; é pelo coração que me
encontro junto dos outros e os outros
estão igualmente junto de mim. Só o
coração pode acolher, dar refúgio. A
interioridade é o ato e esfera do
coração. Stavroguine, porém,
encontra-se longe, […] muito
afastado também de si mesmo. O
homem está em intimidade com o
seu íntimo no coração, não no
espírito. Estar em intimidade com o
íntimo, no espírito, não é do domínio
humano. Mas quando o coração não
vive, o homem encontra-se ao lado
de si mesmo”[9].

13. É necessário que todas as ações
sejam colocadas sob o ‘controle

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn9


político’ do coração, que a
agressividade e os desejos obsessivos
sejam acalmados no bem maior que
o coração lhes oferece e na força que
ele tem contra os males; que a
inteligência e a vontade sejam
também postas ao seu serviço,
sentindo e saboreando as verdades
em vez de as querer dominar, como
algumas ciências tendem a fazer; que
a vontade deseje o bem maior que o
coração conhece, e que a imaginação
e os sentimentos se deixem também
moderar pelo bater do coração.

14. Em última análise, poder-se-ia
dizer que eu sou o meu coração,
porque é ele que me distingue, que
me molda na minha identidade
espiritual e que me põe em
comunhão com as outras pessoas. O
algoritmo que atua no mundo digital
mostra que os nossos pensamentos e
as decisões da nossa vontade são
muito mais ‘standard’ do que
pensávamos. São facilmente



previsíveis e manipuláveis. Não é o
caso do coração.

15. Trata-se de uma palavra
importante para a filosofia e a
teologia, que procuram alcançar uma
síntese integral. Na verdade, a
palavra ‘coração’ não pode ser
explicada plenamente pela biologia,
pela psicologia, pela antropologia ou
por qualquer outra ciência. É uma
daquelas palavras originais que
“significam realidades que dizem
respeito ao homem no seu conjunto
enquanto pessoa corpóreo-
espiritual”[10]. Assim, o biólogo não é
mais realista quando fala do coração,
porque vê apenas um aspecto dele e
o todo não é menos real, pelo
contrário, é ainda mais real.
Tampouco uma linguagem abstrata
poderia ter o mesmo significado
concreto e, simultaneamente,
integrador. Se o ‘coração’ leva ao
mais íntimo da nossa pessoa, permite
também que nos reconheçamos na

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn10


nossa integralidade e não apenas
num mero aspecto isolado.

16. Por outro lado, este poder único
do coração ajuda-nos a compreender
porque é se diz que quando
apreendemos uma realidade com o
coração podemos conhecê-la melhor
e mais plenamente. Isto conduz-nos
inevitavelmente ao amor de que esse
coração é capaz, porque “o mais
íntimo da realidade é amor”[11]. Para
Heidegger, segundo a interpretação
de um pensador contemporâneo, a
filosofia não começa com um
conceito puro ou uma certeza, mas
com uma comoção: “O pensamento
deve ser comovido antes de
trabalhar com conceitos, ou
enquanto trabalha com eles. Sem a
comoção, o pensamento não pode
começar. A primeira imagem mental
seria a pele arrepiada. É a comoção
que primeiramente dá o que pensar
e perguntar. A filosofia ocorre
sempre numa tonalidade afetiva

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn11


fundamental (Stimmung)”[12] . E é
aqui que surge o coração, que
“guarda as tonalidades afetivas
fundamentais, […] trabalha como
‘guardião da tonalidade afetiva
fundamental’. O ‘coração’ ouve não-
metaforicamente a ‘voz silenciosa’ do
ser ao se deixar afinar e determinar
por ela”[13].

O coração que une os fragmentos

17. Ao mesmo tempo, o coração torna
possível qualquer vínculo autêntico,
porque uma relação que não é
construída com o coração não pode
ultrapassar a fragmentação do
individualismo. Restariam apenas
duas mônadas que se justapõem, mas
não se ligam verdadeiramente. Uma
sociedade cada vez mais dominada
pelo narcisismo e pela
autorreferencialidade é uma
sociedade ‘anti-coração’. E, por fim,
chega-se à ‘perda do desejo’, porque
o outro desaparece do horizonte e

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn13


nos fechamos no nosso egoísmo, sem
capacidade para relações
saudáveis[14]. Como resultado,
tornamo-nos incapazes de acolher
Deus. Como diria Heidegger, para
receber o divino é preciso construir
uma “casa de hóspedes”[15].

18. Vemos assim como no coração de
cada pessoa se produz esta ligação
paradoxal entre a valorização do
próprio ser e a abertura aos outros,
entre o encontro muito pessoal
consigo mesmo e o dom de si aos
outros. Só nos tornamos nós próprios
quando adquirimos a capacidade de
reconhecer o outro, e só encontra o
outro quem é capaz de reconhecer e
aceitar a própria identidade.

19. O coração é também capaz de
unificar e harmonizar a própria
história pessoal, que parece
fragmentada em mil pedaços, mas na
qual tudo pode adquirir sentido. É
isso que o Evangelho exprime no

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn14


olhar de Maria, que olhava com o
coração. Ela foi capaz de dialogar
com as experiências que conservava,
meditando-as no seu coração, dando-
lhes tempo: simbolizando-as e
guardando-as no seu interior para as
recordar. No Evangelho, a melhor
expressão do que pensa o coração é
oferecida por duas passagens de São
Lucas que nos dizem que Maria
‘guardava (synetérei) todas estas
coisas, ponderando-as (symbállousa)
no seu coração’ (cf. Lc 2, 19.51). O
verbo symbállein (do qual provem a
palavra ‘símbolo’) significa ponderar,
unir duas coisas na mente, examinar-
se, refletir, dialogar consigo mesmo.
Em Lc 2, 51, dietérei é ‘conservava
com cuidado’, e o que ela guardava
não era apenas ‘a cena’ que via, mas
também o que ainda não
compreendia, conservando-o
presente e vivo, na esperança de unir
tudo no seu coração.



20. Na era da inteligência artificial,
não podemos esquecer que a poesia e
o amor são necessários para salvar o
humano. O que nenhum algoritmo
conseguirá abarcar é, por exemplo,
aquele momento de infância que se
recorda com ternura e que continua
a acontecer em todos os cantos do
planeta, mesmo com o passar dos
anos. Penso na utilização do garfo
para selar as bordas daquelas
empadas caseiras que preparávamos
com as nossas mães ou avós. É
aquele momento de aprendizagem
culinária, a meio caminho entre a
brincadeira e a idade adulta, em que
assumimos a responsabilidade do
trabalho para ajudar o outro. Tal
como o exemplo do garfo, poderia
citar milhares de pequenos
pormenores que sustentam a
biografia de cada um: sorrir com
uma piada, fazer um desenho em
contraluz numa janela, jogar o
primeiro jogo de futebol com uma
‘bola de trapos’, cuidar de lagartas



numa caixa de sapatos, secar uma
flor entre as páginas de um livro,
cuidar de um pássaro que caiu do
ninho, formular um desejo ao
despetalar uma margarida. Todos
estes pequenos pormenores, o
ordinário-extraordinário, nunca
poderão estar entre os algoritmos.
Porque o garfo, as piadas, a janela, a
bola, a caixa de sapatos, o livro, o
pássaro, a flor… são sustentados pela
ternura preservada nas memórias do
coração.

21. Este núcleo de cada ser humano,
o seu centro mais íntimo, não é o
núcleo da alma, mas da pessoa
inteira na sua identidade única, que
é alma e corpo. Tudo está unificado
no coração, que pode ser a sede do
amor com todas as suas
componentes espirituais, psíquicas e
também físicas. Em última análise, se
aí reina o amor, a pessoa realiza a
sua identidade de forma plena e
luminosa, porque cada ser humano é



criado sobretudo para o amor; é feito
nas suas fibras mais profundas para
amar e ser amado.

22. É por esta razão que, assistindo a
sucessivas novas guerras, com a
cumplicidade, a tolerância ou a
indiferença de outros Países, ou com
simples lutas de poder em torno de
interesses de parte, podemos pensar
que a sociedade mundial está
perdendo o seu coração. Basta olhar
e ouvir – nos diferentes lados do
confronto – as idosas que são
prisioneiras destes conflitos
devastadores. É desolador vê-las
chorar os netos assassinados, ou
desejar a própria morte por terem
perdido a casa onde sempre viveram.
Elas, que muitas vezes foram
modelos de força e resiliência ao
longo de vidas difíceis e sacrificadas,
chegam à última fase da sua
existência e não recebem uma
merecida paz, mas sim angústia,
medo e indignação. Descarregar a



culpa nos outros não resolve este
drama vergonhoso. Ver as avós a
chorar sem que isso se torne
intolerável é sinal de um mundo sem
coração.

23. Quando alguém reflete, procura
ou medita sobre o próprio ser e a sua
identidade, ou analisa questões mais
elevadas; quando pensa no sentido
da própria vida e até mesmo procura
a Deus, e ainda quando sente o gosto
de ter vislumbrado algo da verdade;
todas estas reflexões exigem que se
encontre o seu ponto culminante no
amor. Amando, a pessoa sente que
sabe porque e para que vive. Assim,
tudo converge para um estado de
conexão e de harmonia. Por isso,
diante do próprio mistério pessoal,
talvez a pergunta mais decisiva que
se possa fazer seja esta: tenho
coração?

O fogo



24. Isto comporta consequências
para a espiritualidade. Por exemplo,
a teologia dos Exercícios Espirituais
de Santo Inácio de Loyola tem como
princípio o affectus. O discurso é
construído sobre uma vontade
fundamental – com toda a força do
coração – que dá energia e recursos à
tarefa de reorganizar a vida. As
regras e as composições de lugar que
Inácio põe em prática funcionam
sobre um ‘fundamento’ que é
diferente delas: o desconhecido do
coração. Michel de Certeau mostra
como as ‘moções’ de que fala Santo
Inácio são as irrupções de uma
vontade de Deus e de uma vontade
do próprio coração que permanece
diversa em relação à ordem
manifesta. Algo de inesperado
começa a falar no coração da pessoa,
algo que surge do incognoscível, que
abala a superfície do conhecido e se
lhe opõe. É a origem de um novo
‘ordenamento da vida’ a partir do
coração. Não se trata de discursos



racionais que devem ser postos em
prática, passando-os para a vida, de
modo a que a afetividade e a prática
fossem simplesmente as
consequências – dependentes – de
um conhecimento adquirido[16].

25. Onde o filósofo detém o seu
pensamento, o coração fiel ama,
adora, pede perdão e oferece-se para
servir no lugar que o Senhor, à
escolha, lhe dá para O seguir. Então
percebe que é o ‘tu’ de Deus e que
pode ser um ‘eu’ porque Deus é um
‘tu’ para ele. Na realidade, somente o
Senhor se dispõe a tratar-nos sempre
– e para sempre – como um ‘tu’.
Aceitar a sua amizade é uma questão
de coração e constitui-nos como
pessoas no sentido pleno da palavra.

26. São Boaventura dizia que, no
final, se deve perguntar “não à luz,
mas ao fogo”[17]. E ensinava que “a fé
está no intelecto, de tal modo que
provoca o afeto. Por exemplo: saber

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn16
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn17


que Cristo morreu por nós não
permanece (somente) conhecimento,
mas torna-se necessariamente afeto,
amor”[18]. Nessa linha, São John
Henry Newman tomou como lema a
frase ‘Cor ad cor loquitur’, porque,
além de toda dialética, o Senhor
salva-nos falando ao nosso coração a
partir de seu Sagrado Coração. Esta
mesma lógica fazia com que para ele,
grande pensador, o lugar do
encontro mais profundo consigo
mesmo e com o Senhor não fosse a
leitura ou a reflexão, mas o diálogo
orante, de coração a coração, com
Cristo vivo e presente. É por isso que
Newman encontrava na Eucaristia o
Coração de Jesus Cristo vivo, capaz
de libertar, de dar sentido a cada
momento e de derramar a
verdadeira paz sobre o ser humano:
“Ó Coração Sacratíssimo e
Amorosíssimo de Jesus, estás
escondido na Sagrada Eucaristia, e
continuas a bater por nós […]. Eu te
adoro, então, com todo o meu melhor

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn18


amor e temor, com meu carinho
fervoroso, com a minha vontade
mais conquistada e resolvida. Ó meu
Deus, quando tu te rebaixas a sofrer
para (que eu possa) receber-te, para
comer e beber a Ti, e Tu por um
tempo fazes a tua morada dentro de
mim, ó faça meu coração bater com o
teu Coração. Purifica-o de tudo o que
é terreno, de tudo o que é orgulhoso
e sensual, tudo o que é duro e cruel,
de toda a perversidade, de toda a
desordem, de todo amortecimento.
Então, encha-o de Ti, que nem os
acontecimentos do dia, nem as
circunstâncias do tempo possam ter
o poder de perturbá-lo, mas que em
teu amor e temor possa ter paz”[19].

27. Perante o Coração de Jesus vivo e
atual, o nosso intelecto, iluminado
pelo Espírito, compreende as
palavras de Jesus. Assim, a nossa
vontade põe-se em ação para as
praticar. Mas isso poderia
permanecer como uma forma de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn19


moralismo autossuficiente. Ouvir,
saborear e honrar o Senhor pertence
ao coração. Só o coração é capaz de
colocar as outras faculdades e
paixões e toda a nossa pessoa numa
atitude de reverência e obediência
amorosa ao Senhor.

O mundo pode mudar a partir do
coração

28. Só a partir do coração é que as
nossas comunidades serão capazes
de unir e pacificar os diferentes
intelectos e vontades, para que o
Espírito nos possa guiar como uma
rede de irmãos, porque a pacificação
é também uma tarefa do coração. O
Coração de Cristo é êxtase, é saída, é
dom, é encontro. N’Ele tornamo-nos
capazes de nos relacionarmos uns
com os outros de forma saudável e
feliz, e de construir neste mundo o
Reino de amor e de justiça. O nosso
coração unido ao de Cristo é capaz
deste milagre social.



29. Levar o coração a sério tem
consequências sociais. Como ensina
o Concílio Vaticano II, “temos, com
efeito, de reformar o nosso coração,
com os olhos postos no mundo
inteiro e naquelas tarefas que
podemos realizar juntos para o
progresso da humanidade”[20].
Porque “os desequilíbrios de que
sofre o mundo atual estão ligados
com aquele desequilíbrio
fundamental que se radica no
coração do homem”[21]. Perante os
dramas do mundo, o Concílio
convida-nos a regressar ao coração,
explicando que o ser humano “pela
sua interioridade, transcende o
universo das coisas: tal é o
conhecimento profundo que ele
alcança quando reentra no seu
interior, onde Deus, que perscruta os
corações (cf. 1 Sm 16, 7; Jr 17, 10), o
espera, e onde ele, sob o olhar do
Senhor, decide da própria sorte”[22] .

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn20
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn21
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn22


30. Isto não significa confiar
demasiado em nós próprios. Sejamos
cautelosos: tenhamos consciência de
que o nosso coração não é
autossuficiente; é frágil e ferido. Tem
dignidade ontológica, mas ao mesmo
tempo deve procurar uma vida mais
digna[23]. O Concílio Vaticano II
também diz que “o fermento
evangélico despertou e desperta no
coração humano uma irreprimível
exigência de dignidade”[24], ainda que
não baste apenas conhecer o
Evangelho, ou fazer mecanicamente
o que ele nos manda, para viver de
acordo com esta dignidade.
Precisamos da ajuda do amor divino.
Recorramos, pois, ao Coração de
Cristo, o centro do seu ser, que é uma
fornalha ardente de amor divino e
humano, a mais alta plenitude que a
humanidade pode atingir. É aí, nesse
Coração, que finalmente nos
reconhecemos e aprendemos a amar.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn23
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn24


31. Por último, esse Coração Sagrado
é o princípio unificador da realidade,
porque “Cristo é o coração do
mundo; a sua Páscoa de morte e
ressurreição é o cerne da história
que, graças a Ele, é história da
salvação”[25]. Todas as criaturas
avançam “juntamente conosco e
através de nós, para a meta comum,
que é Deus, numa plenitude
transcendente onde Cristo
ressuscitado tudo abraça e
ilumina”[26]. Diante do Coração de
Cristo, peço mais uma vez ao Senhor
que tenha compaixão desta terra
ferida, que Ele quis habitar como um
de nós. Que derrame os tesouros da
sua luz e do seu amor, para que o
nosso mundo, que sobrevive entre
guerras, desequilíbrios
socioeconómicos, consumismo e o
uso anti-humano da tecnologia,
recupere o que é mais importante e
necessário: o coração.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn25
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn26


CAPÍTULO II. GESTOS E
PALAVRAS DE AMOR

32. O Coração de Cristo, que
simboliza o centro pessoal de onde
brota o seu amor por nós, é o núcleo
vivo do primeiro anúncio. Ali se
encontra a origem da nossa fé, a
fonte que mantém vivas as
convicções cristãs.

Gestos que refletem o coração

33. O modo como nos ama é algo que
Cristo não quis explicar-nos
exaustivamente. Mostra-o nos seus
gestos. Observando-O, podemos
descobrir como trata cada um de nós,
mesmo que nos custe perceber isso.
Procuremos, pois, onde a nossa fé
pode reconhecê-Lo: no Evangelho.

34. O Evangelho diz que Jesus “veio
para os seus” (Jo 1, 11). Os ‘seus’
somos nós, pois não nos trata como
algo estranho. Considera-nos como



propriedade sua, que guarda com
cuidado, com afeto. Trata-nos como
seus. Isto não significa que sejamos
seus escravos; Ele próprio o nega:
“Não vos chamo servos” (Jo 15, 15). O
que Ele propõe é a pertença mútua
dos amigos. Veio, superou todas as
distâncias, tornou-se próximo de nós,
como as coisas mais simples e
cotidianas da existência.
Efetivamente, Ele tem outro nome,
que é ‘Emanuel’ e significa ‘Deus
conosco’, Deus próximo à nossa vida,
vivendo entre nós. O Filho de Deus
encarnou e “esvaziou-se a si mesmo,
tomando a condição de servo” (Fl 2,
7).

35. Isto se torna evidente quando
vemos o modo como age. Está
sempre à procura, sempre próximo,
sempre aberto ao encontro.
Contemplamos isto quando se detém
a conversar com a Samaritana, junto
do poço onde ela ia buscar água (cf. 
Jo 4, 5-7). Vemo-lo quando, no meio



da noite escura, encontra Nicodemos,
que tinha medo de ser visto perto
d’Ele (cf. Jo 3, 1-2). Admiramo-lo
quando, sem se envergonhar, deixa
que uma prostituta lhe lave os pés
(cf. Lc 7, 36-50); quando diz, olhos
nos olhos, à mulher adúltera: ‘Não te
condeno’ (Jo 8, 11); ou quando,
perante a indiferença dos discípulos,
diz afetuosamente ao cego do
caminho: ‘Que queres que te
faça?’ (Mc 10, 51). Cristo mostra que
Deus é proximidade, compaixão e
ternura.

36. Se curava alguém, preferia
aproximar-se: “Jesus estendeu a mão
e tocou-o” (Mt 8, 3); “tocou-lhe na
mão” (Mt 8, 15); “tocou-lhes nos
olhos” (Mt 9, 29). E, como faz uma
mãe, curou os doentes até com a
própria saliva (cf. Mc 7, 33) para que
não O sentissem alheio às suas vidas.
Porque “o Senhor conhece a bela
ciência das carícias. A ternura de
Deus não nos ama com palavras;



aproxima-se de nós e, estando perto,
dá-nos o seu amor com toda a
ternura possível”[27].

37. Visto que nos custa confiar,
porque fomos feridos por tantas
falsidades, agressões e desilusões, ele
sussurra-nos ao ouvido: “Filho, tem
confiança” (Mt 9, 2); “Filha, tem
confiança” (Mt 9, 22). Trata-se de
vencer o medo e de tomar
consciência de que, com Ele, não
temos nada a perder. A Pedro, que
estava desconfiado, “Jesus estendeu-
lhe a mão, segurou-o e disse-lhe: […]
‘Porque duvidaste?’” (Mt 14, 31). Não
tenhas medo. Deixa-O aproximar-se e
sentar-se ao teu lado. Podemos
duvidar de muitas pessoas, mas não
d’Ele. E não te paralises por causa
dos teus pecados. Recorda-te que
muitos pecadores “sentaram-se com
Ele” (Mt 9, 10) e Jesus não se
escandalizou com nenhum deles. Os
elitistas da religião queixavam-se e
chamavam-Lhe “glutão e bebedor de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn27


vinho, amigo de cobradores de
impostos e pecadores” (Mt 11, 19).
Quando os fariseus criticavam esta
sua proximidade com as pessoas
consideradas humildes ou pecadoras,
Jesus dizia-lhes: “Prefiro a
misericórdia ao sacrifício” (Mt 9, 13).

38. Esse mesmo Jesus espera hoje que
lhe dês a possibilidade de iluminar a
tua existência, de erguer-te, de
encher-te com a sua força. Porque,
antes de morrer, disse aos seus
discípulos: “Não vos deixarei órfãos;
Eu voltarei a vós! Ainda um pouco e
o mundo já não me verá; vós é que
me vereis” (Jo 14, 18-19). Ele
consegue sempre uma maneira para
se manifestar na tua vida, para que
tu O possas encontrar.

O olhar

39. O Evangelho conta-nos que se
aproximou dele um homem rico,
cheio de ideais, mas sem forças para
mudar de vida. Então “Jesus, fitando



nele o olhar, sentiu afeição por
ele” (Mc 10, 21). Consegues imaginar
esse instante, o encontro entre os
olhos deste homem e o olhar de
Jesus? Se te chama, se te convoca
para uma missão, primeiro Ele olha
para ti, penetra no teu íntimo,
percebe e conhece tudo o que há em
ti, pousa sobre ti o seu olhar:
“Caminhando ao longo do mar da
Galileia, Jesus viu dois irmãos [...].
Um pouco mais adiante, viu outros
dois irmãos” (Mt 4, 18.21).

40. Muitos textos do Evangelho
mostram-nos que Jesus está atento às
pessoas, às suas preocupações, ao seu
sofrimento. Por exemplo:
“Contemplando a multidão, encheu-
se de compaixão por ela, pois estava
cansada e abatida” (Mt 9, 36).
Quando nos parece que somos
ignorados por todos, que não há
quem se interesse pelo que nos
acontece, que não temos importância
para ninguém, Ele permanece atento



a cada um de nós. Foi o que fez notar
a Natanael, que se encontrava só e
ensimesmado: “Antes de Filipe te
chamar, Eu vi-te quando estavas
debaixo da figueira!” (Jo 1, 48).

41. Precisamente porque está atento,
é capaz de reconhecer cada boa
intenção que temos, cada pequena
boa ação que praticamos. O
Evangelho diz que “Viu também uma
viúva pobre depositar [no cofre do
tesouro do templo] duas
moedinhas” (Lc 21, 2) e
imediatamente o fez notar aos seus
apóstolos. Jesus presta atenção de tal
modo que admira as coisas boas que
encontra em nós. Quando o
centurião Lhe suplicou com toda a
confiança, “Jesus, ao ouvi-lo,
admirou-se” (Mt 8, 10). Como é belo
saber que, se outros ignoram as
nossas boas intenções ou as coisas
positivas que fazemos, Jesus não só
não as ignora como até as admira.



42. Enquanto ser humano, tinha
aprendido isto de Maria, sua mãe.
Ela, que tudo contemplava com
cuidado e “guardava tudo no seu
coração” (Lc 2, 19.51), ensinou-O
desde muito cedo, na companhia de
São José, a prestar atenção.

As palavras

43. Embora nas Escrituras tenhamos
a sua Palavra sempre viva e atual,
por vezes Jesus fala interiormente e
convoca-nos para nos conduzir ao
melhor lugar. Esse lugar melhor é o
seu próprio Coração. Ele chama-nos
para nos introduzir no lugar onde
podemos recuperar a força e a paz:
“Vinde a mim, todos os que estais
cansados e oprimidos, que Eu hei de
aliviar-vos” (Mt 11, 28). Por isso, pede
aos seus discípulos: “Permanecei em
mim” (Jo 15, 4).

44. As palavras que Jesus pronunciou
indicavam que a sua santidade não
elimina os sentimentos. Por vezes,



mostravam um amor apaixonado,
que sofre por nós, se comove, se
lamenta e chega, até mesmo, às
lágrimas. É evidente que Ele não era
indiferente às preocupações e
angústias comuns das pessoas, como
o cansaço ou a fome: “Tenho
compaixão desta multidão [...] Não
têm nada para comer [...]
desfalecerão no caminho, e alguns
vieram de longe” (Mc 8, 2-3).

45. O Evangelho não esconde os
sentimentos de Jesus em relação a
Jerusalém, a cidade amada: “Quando
se aproximou, ao ver a cidade, Jesus
chorou sobre ela” (Lc 19, 41) e
exprimiu o seu maior desejo: “Se
neste dia também tu tivesses
conhecido o que te pode trazer a
paz!” (Lc 19, 42). Os evangelistas,
embora por vezes O mostrem
poderoso ou glorioso, não deixam de
exprimir os seus sentimentos diante
da morte e da dor dos amigos. Antes
de contar que, junto do túmulo de



Lázaro, “Jesus começou a chorar” (Jo
11, 35), o Evangelho detém-se a dizer
que “Jesus era muito amigo de Marta,
da sua irmã e de Lázaro” (Jo 11, 5) e
que, ao ver Maria e os seus
companheiros a chorar, “suspirou
profundamente e comoveu-se” (Jo 11,
33). A narração não deixa dúvidas de
que se trata de um pranto sincero,
que nasce de uma perturbação
interior. Por fim, a angústia de Jesus
perante a sua própria morte violenta,
às mãos daqueles que tanto amava,
também não ficou escondida:
“começou a sentir pavor e a
angustiar-se” (Mc 14, 33), a ponto de
dizer: “a minha alma está numa
tristeza mortal” (Mc 14, 34). Esta
perturbação interior exprime-se com
toda a sua força no grito do
Crucificado: “Meu Deus, meu Deus,
porque Me abandonaste?” (Mc 15,
34).

46. Tudo isto, à primeira vista, pode
parecer um mero romanticismo



religioso. No entanto, é o que há de
mais sério e mais decisivo. Encontra
a sua expressão máxima em Cristo
pregado numa cruz. Essa é a palavra
de amor mais eloquente. Não se trata
de algo superficial, não é puro
sentimento, não é uma alienação
espiritual. É amor. Por isso, quando
São Paulo procurava as palavras
certas para explicar a sua relação
com Cristo, disse: “amou-me e a Si
mesmo se entregou por mim” (Gl 2,
20). Esta era a sua maior convicção:
saber-se amado. A entrega de Cristo
na cruz subjugava-o, mas só fazia
sentido porque havia algo ainda
maior do que essa entrega: ‘Amou-
me’. Quando muitas pessoas
procuravam em várias propostas
religiosas salvação, bem-estar ou
segurança, Paulo, tocado pelo
Espírito, soube olhar além e
maravilhar-se com o que há de maior
e mais fundamental: ‘Amou-me’.



47. Depois de contemplar Cristo,
vendo o que os seus gestos e palavras
nos revelam do seu Coração,
recordemos agora como a Igreja
reflete sobre o santo mistério do
Coração do Senhor.

CAPÍTULO III. ESTE É O
CORAÇÃO QUE TANTO AMOU

48. A devoção ao Coração de Cristo
não é o culto a um órgão separado da
Pessoa de Jesus. O que contemplamos
e adoramos é a Jesus Cristo por
inteiro, o Filho de Deus feito homem,
representado numa imagem sua em
que se destaca o seu coração. Neste
caso, o coração de carne é entendido
como imagem ou sinal privilegiado
do centro mais íntimo do Filho
incarnado e do seu amor ao mesmo
tempo divino e humano, porque,
mais do que qualquer outro membro
do seu corpo, é “o índice natural ou o
símbolo da sua imensa caridade”[28].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn28


Adoração a Cristo

49. É indispensável sublinhar que
nos relacionamos com a Pessoa de
Cristo, através da amizade e da
adoração, atraídos pelo amor
representado na imagem do seu
Coração. Veneramos essa imagem
que O representa, mas a adoração
dirige-se apenas a Cristo vivo, na sua
divindade e em toda a sua
humanidade, para nos deixarmos
abraçar pelo seu amor humano e
divino.

50. Seja qual for a imagem utilizada,
é certo que o objeto de adoração é o
Coração vivo de Cristo – e nunca uma
imagem –, porque faz parte do seu
Corpo santíssimo e ressuscitado,
inseparável do Filho de Deus que o
assumiu para sempre. Ele é adorado
enquanto “o coração da pessoa do
Verbo a quem está unido de modo
inseparável”[29]. Não o adoramos
isoladamente, mas na medida em

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn29


que com esse Coração é o próprio
Filho incarnado que vive, ama e
recebe o nosso amor. Por isso,
qualquer ato de amor ou de adoração
ao seu Coração é “na realidade e
propriamente tributado ao Cristo
mesmo”[30], porque se refere
espontaneamente a Ele e é “o
símbolo e a imagem expressa da
infinita caridade de Cristo”[31].

51. Por isso, ninguém deve pensar
que esta devoção nos possa separar
ou distanciar de Jesus Cristo e do seu
amor. De modo espontâneo e direto,
ela dirige-nos a Ele e só a Ele, que nos
chama a uma amizade valiosa, feita
de diálogo, afeto, confiança e
adoração. Este Cristo com o seu
coração trespassado e ardente é o
mesmo Cristo que por amor nasceu
em Belém, percorreu a Galileia
curando, acariciando, derramando
misericórdia, e amou-nos até ao fim,
estendendo os braços na cruz. Por

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn30
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn31


fim, é o mesmo que ressuscitou e
vive gloriosamente no meio de nós.

A veneração da sua imagem

52. Convém notar que a imagem de
Cristo com o seu coração, ainda que
de maneira nenhuma possa ser
objeto de adoração, não é uma
imagem qualquer, entre muitas
outras que poderíamos escolher. Não
é algo inventado de modo abstrato
ou desenhado por um artista, “não é
um símbolo imaginário, é um
símbolo real, que representa o
centro, a fonte da qual brotou a
salvação para a humanidade
inteira”[32].

53. Há uma experiência humana
universal que torna esta imagem
única. Pois não há dúvida que, ao
longo da história e em várias partes
do mundo, o coração se tenha
tornado um símbolo da intimidade
mais pessoal e também do afeto,
emoções e capacidade de amar. Para

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn32


além de qualquer explicação
científica, uma mão colocada sobre o
coração de um amigo exprime um
afeto especial; quando uma pessoa se
apaixona e está perto da pessoa
amada, o batimento cardíaco acelera;
quando alguém sofre um abandono
ou uma desilusão por parte da
pessoa amada, sente uma espécie de
forte opressão no coração. Por outro
lado, para exprimir que algo é
sincero, que vem realmente do
centro da pessoa, afirma-se: ‘Digo-o
do fundo do coração’. A linguagem
poética não pode ignorar a força
destas experiências. Por isso, é
inevitável que, ao longo da história, o
coração tenha alcançado uma força
simbólica única, que não é
meramente convencional.

54. É, pois, compreensível que a
Igreja tenha escolhido a imagem do
coração para representar o amor
humano e divino de Jesus Cristo e o
núcleo mais íntimo da sua Pessoa.



Mas, se a imagem de um coração com
chamas de fogo pode ser um símbolo
eloquente que nos recorda o amor de
Jesus Cristo, é conveniente que esse
coração faça parte de uma imagem
de Jesus Cristo. Isto torna ainda mais
significativo o seu apelo a uma
relação pessoal de encontro e de
diálogo[33]. Essa imagem venerada de
Cristo, onde se destaca o seu coração
amoroso, tem ao mesmo tempo um
olhar que apela ao encontro, ao
diálogo e à confiança; tem mãos
fortes capazes de nos sustentar; tem
uma boca que nos fala de uma forma
única e personalíssima.

55. O coração tem o valor de ser
percebido não como um órgão
separado, mas como um centro
íntimo que gera unidade e, ao mesmo
tempo, como expressão da totalidade
da pessoa, o que não acontece com
outros órgãos do corpo humano. Se é
o centro íntimo da totalidade da
pessoa e, portanto, uma parte que

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn33


representa o todo, poderíamos
facilmente desnaturalizá-lo caso o
contemplássemos separado da figura
do Senhor. A imagem do coração
deve remeter-nos para a totalidade
de Jesus Cristo no seu centro
unificador e, a partir desse,
simultaneamente deve levar-nos a
contemplar Cristo em toda a beleza e
riqueza da sua humanidade e da sua
divindade.

56. Isto vai além da atração que
podem gerar as várias imagens do
Coração de Cristo, pois não é que,
diante das imagens de Cristo, “se
deva pedir alguma coisa a essas
imagens ou depositar confiança
nelas como antigamente faziam os
pagãos”, mas que “por meio das
imagens que beijamos e diante das
quais nos descobrimos e prostramos,
adoramos a Cristo”[34].

57. Além disso, algumas destas
imagens podem parecer-nos pouco

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn34


atrativas e não nos mover muito ao
amor e à oração. Isso é secundário,
pois a imagem não é mais do que
uma figura motivadora, e, como
diriam os orientais, não devemos
fixar-nos no dedo que aponta para a
lua. Enquanto a Eucaristia é
presença real a ser adorada, neste
caso trata-se apenas de uma imagem
que, embora tenha sido abençoada,
nos convida a ir além dela, nos
orienta a elevar e unir o nosso
próprio coração ao de Cristo vivo. A
imagem venerada convoca, aponta,
conduz, a fim de dedicarmos tempo
ao encontro com Cristo e à sua
adoração, conforme nos pareça
melhor imaginá-Lo. Assim, olhando a
imagem, estamos diante de Cristo, e
diante d’Ele “o amor se detém,
contempla o mistério, desfruta dele
em silêncio”[35].

58. Dito tudo isto, não devemos
esquecer que esta imagem do
coração nos fala de carne humana,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn35


da terra, e por isso nos fala também
de Deus que quis entrar na nossa
condição histórica, fazer-se história e
partilhar o nosso caminho terreno.
Uma forma de devoção mais abstrata
ou estilizada não será
necessariamente mais fiel ao
Evangelho, porque neste sinal
sensível e acessível se manifesta o
modo como Deus quis revelar-se e
tornar-se próximo de nós.

Amor sensível

59. Amor e coração não estão
necessariamente unidos, pois num
coração humano podem reinar o
ódio, a indiferença e o egoísmo.
Porém, não atingimos a nossa plena
humanidade se não saímos de nós
mesmos, tal como não nos tornamos
inteiramente nós mesmos se não
amamos. Portanto, o centro mais
íntimo da nossa pessoa, criado para o
amor, só realizará o projeto de Deus
enquanto amar. Assim, o símbolo do



coração simboliza ao mesmo tempo o
amor.

60. O Filho eterno de Deus, que
infinitamente me transcende, quis
amar-me também com um coração
humano. Os seus sentimentos
humanos tornam-se o sacramento de
um amor infinito e definitivo. O seu
coração não é, portanto, um símbolo
físico que só exprime uma realidade
meramente espiritual ou separada da
matéria. O olhar dirigido ao Coração
do Senhor contempla uma realidade
física: a sua carne humana, que
torna possível que Cristo tenha
emoções e sentimentos muito
humanos – como nós –, embora
plenamente transformados pelo seu
amor divino. A devoção deve
alcançar o amor infinito da pessoa
do Filho de Deus, mas é preciso
afirmar que este é inseparável do seu
amor humano e, para isso, ajuda-nos
a imagem do seu coração de carne.



61. Se ainda hoje no sentimento
popular o coração é percebido como
o centro afetivo de todo o ser
humano, é ele que melhor pode
significar o amor divino de Cristo
que está unido para sempre e de
modo inseparável ao seu amor
integralmente humano. Já Pio XII
recordava que a Palavra de Deus,
quando “descreve o amor do coração
de Jesus, não compreende somente a
caridade divina, mas se estende
também aos sentimentos do afeto
humano. [...] Por conseguinte, o
coração de Cristo, unido
hipostaticamente à pessoa divina do
Verbo, sem dúvida deve ter palpitado
de amor e de qualquer outro afeto
sensível”[36].

62. Contrariamente a alguns que
negavam ou relativizavam a
verdadeira humanidade de Cristo,
nos Padres da Igreja encontramos
uma forte afirmação da realidade
concreta e tangível do afeto humano

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn36


do Senhor. Assim, São Basílio
sublinhava que a encarnação do
Senhor não era algo de fantasioso,
mas que “o Senhor possuía os afetos
naturais”[37]. São João Crisóstomo
propunha um exemplo: “Se não
tivesse possuído a nossa natureza,
não teria experimentado a tristeza
uma e outra vez”[38]. Santo Ambrósio
afirmava: “Como tomou a alma,
tomou também as paixões da
alma”[39]. E Santo Agostinho
apresentava os afetos humanos como
uma realidade que, uma vez
assumida por Cristo, já não é alheia à
vida da graça: “O Senhor Jesus, não
obrigado por necessidade, mas por
voluntária compaixão assumiu este
sentimento de fraqueza humana,
como aceitara a própria carne na
condição da humana fraqueza, para
[...] se a algum deles [os membros da
Igreja] acontecer contristar-se e
condoer-se no meio das tentações
humanas, não julgue-se por isso
alheio à graça de Deus”[40].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn37
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn38
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn39
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn40


Finalmente, São João Damasceno
considera esta real experiência
afetiva de Cristo na sua humanidade
como um sinal de que Ele assumiu
integralmente a nossa natureza – e
não parcialmente – para a redimir e
transformar por inteiro. Assim,
Cristo assumiu todos os elementos
que compõem a natureza humana, a
fim de que todos eles fossem
santificados[41].

63. Vale a pena retomar aqui a
reflexão de um teólogo que
reconhece que, sob a influência do
pensamento grego, a teologia relegou
durante muito tempo o corpo e os
sentimentos ao universo do “pré-
humano, sub-humano ou tentador do
verdadeiramente humano”, mas “o
que a teologia não resolveu na teoria,
foi resolvido pela espiritualidade na
prática. A espiritualidade e a
religiosidade popular mantiveram
viva a relação com os aspectos
somáticos, psicológicos e históricos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn41


de Jesus. A Via-Sacra, a devoção às
suas chagas, a espiritualidade do
Preciosíssimo Sangue, a devoção ao
Coração de Jesus, as práticas
eucarísticas [...]: tudo isso preencheu
as lacunas da teologia, alimentando a
imaginação e o coração, o amor e a
ternura por Cristo, a esperança e a
memória, o desejo e a nostalgia. A
razão e a lógica tomaram outros
caminhos”[42].

Tríplice amor

64. Entretanto, não nos detemos só
nos seus sentimentos humanos, por
mais belos e comoventes que sejam,
pois, contemplando o Coração de
Cristo reconhecemos como nos seus
sentimentos nobres e sadios, na sua
ternura, no vibrar do seu afeto
humano, se manifesta toda a verdade
do seu amor divino e infinito. Assim
o exprimiu Bento XVI: “Do horizonte
infinito do seu amor, Deus quis
entrar nos limites da história e da

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn42


condição humana, assumiu um corpo
e um coração; de modo que nós
possamos contemplar e encontrar o
infinito no finito, o Mistério invisível
e inefável no Coração humano de
Jesus, o Nazareno”[43].

65. Na realidade, há um tríplice amor
que está contido e nos deslumbra na
imagem do Coração do Senhor.
Primeiramente, o amor divino
infinito que encontramos em Cristo.
Mas, pensamos também na dimensão
espiritual da humanidade do Senhor.
Desde esse ponto de vista, “o coração
de Cristo é símbolo de enérgica
caridade, que, infundida em sua
alma, constitui o precioso dote da sua
vontade humana […]. Finalmente […]
é símbolo do seu amor sensível”[44].

66. Estes três amores não são
capacidades separadas, funcionando
de forma paralela ou desconexa, mas
atuam e exprimem-se em conjunto e
num fluxo constante de vida: “À luz

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn43
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn44


da fé, pela qual cremos que na
pessoa de Cristo estão unidas a
natureza humana e a natureza
divina, podemos conceber os
estreitíssimos vínculos que existem
entre o amor sensível do coração
físico de Jesus e o seu duplo amor
espiritual, o humano e o divino”[45] .

67. Por isso, entrando no Coração de
Cristo, sentimo-nos amados por um
coração humano, cheio de afetos e
sentimentos como os nossos. A sua
vontade humana quer amar-nos
livremente, e esse querer espiritual
está plenamente iluminado pela
graça e pela caridade. Quando
chegamos ao mais íntimo desse
Coração, somos inundados pela
glória incomensurável do seu amor
infinito de Filho eterno, que já não
podemos separar do seu amor
humano. É precisamente no seu
amor humano, e não nos afastando
dele, que encontramos o seu amor

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn45


divino; encontramos “o infinito no
finito”[46].

68. É ensinamento constante e
definitivo da Igreja que a nossa
adoração da sua Pessoa é única, e
abrange inseparavelmente tanto a
sua natureza divina como a sua
natureza humana. Desde os tempos
antigos, a Igreja ensinou que
devemos “adorar um único e mesmo
Cristo, Filho de Deus e do homem, de
duas e em duas naturezas
inseparáveis e indivisas”[47]. E isto
“com uma única adoração [...], visto
que o Verbo veio a ser carne”[48]. De
modo algum Cristo é “adorado em
duas naturezas, introduzindo com
isto duas adorações”, mas deve-se
“venerar com única adoração o Deus
Verbo encarnado junto com a sua
carne”[49].

69. São João da Cruz quis exprimir
que, na experiência mística, o amor
incomensurável de Cristo

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn46
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn47
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn48
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn49


ressuscitado não é sentido como
estranho à nossa vida. O Infinito de
algum modo desce para que, através
do Coração aberto de Cristo,
possamos experimentar um encontro
de amor verdadeiramente recíproco:
“É bem possível que a ave de voo
baixo possa prender a Águia-real das
alturas, quando Ela Se abaixa
querendo ser presa”[50]. E explica que
“vendo a esposa ferida pelo seu
amor, acorre ao seu gemido, ferido
também Ele pelo amor dela; é que,
nos apaixonados, a ferida de um é de
ambos, e os dois sentem o mesmo”[51].
Este místico entende a figura do lado
ferido de Cristo como um apelo à
plena união com o Senhor. Ele é o
cervo vulnerado, ferido quando
ainda não nos tínhamos deixado
tocar pelo seu amor, que desce às
correntes de água para saciar a sua
própria sede e que encontra conforto
sempre que nos dirigimos a Ele:

“Volta, minha pomba,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn50
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn51


Que, ferido, o veado

Lá no outeiro assoma

Ao sopro do teu voo e o fresco
toma”[52] .

Perspectivas trinitárias

70. A devoção ao Coração de Jesus é
marcadamente cristológica; é uma
contemplação direta de Cristo que
convida à união com Ele. Isto é
legítimo, se tivermos em conta o que
pede a Carta aos Hebreus: correr a
nossa prova “tendo os olhos postos
em Jesus” (Heb 12, 2). Entretanto,
não podemos ignorar que, ao mesmo
tempo, Jesus se apresenta como o
caminho para ir ao Pai: “Eu sou o
caminho [...]. Ninguém pode ir ao Pai
senão por mim” (Jo 14, 6). Ele quer
conduzir-nos ao Pai. É por isso que a
pregação da Igreja, desde o início,
não nos detém em Jesus Cristo, mas
nos conduz ao Pai. Ele é quem por

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn52


fim, enquanto plenitude originária,
deve ser glorificado[53].

71. Detenhamo-nos, por exemplo, na
carta aos Efésios, onde podemos ver
com força e clareza como a nossa
adoração se dirige ao Pai: “Eu dobro
os joelhos diante do Pai” (Ef 3, 14).
“Um só Deus e Pai de todos, que reina
sobre todos, age por todos e
permanece em todos” (Ef 4, 6). “Sem
cessar, dai graças por tudo a Deus
Pai” (Ef 5, 20). O Pai é Aquele a quem
estamos destinados (cf. 1 Cor 8, 6).
Por isso, São João Paulo II dizia que
“toda a vida cristã é como uma
grande peregrinação para a casa do
Pai”[54]. É o que experimentou Santo
Inácio de Antioquia no seu caminho
para o martírio: “Dentro de mim, há
uma água viva, que murmura e diz:
‘Vem para o Pai’”[55].

72. Ele é, acima de tudo, o Pai de
Jesus Cristo: “Bendito seja o Deus, Pai
de Nosso Senhor Jesus Cristo” (Ef 1,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn53
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn54
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn55


3). É “o Deus de Nosso Senhor Jesus
Cristo, o Pai a quem pertence a
glória” (Ef 1, 17). Quando o Filho se
fez homem, todos os desejos e
aspirações do seu coração humano se
dirigiam ao Pai. Se virmos como
Cristo se referia ao Pai, podemos
constatar este fascínio do seu
coração humano, esta orientação
perfeita e constante para o Pai[56]. A
sua história nesta nossa terra foi um
caminhar sentindo no seu coração
humano um apelo incessante para ir
ao Pai[57].

73. Sabemos que a palavra aramaica
que Ele usou para se dirigir ao Pai foi
‘Abbá’, que significa ‘paizinho’. No
seu tempo, esta familiaridade
incomodava alguns (cf. Jo 5, 18). É a
expressão que Jesus usa para falar
com o Pai quando surgiu a angústia
da morte: “Abbá, Pai, tudo te é
possível; afasta de mim este cálice!
Mas não se faça o que Eu quero, e
sim o que Tu queres” (Mc 14, 36).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn56
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn57


Reconheceu-se sempre amado pelo
Pai: “por me teres amado antes da
criação do mundo” (Jo 17, 24). E, no
seu coração humano, Jesus ficou em
êxtase ao ouvir o Pai dizer-lhe: “Tu és
o meu Filho muito amado, em ti pus
todo o meu agrado” (Mc 1, 11).

74. O quarto Evangelho diz que o
Filho eterno do Pai esteve sempre
“no seio do Pai”[58] (Jo 1, 18). Santo
Ireneu refere-se ao “Filho de Deus
[...] existindo desde sempre junto do
Pai”[59]. E Orígenes sustenta que o
Filho persevera “na contemplação
perpétua da profundeza paterna”[60].
Por isso, quando o Filho se fez
homem, passou noites inteiras a
comunicar com o Pai amado, no cimo
da montanha (cf. Lc 6, 12). Dizia:
“Tenho de estar na Casa do Meu
Pai” (Lc 2, 49). Vejamos as suas
expressões de louvor: “Jesus
estremeceu de alegria sob a ação do
Espírito Santo e disse: ‘Bendigo-te, ó
Pai, Senhor do Céu e da Terra’” (Lc

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn58
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn59
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn60


10, 21). E as suas últimas palavras,
cheias de confiança, foram: “Pai, nas
tuas mãos entrego o meu
espírito” (Lc 23, 46).

75. Voltemos agora o nosso olhar
para o Espírito Santo, que enche o
Coração de Cristo e arde n’Ele.
Porque, como dizia São João Paulo II,
o Coração de Cristo é “a obra-prima
do Espírito Santo”[61]. Não se trata
apenas de uma coisa do passado, pois
“no Coração de Cristo é viva a ação
do Espírito Santo, ao qual Jesus
atribuiu a inspiração da sua missão
(cf. Lc 4, 18; Is 61, 1) e do qual na
Última Ceia prometera o envio. É o
Espírito que ajuda a acolher a
riqueza do sinal do lado trespassado
de Cristo, do qual brotou a Igreja (cf.
Const. Sacrosanctum Concilium,
5)”[62]. Em suma, “só o Espírito Santo
pode abrir diante de nós esta
plenitude do ‘homem interior’, que
se encontra no Coração de Cristo.
Somente Ele pode fazer com que

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn61
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn62


desta plenitude consigam haurir
força, gradualmente, também os
nossos corações humanos”[63].

76. Se buscamos aprofundar o
mistério da ação do Espírito, vemos
que Ele geme em nós e diz ‘Abbá’:
“Porque sois filhos, Deus enviou aos
nossos corações o Espírito do seu
Filho, que clama: ‘Abbá! – Pai!’” (Gl 4,
6). Com efeito, “esse mesmo Espírito
dá testemunho ao nosso espírito de
que somos filhos de Deus” (Rm 8, 16).
A ação do Espírito Santo no coração
humano de Cristo provoca
constantemente esta atração ao Pai.
E quando pela graça nos une aos
sentimentos de Cristo, faz-nos
participantes da relação do Filho
com o Pai, é o “Espírito que faz de
vós filhos adotivos. É por Ele que
clamamos: Abbá, ó Pai!” (Rm 8, 15).

77. Assim, a nossa relação com o
Coração de Cristo transforma-se sob
o impulso do Espírito, que nos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn63


orienta para o Pai, fonte da vida e
origem última da graça. O próprio
Cristo não deseja que nos
detenhamos somente n’Ele. O amor
de Cristo é “revelação da
misericórdia do Pai”[64]. O seu desejo
é que, impelidos pelo Espírito que
brota do seu Coração, ‘com Ele e
n’Ele’ nos dirijamos ao Pai. A glória
dirige-se ao Pai ‘por’ Cristo[65], ‘com’
Cristo[66] e ‘em’ Cristo[67]. São João
Paulo II ensinou que “o Coração do
Salvador convida a subir de novo ao
amor do Pai, que é a fonte de todo o
amor autêntico”[68]. É isto mesmo que
o Espírito Santo, chegando a nós a
partir do Coração de Cristo, procura
alimentar nos nossos corações. Por
isso, a Liturgia, sob a ação vivificante
do Espírito, dirige-se sempre ao Pai a
partir do Coração ressuscitado de
Cristo.

Expressões recentes do Magistério

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn64
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn65
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn66
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn68


78. O Coração de Cristo esteve
presente na história da
espiritualidade cristã de diversas
maneiras. Na Bíblia e nos primeiros
séculos da Igreja, aparecia sob a
figura do lado ferido do Senhor, quer
como fonte de graça, quer como
apelo a um encontro íntimo de amor.
Assim reapareceu constantemente
no testemunho de muitos santos até
aos nossos tempos. Nos últimos
séculos, esta espiritualidade tomou a
forma de um verdadeiro culto ao
Coração do Senhor.

79. Alguns dos meus predecessores
referiram-se ao Coração de Cristo e,
com expressões variadas,
convidaram a unir-se a Ele. No final
do século XIX, Leão XIII convidava-
nos a consagrarmo-nos a Ele e, na
sua proposta, unia ao mesmo tempo
o apelo à união com Cristo e a
admiração perante o esplendor do
seu amor infinito[69]. Cerca de trinta
anos depois, Pio XI apresentou esta

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn69


devoção como o resumo da
experiência da fé cristã[70]. Além
disso, Pio XII sustentou que o culto
do Sagrado Coração exprime de
forma excelente, como uma síntese
sublime, a nossa adoração a Jesus
Cristo[71].

80. Mais recentemente, São João
Paulo II apresentou o
desenvolvimento deste culto nos
séculos passados como uma resposta
ao crescimento de formas de
espiritualidade rigoristas e
desencarnadas que esqueciam a
misericórdia do Senhor, mas ao
mesmo tempo como um apelo
contemporâneo a um mundo que
procura construir-se sem Deus: “A
devoção ao Sagrado Coração, do
modo como se desenvolveu na
Europa de há dois séculos, sob o
impulso das experiências místicas de
Santa Margarida Maria Alacoque, foi
a resposta à rigorosidade jansenista,
que tinha acabado por menosprezar

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn70
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn71


a infinita misericórdia de Deus. [...] O
homem do Ano 2000 tem necessidade
do Coração de Cristo para conhecer
Deus e para se conhecer a si mesmo;
tem necessidade dele para construir
a civilização do amor”[72].

81. Bento XVI convidava a
reconhecer o Coração de Cristo como
uma presença íntima e cotidiana na
vida de todos: “Cada pessoa precisa
de um ‘centro’ da própria vida, de
uma fonte de verdade e de bondade
da qual haurir no suceder-se das
diversas situações e na fadiga da
cotidianidade. Cada um de nós,
quando se detém no silêncio, precisa
de ouvir não só o palpitar do próprio
coração, mas, mais em profundidade,
o pulsar de uma presença de
confiança, perceptível com os
sentidos da fé e, contudo, muito mais
real: a presença de Cristo, coração do
mundo”[73].

Aprofundamento e atualidade

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn72
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn73


82. A imagem expressiva e simbólica
do Coração de Cristo não é o único
recurso que o Espírito Santo nos dá
para encontrar o amor de Cristo, e
terá sempre necessidade de ser
enriquecida, iluminada e renovada
através da meditação, da leitura do
Evangelho e do amadurecimento
espiritual. Já Pio XII dizia que a
Igreja não pretende que “no coração
de Jesus se deva ver e adorar a
chamada imagem formal, quer dizer,
a representação perfeita e absoluta
do seu amor divino, não sendo
possível, como não é, representar
adequadamente por qualquer
imagem criada a íntima essência
desse amor”[74].

83. A devoção ao Coração de Cristo é
essencial para a nossa vida cristã, na
medida em que significa a nossa
abertura, cheia de fé e de adoração,
ao mistério do amor divino e
humano do Senhor, até ao ponto de
podermos voltar a afirmar que o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn74


Sagrado Coração é um compêndio do
Evangelho[75]. É preciso lembrar que
as visões ou manifestações místicas
narradas por alguns dos santos que
propuseram apaixonadamente a
devoção ao Coração de Cristo não são
algo em que os crentes sejam
obrigados a acreditar como se fossem
a Palavra de Deus[76]. São belos
estímulos que podem motivar e fazer
muito bem, embora ninguém se deva
sentir obrigado a segui-los se não
achar de proveito no seu caminho
espiritual. Do mesmo modo, é
necessário recordar sempre, como
afirmou Pio XII, que não se pode
dizer que este culto “deve a sua
origem a revelações privadas”[77].

84. A proposta da comunhão
eucarística nas primeiras sextas-
feiras do mês, por exemplo, era uma
mensagem forte numa época em que
muitas pessoas deixavam de
comungar por não confiarem no
perdão divino, na sua misericórdia, e

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn75
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn76
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn77


consideravam a comunhão como
uma espécie de recompensa para os
perfeitos. Naquele contexto
jansenista, a promoção desta prática
fez muito bem, ajudando-nos a
reconhecer na Eucaristia o amor
gratuito e próximo do Coração de
Cristo que nos chama à união com
Ele. Podemos afirmar que hoje
também faria muito bem por outra
razão: porque no meio do turbilhão
do mundo atual e da nossa obsessão
pelo tempo livre, do consumo e da
distração, dos telefones e das redes
sociais, esquecemo-nos de alimentar
a nossa vida com a força da
Eucaristia.

85. Da mesma forma, ninguém deve
sentir-se obrigado a fazer uma hora
de adoração às quintas-feiras. Mas
como não o recomendar? Quando
alguém vive com fervor esta prática,
junto de tantos irmãos e irmãs, e
encontra na Eucaristia todo o amor
do Coração de Cristo, “adora



juntamente com a Igreja o símbolo e
como que a marca da caridade
divina, caridade que com o coração
do Verbo encarnado chegou até a
amar o gênero humano”[78].

86. Isto era difícil de compreender
para muitos jansenistas, que
desprezavam tudo o que era
humano, afetivo, corpóreo, e
entendiam, em última análise, que
esta devoção nos afastava da mais
pura adoração ao Deus Altíssimo. Pio
XII chamou “falso misticismo”[79] a
esta atitude elitista de alguns grupos
que viam a Deus tão alto, tão
separado, tão distante, que
consideravam as expressões
sensíveis da piedade popular
perigosas e necessitadas de controle
eclesiástico.

87. Poder-se-ia afirmar que hoje,
mais do que o jansenismo,
enfrentamos um forte avanço da
secularização que visa um mundo

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn78
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn79


livre de Deus. Acrescenta-se a isso, a
multiplicação na sociedade de várias
formas de religiosidade sem
referência a uma relação pessoal
com um Deus de amor, que são
novas manifestações de uma
‘espiritualidade sem carne’. Isto é
real. No entanto, devo advertir que,
no seio da própria Igreja, o nefasto
dualismo jansenista renasceu com
novos rostos. Ganhou força renovada
nas últimas décadas, mas é uma
manifestação daquele gnosticismo
que já nos primeiros séculos da fé
cristã causava dano à espiritualidade
e ignorava a verdade da ‘salvação da
carne’. Por isso, dirijo o meu olhar
para o Coração de Cristo e convido a
renovar esta devoção. Espero que
possa ser atrativa também à
sensibilidade atual e que nos ajude
assim a enfrentar estes velhos e
novos dualismos, aos quais oferece
uma resposta adequada.



88. Gostaria de acrescentar que o
Coração de Cristo nos liberta, ao
mesmo tempo, de um outro
dualismo: o de comunidades e
pastores concentrados apenas em
atividades exteriores, em reformas
estruturais desprovidas de
Evangelho, em organizações
obsessivas, em projetos mundanos,
em reflexões secularizadas, em
várias propostas apresentadas como
requisitos que, por vezes, se
pretendem impor a todos. O
resultado é, muitas vezes, um
cristianismo que esqueceu a ternura
da fé, a alegria do serviço, o fervor da
missão pessoa-a-pessoa, a cativante
beleza de Cristo, a gratidão
emocionante pela amizade que Ele
oferece e pelo sentido último que dá
à vida. Em suma, outra forma de
transcendentalismo enganador,
igualmente desencarnado.

89. Estas doenças tão atuais, das
quais – se nos deixamos aprisionar –



nem sequer sentimos o desejo de ser
curados, levam-me a propor a toda a
Igreja um novo aprofundamento
sobre o amor de Cristo representado
no seu santo Coração. Aí
encontramos todo o Evangelho, aí
está sintetizada a verdade em que
acreditamos, aí está tudo o que
adoramos e procuramos na fé, aí está
o que mais precisamos.

90. Perante o Coração de Cristo, é
possível voltar à síntese encarnada
do Evangelho e viver o que propus
há pouco, recordando a amada Santa
Teresa do Menino Jesus: “A atitude
mais adequada é depositar a
confiança do coração fora de nós
mesmos, ou seja, na infinita
misericórdia de um Deus que ama
sem limites e que deu tudo na Cruz
de Jesus”[80]. Ela viveu-a
intensamente porque descobriu no
coração de Cristo que Deus é amor:
“A mim deu-me a sua Misericórdia
infinita, e é através dela que

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn80


contemplo e adoro as demais
perfeições divinas”[81]. É por isso que
a oração mais popular, dirigida como
um dardo ao Coração de Cristo, diz
simplesmente: “Eu confio em Vós”[82].
Não são necessárias mais palavras.

91. Nos capítulos seguintes,
destacaremos dois aspectos
fundamentais que a devoção ao
Sagrado Coração deve reunir hoje
para continuar a alimentar-nos e a
aproximar-nos do Evangelho: a
experiência espiritual pessoal e o
compromisso comunitário e
missionário.

CAPÍTULO IV. AMOR QUE DÁ
DE BEBER

92. Voltemos à Sagrada Escritura, aos
textos inspirados que são o lugar
principal onde encontramos a
Revelação. Nelas e na Tradição viva
da Igreja está contido o que o próprio
Senhor nos quis dizer para toda a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn81
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn82


história. A partir da leitura de textos
do Antigo e do Novo Testamento,
recolheremos alguns dos efeitos da
Palavra no longo caminho espiritual
do Povo de Deus.

Sede do amor de Deus

93. A Bíblia mostra que uma
abundância de água vivificante foi
anunciada ao povo que tinha
caminhado pelo deserto e esperava a
libertação: “Tirareis água com
alegria das fontes da salvação” (Is 12,
3). Os anúncios messiânicos
assumiram a forma de uma fonte de
água purificadora: “Derramarei
sobre vós uma água pura e sereis
purificados [...] introduzirei em vós
um espírito novo” (Ez 36, 25-26). É a
água que restituirá ao povo uma
existência plena, como uma fonte
que jorra do templo e, ao passar,
derrama vida e saúde: “Eis que havia
à beira da torrente grande
quantidade de árvores, em cada uma



das margens. [...] Por onde quer que
a torrente passar, todo o ser vivo que
se move viverá [...] porque aonde
quer que esta água chegar, tornar-se-
á salubre; e a vida desenvolver-se-á
por toda a parte aonde ela
chegar” (Ez 47, 7.9).

94. A festa judaica das Tendas
(Sukkot), que comemorava os
quarenta anos no deserto, tinha
gradualmente assumido o símbolo da
água como elemento central, e previa
para cada manhã um rito de
oferenda de água, que se tornava
muito solene no último dia da festa:
fazia-se uma grande procissão até ao
templo onde, finalmente, eram dadas
sete voltas em torno do altar e, com
grande alvoroço, se oferecia água a
Deus[83].

95. O anúncio da chegada do tempo
messiânico é apresentado como uma
fonte aberta para o povo:
“Derramarei sobre a casa de Davi e

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn83


sobre os habitantes de Jerusalém um
espírito de benevolência e de súplica.
Eles contemplarão aquele a quem
trespassaram. [...] Naquele dia,
haverá uma fonte aberta para a casa
de Davi e para os habitantes de
Jerusalém, para a purificação do
pecado e da impureza” (Zc 12, 10; 13,
1).

96. Um homem trespassado, uma
fonte aberta, um espírito de
benevolência e de súplica. Os
primeiros cristãos inevitavelmente
viam esta promessa cumprida no
lado aberto de Cristo, fonte de onde
brota a vida nova. Ao percorrermos o
Evangelho de João, vemos como
aquela profecia se cumpriu em
Cristo. Contemplamos o seu lado
trespassado, de onde jorrava a água
do Espírito: “Um dos soldados
traspassou-lhe o peito com uma
lança e logo brotou sangue e
água” (Jo 19, 34). E o evangelista
acrescenta: “Olharão para aquele que



transpassaram” (Jo 19, 37). Retoma
assim o anúncio do profeta que
prometia ao povo uma fonte aberta
em Jerusalém, quando olhassem para
o trespassado (cf. Zc 12, 10). A fonte
aberta é o lado ferido de Jesus Cristo.

97. Notemos que o próprio
Evangelho anuncia este momento
sagrado, precisamente “no último
dia, o mais solene da festa” das
Tendas (Jo 7, 37). Naquele momento,
Jesus bradou ao povo que celebrava,
na grande procissão: “Se alguém tem
sede, venha a mim […] hão de correr
do seu coração rios de água viva” (Jo
7, 37-38). Para isso, era preciso que
chegasse a sua ‘hora’, “porque Jesus
ainda não tinha sido glorificado” (Jo
7, 39). Tudo se cumpriu na fonte
transbordante da Cruz.

98. No Apocalipse, reaparece tanto o
Trespassado – “Todos os olhos o
verão, até mesmo os que o
trespassaram” (Ap 1, 7) –, como a



fonte aberta – “O que tem sede que se
aproxime; e o que deseja beba
gratuitamente da água da vida” (Ap
22, 17).

99. O lado trespassado é ao mesmo
tempo a sede do amor, um amor que
Deus declarou ao seu povo com
tantas palavras diferentes que vale a
pena recordar:

“És precioso aos meus olhos, […] te
estimo e te amo” (Is 43, 4).

“Acaso pode uma mulher esquecer-se
do seu bebê, não ter carinho pelo
fruto das suas entranhas? Ainda que
ela se esquecesse dele, Eu nunca te
esqueceria. Eis que Eu gravei a tua
imagem na palma das minhas
mãos” (Is 49, 15-16).

“Ainda que os montes sejam abalados
e tremam as colinas, o meu amor por
ti nunca mais será abalado, e a
minha aliança de paz nunca mais
vacilará” (Is 54, 10).



“Amei-te com um amor eterno. Por
isso, dilatei a misericórdia para
contigo” (Jr 31, 3).

“O Senhor, teu Deus, está no meio de
ti como poderoso salvador! Ele exulta
de alegria por tua causa, pelo seu
amor te renovará. Ele dança e grita
de alegria por tua causa” (Sf 3, 17).

100. O profeta Oseias chega a falar do
coração de Deus: “Segurava-os com
laços humanos, com laços de
amor” (Os 11, 4). Por causa desse
mesmo amor desprezado, podia
dizer: “O meu coração dá voltas
dentro de mim, comovem-se as
minhas entranhas” (Os 11, 8). Mas
sempre vencerá a misericórdia (cf. 
Os 11, 9), que alcançará a sua
expressão máxima em Cristo, palavra
definitiva de amor.

101. No Coração trespassado de
Cristo estão concentradas, escritas na
carne, todas as expressões de amor
das Escrituras. Não se trata de um



amor simplesmente declarado, mas o
seu lado aberto é fonte de vida para o
amado; é aquela fonte que sacia a
sede do seu povo. Como ensinou São
João Paulo II, “os elementos
essenciais desta devoção pertencem
também de modo permanente à
espiritualidade da Igreja ao longo da
sua história; porque desde o
princípio a Igreja elevou o seu olhar
para o Coração de Cristo trespassado
na Cruz”[84].

Ressonâncias da Palavra na
história

102. Consideremos alguns dos efeitos
que esta Palavra de Deus produziu
na história da fé cristã. Vários Padres
da Igreja, sobretudo da Ásia Menor,
mencionaram a chaga do lado de
Jesus como a origem da água do
Espírito: a Palavra, a sua graça e os
sacramentos que a comunicam. A
força dos mártires vive da “fonte
celeste de água viva que brota das

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn84


entranhas de Cristo”[85], ou, como
traduz Rufino, “das fontes celestes e
eternas que procedem das entranhas
de Cristo”[86]. Os fiéis, que
renascemos pelo Espírito, vimos
dessa fenda do rochedo, “saímos do
ventre de Cristo”[87]. O seu lado
ferido, que interpretamos como o seu
coração, está cheio do Espírito Santo,
e a partir dele chegam até nós rios de
água viva: “Em Cristo permanece a
fonte de todo o Espírito Santo”[88].
Mas o Espírito que recebemos não
nos afasta do Senhor ressuscitado,
antes nos enche d’Ele, porque, ao
bebermos do Espírito, bebemos o
próprio Cristo: “Bebe Cristo, porque é
a rocha que jorra água; bebe Cristo,
porque é a fonte da vida; bebe Cristo,
porque é o rio cujo ímpeto alegra a
cidade de Deus; bebe Cristo, porque é
a paz; bebe Cristo, porque do seu
ventre brota um rio de água viva”[89] .

103. Santo Agostinho abriu o
caminho para a devoção ao Sagrado

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn85
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn86
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn87
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn88
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn89


Coração como lugar de encontro
pessoal com o Senhor. Ou seja, para
ele o lado de Cristo não é só fonte de
graça e de sacramentos, mas
personaliza-o, apresentando-o como
símbolo da união íntima com Cristo,
como lugar de um encontro amoroso.
É aí que reside a origem da sabedoria
mais preciosa, que é conhecê-Lo.
Com efeito, Agostinho escreve que
João, o amado, quando inclinou a sua
cabeça sobre o peito de Jesus,
durante a última ceia, aproximou-se
do lugar secreto da sabedoria[90]. Não
se trata de uma simples
contemplação intelectual de uma
verdade teológica. São Jerónimo
explica que uma pessoa capaz de
contemplar “não retira das correntes
de água nenhum deleite, mas bebe a
água viva do lado do Senhor”[91].

104. São Bernardo retomou o
simbolismo do lado trespassado do
Senhor, entendendo-o explicitamente
como revelação e dom do amor do

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn90
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn91


seu Coração. Através da chaga, ele
torna-se acessível a cada um de nós e
é possível fazer nosso o grande
mistério do amor e da misericórdia:
“O que a mim me falta, eu extraio das
entranhas do Senhor, pois estas
transbordam misericórdia e não
faltam fendas pelas quais ela passa.
Trespassaram-lhe as mãos e os pés,
perfuraram-lhe o lado com uma
lança. E por essas fendas posso
extrair mel da pedra e óleo da rocha
duríssima, isto é, posso saborear e
ver quão suave é o Senhor [...] O
ferro trespassou-lhe a alma, e
aproximou-se do seu coração, para
que não deixe já de saber como se
compadecer das minhas fraquezas. O
segredo do seu coração é patente
através das chagas do corpo, é
patente o grande sacramento da
piedade, são patentes as vísceras de
misericórdia do nosso Deus”[92].

105. Isto reaparece de forma especial
em Guilherme de Saint-Thierry, o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn92


qual convidava a entrar no Coração
de Jesus, que nos alimenta no seu
próprio seio[93]. Não é de admirar, se
recordamos que para este autor “a
arte do amor é a arte das artes [...].
Este mesmo amor é incutido pelo
Criador [...]. Com efeito, o amor é
uma força da alma, que a conduz
como que por um peso natural ao
lugar e ao fim que lhe são
próprios”[94]. Esse lugar que lhe é
próprio, onde o amor reina em
plenitude, é o Coração de Cristo:
“Aonde pois, Senhor, conduzis
aqueles que abraçais e estreitais em
vossos braços, senão para o vosso
coração? O vosso coração, Jesus, é
aquele doce maná da vossa
divindade (cf. Heb 9, 4), que guardais
no vosso interior, no cofre áureo da
vossa alma que supera toda a
sabedoria. Felizes os que conduzis
até lá com o vosso abraço. Felizes os
que, imersos nestas profundezas,
foram escondidos por Vós dentro do
Vosso coração”[95].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn93
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn94
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn95


106. São Boaventura une as duas
linhas espirituais em torno do
Coração de Cristo: ao mesmo tempo
que o apresenta como fonte dos
sacramentos e da graça, propõe que
esta contemplação se torne uma
relação de amigos, um encontro
pessoal de amor.

107. Por um lado, ajuda-nos a
reconhecer a beleza da graça e dos
sacramentos que brotam daquela
fonte de vida que é o lado ferido do
Senhor: “Para que do lado de Cristo
morto na cruz se formasse a Igreja e
se cumprisse a palavra da Escritura
que diz: ‘Hão de olhar para Aquele
que trespassaram’, a divina
providência permitiu que um dos
soldados lhe abrisse com a lança o
lado sacrossanto e dele fizesse brotar
sangue e água. Este é o preço da
nossa salvação, saído daquela divina
fonte, isto é, do íntimo do seu
Coração, para dar aos sacramentos
da Igreja o poder de conferir a vida



da graça e se tornar para aqueles que
vivem em Cristo uma fonte de água
viva que jorra para a vida eterna”[96].

108. Depois convida-nos a dar mais
um passo, para que o acesso à graça
não se torne algo de mágico, ou uma
espécie de emanação neoplatónica,
mas uma relação direta com Cristo,
habitando no seu Coração, pois quem
bebe é amigo de Cristo, é um coração
amoroso: “Levanta-te, pois, tu que
amas a Cristo, sê como a pomba que
faz o seu ninho na borda do rochedo,
e aí, como o pássaro que encontrou
sua morada, não cesses de estar
vigilante; aí esconde, como a
andorinha, os filhos nascidos do
casto amor”[97].

A difusão da devoção ao Coração
de Cristo

109. O lado trespassado, onde reside
o amor de Cristo, do qual, por sua
vez, brota a vida da graça, assumiu
gradualmente a forma do coração,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn96
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn97


sobretudo na vida monástica.
Sabemos que, ao longo da história, o
culto ao Coração de Cristo não se
manifestou de modo igual, e que os
aspectos desenvolvidos nos tempos
modernos, relacionados com
diversas experiências espirituais, não
podem ser extrapolados para as
formas medievais e muito menos
para as formas bíblicas, nas quais
podemos vislumbrar as sementes
deste culto. No entanto, hoje a Igreja
não despreza nenhum dos bens que
o Espírito Santo nos deu ao longo dos
séculos, sabendo que será sempre
possível reconhecer em certos
pormenores da devoção um sentido
mais claro e pleno, ou compreender
e desvendar novos aspectos dela.

110. Várias mulheres santas
relataram experiências de encontro
com Cristo, caracterizado pelo
repouso no Coração do Senhor, fonte
de vida e de paz interior. É o caso de
Santa Lutgarda, Santa Matilde de



Hackeborn, Santa Ângela de Foligno,
Juliana de Norwich, entre outras.
Santa Gertrudes de Helfta, monja
cisterciense, contou um momento de
oração durante o qual reclinou a
cabeça sobre o Coração de Cristo e
escutou os seus batimentos. Num
diálogo com São João Evangelista, ela
pergunta-lhe por que razão, no seu
Evangelho, não fala do que viveu
quando teve a mesma experiência.
Gertrudes conclui que “a doçura
destes batimentos foi reservada aos
tempos modernos, para que, ao
escutá-los, o mundo envelhecido e
morno possa renovar-se no amor de
Deus”[98]. Poderíamos pensar que se
trata de um anúncio referente ao
nosso tempo, um apelo a reconhecer
como este mundo se tornou ‘velho’,
necessitado de receber a mensagem
sempre nova do amor de Cristo?
Santa Gertrudes e Santa Matilde
foram consideradas entre “as mais
íntimas confidentes do Sagrado
Coração”[99].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn98
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn99


111. Os monges cartuxos,
encorajados sobretudo por Ludolfo
da Saxônia, encontraram na devoção
ao Sagrado Coração um meio de
encher de afeto e proximidade a sua
relação com Jesus Cristo. Quem entra
pela ferida do seu Coração é
abrasado em chamas de afeto. Santa
Catarina de Sena escreveu que os
sofrimentos que o Senhor suportou
não são algo que possamos
presenciar, mas que o Coração
aberto de Cristo é para nós a
possibilidade de um encontro real e
pessoal com tanto amor: “Eis quanto
eu manifestei na chaga do meu peito,
no momento em que compreendeste
o segredo do meu coração. Fiz ver
que meu amor por vós é mais
profundo de quanto possa indicar a
dor passageira”[100].

112. A devoção ao Coração de Cristo
transcendeu gradualmente a vida
monástica e encheu a espiritualidade
de santos mestres, pregadores e

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn100


fundadores de congregações
religiosas que a difundiram nas
regiões mais remotas da terra[101].

113. Particularmente interessante foi
a iniciativa de São João Eudes, que
“depois de ter pregado com os seus
missionários uma fervorosíssima
missão em Rennes, conseguiu que o
bispo aprovasse nessa diocese a
celebração da festa do Coração
Adorável de Nosso Senhor Jesus
Cristo. Foi a primeira vez que esta
festa foi oficialmente autorizada na
Igreja. Mais tarde, os bispos de
Coutances, de Evreux, de Bayeux, de
Lisieux e de Rouen autorizaram a
mesma festa para as suas respectivas
dioceses entre os anos de 1670 e
1671”[102].

São Francisco de Sales

114. Nos tempos modernos, destaca-
se o contributo de São Francisco de
Sales. Ele contemplou muitas vezes o
Coração aberto de Cristo, que nos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn101
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn102


convida a habitar dentro dele numa
relação pessoal de amor, na qual se
iluminam os mistérios da vida.
Podemos ver no pensamento deste
santo doutor como, face a uma moral
rigorista ou a uma religiosidade de
mero cumprimento de obrigações, o
Coração de Cristo lhe aparece como
um apelo à plena confiança na ação
misteriosa da sua graça. É assim que
ele se exprime na sua proposta à
baronesa de Chantal: “É para mim
bem claro que não permaneceremos
mais em nós mesmos [...]
habitaremos para sempre no lado
trespassado do Salvador, pois sem ele
não só não podemos, mas, mesmo
que pudéssemos, não quereríamos
fazer nada”[103].

115. Para ele, a devoção estava longe
de se tornar uma forma de
superstição ou uma objetivação
indevida da graça, porque significava
um convite a uma relação pessoal em
que cada um se sente único perante

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn103


Cristo, reconhecido na sua realidade
irrepetível, pensado por Cristo e
valorizado de forma direta e
exclusiva: “Este coração tão adorável
e tão amável do nosso Mestre, todo
ardente de amor por nós, um coração
no qual veremos escritos todos os
nossos nomes [...]. Certamente isto é
um tema de grande consolação: Que
sejamos tão amados por Nosso
Senhor a ponto de nos levar sempre
no seu Coração”[104]. Este nome
próprio escrito no Coração de Cristo
foi o modo como São Francisco de
Sales procurou simbolizar até onde o
amor de Cristo por cada um não é
abstrato ou genérico, mas implica
uma personalização em que o fiel se
sente valorizado e reconhecido em si
mesmo: “Quão belo é este Céu, agora
que o Salvador é como um sol e o seu
peito como uma fonte de amor da
qual os bem-aventurados bebem à
vontade! Cada um vai lá dentro olhar
e vê o seu nome escrito em
caracteres de amor, que só o amor

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn104


sabe ler e que só o amor ali gravou.
Ah, Deus! Minha querida filha, não
estarão lá os nossos? Estarão, sem
dúvida; pois, embora o nosso coração
não tenha amor, tem o desejo do
amor e o princípio do amor”[105].

116. Ele considerava esta experiência
tão fundamental para uma vida
espiritual que colocava esta
convicção entre as grandes verdades
da fé: “Sim, minha querida Filha, Ele
pensa em ti, e não só em ti, mas no
menor cabelo da tua cabeça: é um
artigo de fé do qual não se pode
duvidar”[106]. A consequência disto é
que o fiel se torna capaz de um
completo abandono no Coração de
Cristo, onde encontra repouso,
consolação e força: “Ó Deus! Que
felicidade estar assim entre os braços
e o peito [do Salvador] […].
Permanece assim, querida Filha, e
enquanto os demais comem na mesa
do Salvador diferentes alimentos,
repousa e reclina, com a mais

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn105
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn106


simples confiança, como outro
pequeno São João, a tua cabeça, a tua
alma, o teu espírito sobre o peito
amoroso deste querido Senhor”[107].
“Espero que estejas na caverna da
pomba e no lado trespassado do
nosso querido Salvador [...]. Quão
bom é este Senhor, minha querida
Filha! Quão amável é o seu Coração!
Moremos ali, naquele santo
domicílio”[108].

117. Mas, fiel ao seu ensinamento
sobre a santificação na vida
ordinária, propõe que esta seja
vivida no meio das atividades, das
tarefas e dos deveres do cotidiano:
“Perguntais-me como as almas que
são levadas na oração a esta santa
simplicidade e a este perfeito
abandono em Deus devem
comportar-se em todos os seus atos?
Respondo que, não só na oração, mas
na conduta de toda a sua vida,
devem caminhar invariavelmente
em espírito de simplicidade,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn107
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn108


abandonando e entregando toda a
sua alma, as suas ações e os seus
sucessos à vontade de Deus, com um
amor de perfeita e absoluta
confiança, abandonando-se à graça e
aos cuidados do amor eterno que a
Divina Providência sente por
elas”[109].

118. Por todas estas razões, no
momento de pensar num símbolo
que sintetizasse a sua proposta de
vida espiritual, conclui: “Pensei
então, querida Madre, se estiverdes
de acordo, que devemos tomar como
escudo um único coração
trespassado por duas flechas,
encerrado numa coroa de
espinhos”[110].

Uma nova declaração de amor

119. Foi sob a influência salutar da
espiritualidade de São Francisco de
Sales que tiveram lugar os
acontecimentos de Paray-le-Monial,
no final do século XVII. Santa

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn109
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn110


Margarida Maria Alacoque relatou
importantes aparições entre o fim de
dezembro de 1673 e junho de 1675. É
fundamental a declaração de amor
que se destaca na primeira grande
aparição. Jesus diz: “O meu divino
Coração está tão abrasado de amor
para com os homens, e em particular
para contigo, que, não podendo já
conter em si as chamas da sua
ardente caridade, precisa derramá-
las por teu meio, e manifestar-se a
eles para os enriquecer de seus
preciosos tesouros, que eu te mostro
a ti”[111].

120. Santa Margarida Maria resume
tudo isto de uma forma poderosa e
fervorosa: “Ali me descobriu as
maravilhas do seu amor e os
segredos insondáveis do seu Sagrado
Coração, que sempre me tinha
conservado escondidos até àquele
momento em que mos abriu pela
primeira vez, mas de modo tão real e
sensível que me não deixou lugar a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn111


nenhuma dúvida”[112]. Nas
declarações seguintes, reafirma-se a
beleza desta mensagem: “Ele me
mostrou as maravilhas inexplicáveis
do seu puro amor, e o excesso a que
ele tinha chegado em amar os
homens”[113].

121. Este reconhecimento intenso do
amor de Jesus Cristo que Santa
Margarida Maria transmitiu oferece-
nos valiosos estímulos para a nossa
união com Ele. O que não significa
que nos sintamos obrigados a aceitar
ou assumir todos os pormenores
desta proposta espiritual, onde, como
muitas vezes acontece, se misturam
com a ação divina elementos
humanos relacionados com os nossos
próprios desejos, inquietações e
imagens interiores[114]. Tal proposta
deve ser sempre relida à luz do
Evangelho e de toda a rica tradição
espiritual da Igreja, reconhecendo ao
mesmo tempo o bem que fez em
tantos irmãos e irmãs. Isto permite-

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn112
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn113
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn114


nos reconhecer os dons do Espírito
Santo no seio dessa experiência de fé
e de amor. Mais importante do que
os pormenores é o núcleo da
mensagem que nos é transmitida e
pode ser resumido nas palavras que
Santa Margarida ouviu: “Eis aqui este
Coração que tanto tem amado os
homens, que a nada se tem poupado
até se esgotar e consumir para lhes
testemunhar o seu amor”[115].

122. Esta manifestação é um convite
a um crescimento no encontro com
Cristo, graças a uma confiança sem
reservas, até chegarmos a uma união
plena e definitiva: “É preciso que o
Divino Coração de Jesus substitua de
tal forma o nosso, de modo que só
Ele viva e atue em nós e por nós; que
a sua vontade [...] possa atuar
absolutamente sem resistência da
nossa parte; e, finalmente, que os
seus afetos, pensamentos e desejos
estejam no lugar dos nossos, e
sobretudo o seu amor, que se amará

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn115


a si mesmo em nós e por nós. E
assim, sendo este amável Coração
tudo em todas as coisas, poderemos
dizer com São Paulo que já não
somos nós que vivemos, mas é Ele
que vive em nós”[116].

123. Efetivamente, na primeira
mensagem recebida, ela apresenta
esta experiência de uma forma mais
pessoal, mais concreta, cheia de fogo
e de ternura: “Pediu-me o meu
coração; eu roguei-lhe que o tomasse,
o que ele fez, e meteu-o no seu
adorável Coração, no qual me
mostrou como um atomozinho que
se consumia naquela fornalha
ardente”[117].

124. Num outro ponto, notamos que
aquele que se entrega a nós é Cristo
ressuscitado, cheio de glória, cheio
de vida e de luz. Embora em diversos
momentos fale dos sofrimentos que
suportou por nós e das ingratidões
que recebe, não sobressaem aqui o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn116
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn117


sangue e as feridas sofridas, mas a
luz e o fogo do Vivente. As feridas da
Paixão, que não desaparecem, são
transfiguradas. Assim, o Mistério da
Páscoa é aqui expresso na sua
totalidade: “Uma vez, entre outras,
quando estava o Santíssimo exposto,
[…] Jesus Cristo, meu doce Mestre,
apareceu-me todo radiante de glória,
com suas cinco chagas, brilhantes
como cinco sóis; e a sua sagrada
humanidade lançava chamas de
todos os lados, mas sobretudo de seu
sagrado peito, que parecia uma
fornalha: abrindo-o, descobriu-me
seu amantíssimo e amabilíssimo
Coração, que era a fonte viva
daquelas chamas. Foi então que ele
me mostrou as maravilhas
inexplicáveis do seu puro amor, e o
excesso a que ele tinha chegado em
amar aos homens, de quem não
recebia senão ingratidões e
frieza”[118].

São Cláudio de La Colombière

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn118


125. Quando São Cláudio de La
Colombière soube das experiências
de Santa Margarida, tornou-se
imediatamente seu defensor e
divulgador. Ele teve um papel
especial na compreensão e difusão
desta devoção ao Sagrado Coração,
mas também na sua interpretação à
luz do Evangelho.

126. Enquanto algumas expressões
de Santa Margarida, se mal
entendidas, poderiam levar a confiar
demasiado nos próprios sacrifícios e
ofertas, São Cláudio evidencia que a
contemplação do Coração de Cristo,
se for autêntica, não provoca
complacência em si mesmo nem
vanglória nas experiências ou
esforços humanos, mas um
abandono indescritível em Cristo que
enche a vida de paz, segurança e
decisão. Ele exprimiu muito bem esta
confiança absoluta numa célebre
oração:



“Meu Deus, estou tão convencido que
velais sobre aqueles que em Vós
confiam, e que nada pode faltar a
quem de Vós tudo espera, que resolvi
viver o futuro sem preocupação
alguma, e descarregar sobre Vós
todas as minhas preocupações [...]. O
que nunca perderei é a esperança;
conservá-la-ei até ao último instante
da minha vida, embora todas as
potências infernais se esforcem em
vão por me roubar [...]. Esperem
outros a felicidade das suas riquezas
e talentos; confiem na inocência da
sua vida, no rigor da sua penitência,
no número das suas boas obras ou no
fervor das suas orações […]. Quanto a
mim, toda a minha confiança está
fundada nesta minha mesma
confiança. Ela nunca enganou
ninguém. [...] E assim, estou seguro
de que serei eternamente bem-
aventurado, porque espero
firmemente sê-lo, e é de Vós, ó meu
Deus, que o espero”[119].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn119


127. São Cláudio escreveu uma nota
em janeiro de 1677, encabeçada por
algumas linhas que se referem à
segurança que sentia em relação à
sua própria missão: “Reconheci que
Deus quer servir-se de mim,
procurando o cumprimento dos seus
desejos relativamente à devoção que
me sugeriu uma pessoa, com quem
Ele se comunica confidencialmente, e
em favor da qual Ele quis servir-se
da minha fraqueza. Já a inspirei a
muitas pessoas”[120].

128. É importante notar como, na
espiritualidade de La Colombière, há
uma bela síntese entre a rica e bela
experiência espiritual de Santa
Margarida e a contemplação muito
concreta dos Exercícios inacianos.
Ele escreve no início da terceira
semana do mês dos Exercícios: ‘Duas
coisas me comoveram sumamente e
me mantiveram ocupado todo o
tempo. A primeira é a disposição com
que Jesus Cristo sai ao encontro

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn120


daqueles que o procuram […]. Seu
Coração está mergulhado num mar
de amargura; todas as paixões estão
soltas dentro dele, toda a natureza
está desconcertada, e através de
todas essas desordens e de todas
essas tentações, o seu Coração se
volta diretamente para Deus; ele não
dá um passo em falso e não hesita em
tomar o lado que lhe é sugerido pela
virtude e pela mais alta virtude. […]
A segunda coisa é a disposição deste
mesmo Coração a respeito de Judas
que o traiu, dos apóstolos que o
abandonaram de modo covarde, dos
sacerdotes e dos outros autores da
perseguição a que foi sujeito. E tudo
isto não foi capaz de despertar n’Ele
o mínimo sentimento de ódio ou de
indignação. […] Assim, represento
para mim mesmo aquele Coração
sem amargura, sem azedume, cheio
de verdadeira ternura para com os
seus inimigos”[121].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn121


São Charles de Foucauld e Santa
Teresa do Menino Jesus

129. São Charles de Foucauld e Santa
Teresa do Menino Jesus, sem o
pretenderem, reformularam certos
elementos da devoção ao Coração de
Cristo, ajudando-nos a compreendê-
la de uma forma ainda mais fiel ao
Evangelho. Vejamos agora como se
exprime esta devoção nas suas vidas.
No próximo capítulo voltaremos a
eles para mostrar a originalidade da
dimensão missionária que ambos
desenvolveram de modos diferentes.

Iesus Caritas

130. Em Louye, São Charles de
Foucauld fazia visitas ao Santíssimo
Sacramento com a sua prima,
Madame de Bondy, e um dia ela
indicou-lhe uma imagem do Sagrado
Coração[122]. Para a conversão de
Charles, esta sua prima foi
fundamental, como ele reconhece:
“Já que o bom Deus fez de ti o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn122


primeiro instrumento das suas
misericórdias para comigo, todas as
suas misericórdias vêm de ti. Se não
me tivesses convertido, levado a
Jesus e ensinado pouco a pouco,
palavra por palavra, tudo o que é
piedoso e bom, estaria eu onde estou
hoje?”[123]. Mas, o que ela despertou
nele foi exatamente a consciência
ardente do amor de Jesus. Estava
tudo ali, e era o mais importante. E
isso concentrava-se particularmente
na devoção ao Coração de Cristo,
onde ele encontrava uma
misericórdia sem limites:
“Esperemos na misericórdia infinita
d’Aquele cujo coração me fizestes
conhecer”[124].

131. Depois, o seu diretor espiritual,
Padre Henri Huvelin, ajudá-lo-á a
aprofundar este precioso mistério:
“Este Coração abençoado do qual me
falaste tantas vezes”[125]. No dia 6 de
junho de 1889, Charles consagra-se
ao Sagrado Coração, no qual

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn123
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn124
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn125


encontrava um amor absoluto. Diz a
Cristo: “Cumulastes-me de tantos
benefícios que me parece ser uma
ingratidão para com o vosso coração
não crer que ele esteja pronto a
cumular-me de todo o bem, por
maior que seja, e que o seu amor e a
sua generosidade não têm
medida”[126]. Será eremita “sob o
nome do Sagrado Coração”[127].

132. No dia 17 de maio de 1906, no
qual já não pôde mais celebrar a
missa por se encontrar sozinho, Frei
Charles escreveu esta promessa:
“Deixar viver em mim o Coração de
Jesus, de modo que já não seja eu a
viver, mas o Coração de Jesus que
viva em mim, como vivia em
Nazaré”[128]. A sua amizade com
Jesus, de coração a coração, não
tinha nada de devocionismo íntimo.
Era a raiz dessa vida despojada de
Nazaré, pela qual Charles queria
imitar Cristo e configurar-se com Ele.
Esta terna devoção ao Coração de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn126
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn127
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn128


Cristo teve consequências muito
concretas no seu estilo de vida e a
sua Nazaré foi alimentada por esta
relação muito pessoal com o Coração
de Cristo.

Santa Teresa do Menino Jesus

133. Tal como São Charles de
Foucauld, Santa Teresa do Menino
Jesus respirou a enorme devoção que
inundava a França no século XIX.
Padre Almire Pichon foi o diretor
espiritual da sua família e foi
considerado um grande apóstolo do
Sagrado Coração. Uma irmã sua
tomou o nome religioso de ‘Maria do
Sagrado Coração’, e o mosteiro em
que Santa Teresa entrou era
dedicado ao Sagrado Coração. No
entanto, a sua devoção assumiu
algumas características próprias, que
iam além das formas pelas quais se
expressava naquela época.

134. Quando tinha quinze anos,
encontrou uma maneira de resumir



a sua relação com Jesus: “Aquele cujo
coração batia em uníssono com o
meu”[129]. Dois anos mais tarde,
quando lhe falavam de um Coração
coroado de espinhos, acrescentou
numa carta: “Sabes, eu não vejo o
Sagrado Coração como toda a gente,
penso que o coração do meu Esposo é
só meu como o meu é só d’Ele e então
falo-Lhe na solidão desta deliciosa
intimidade esperando contemplá-l’O
um dia face a face”[130].

135. Num poema, ela exprimiu o
sentido da sua devoção, feita mais de
amizade e confiança do que de
segurança nos seus próprios
sacrifícios:

“Preciso de um coração ardente de
ternura,

que me dê a sua força sem reserva,

que ame tudo em mim, mesmo a
minha fraqueza...,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn129
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn130


que nunca me abandone de noite
nem de dia. […]

Preciso de um Deus que se revista da
mesma natureza

que se torne meu irmão e possa
sofrer! […]

Ah! bem sei que todas as nossas
justiças

não têm a teus olhos nenhum valor
[…].

E eu escolho para meu purgatório

o teu Amor ardente, ó Coração do
meu Deus”[131].

136. Talvez o texto mais relevante
para compreender o significado da
sua devoção ao Coração de Cristo
seja a carta que escreveu, três meses
antes de falecer, ao seu amigo
Maurice Bellière: “Quando vejo
Madalena avançar na presença dos
numerosos convidados, banhar com

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn131


as suas lágrimas os pés do Mestre
adorado que toca pela primeira vez,
sinto que o coração dela
compreendeu os abismos de amor e
de misericórdia do Coração de Jesus,
e que, por muito pecadora que ela
seja, este Coração de amor está não
só disposto a perdoar-lhe, mas ainda
a prodigalizar-lhe os benefícios da
sua intimidade divina, a elevá-la até
aos mais altos cumes da
contemplação. Ah! Meu querido
Irmãozinho, desde que me foi dado
compreender também o amor do
Coração de Jesus, confesso que ele
afastou do meu coração todo o
temor. A lembrança das minhas
faltas humilha-me, leva-me a nunca
me apoiar na minha força que é só
fraqueza, mas esta lembrança fala-
me ainda mais de misericórdia e de
amor”[132].

137. As mentes moralizantes, que
pretendem controlar a misericórdia
e a graça, diriam que Teresa podia

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn132


afirmar isto porque era uma santa,
mas que um pecador não poderia
dizer o mesmo. Ao fazê-lo, retiram à
espiritualidade de Teresa a sua bela
novidade que reflete o coração do
Evangelho. Infelizmente, tornou-se
comum em alguns círculos cristãos
tentar aprisionar o Espírito Santo
num esquema que lhes permita ter
tudo sob a sua supervisão.
Entretanto, esta sábia Doutora da
Igreja desmente-os e contradiz
diretamente esta interpretação
redutiva com palavras muito claras:
“Ainda que eu tivesse cometido todos
os crimes possíveis, mesmo assim
teria sempre a mesma confiança:
sinto que toda essa multidão de
ofensas seria como uma gota de água
lançada num braseiro ardente”[133].

138. À Irmã Maria, que a elogiava
pelo seu amor generoso a Deus,
disposto até ao martírio, responde
longamente numa carta que é hoje
um dos grandes marcos da história

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn133


da espiritualidade. Esta página
deveria ser lida milhares de vezes
pela sua profundidade, clareza e
beleza. Nela, Teresa ajuda a Irmã ‘do
Sagrado Coração’ a não concentrar
esta devoção no âmbito da dor, já
que alguns entendiam a reparação
como uma espécie de primado dos
sacrifícios ou de cumprimento
moralista. Pelo contrário, ela resume
tudo na confiança como a melhor
oferta, agradável ao Coração de
Cristo: “Os meus desejos de martírio 
não são nada, não são eles que me
dão a confiança ilimitada que sinto
no coração. Para dizer a verdade, são
as riquezas espirituais que tornam
alguém injusto, quando descansamos
nelas com complacência, e cremos
que são algo de grande. […] O que lhe
agrada é ver-me amar a minha
pequenez e a minha pobreza, é a
esperança cega que tenho na sua
misericórdia…. Eis o meu único
tesouro […]. Se desejais sentir
alegria, sentir atração pelo



sofrimento, é a vossa consolação que
procurais […]. Compreendei que para
amar Jesus, para ser a sua vítima de
amor, quanto mais fraco se é, sem
desejos, nem virtudes, tanto mais
puro se está para as operações deste
Amor consumador e transformante
[…]. Oh, como eu queria fazer-vos
compreender o que sinto! Só a
confiança e nada mais do que a
confiança tem de conduzir-nos ao
Amor”[134].

139. Em muitos dos seus textos,
percebe-se a sua luta contra formas
de espiritualidade demasiadamente
centradas no esforço humano, no
mérito próprio, na oferta de
sacrifícios, em certas tarefas para
‘ganhar o céu’. Para Teresa, “o mérito
não consiste em fazer nem em dar
muito, mas antes em receber”[135].
Leiamos mais uma vez alguns destes
textos muito significativos onde ela
insiste num outro caminho, que é um

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn134
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn135


caminho simples e rápido para
ganhar o Senhor através do coração.

14. Assim escreve à sua irmã Leônia:
“Asseguro-te que o Bom Deus é muito
melhor do que tu imaginas.
Contenta-se com um olhar, com um
suspiro de amor… Quanto a mim
acho a perfeição bem fácil de
praticar, porque compreendi que
nada há a fazer senão pegar Jesus
pelo Coração… Vê uma criancinha
que acaba de aborrecer sua mãe […].
Se lhe estende seus bracinhos,
sorrindo e dizendo: ‘Dá um abraço.
Não farei de novo’, poderá sua mãe
deixar de apertá-la ternamente
contra o peito e esquecer as suas
travessuras?… No entanto, ela sabe
muito bem que o seu querido filho 
fará tudo de novo na próxima
ocasião. Mas, isso não tem
importância: se novamente ganhá-la 
pelo coração jamais será punido”[136].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn136


141. Numa carta ao padre Adolphe
Roulland diz: “O meu caminho é todo
de confiança e de amor, não
compreendo as almas que têm medo
de um Amigo tão terno. Às vezes
quando leio certos tratados
espirituais em que a perfeição é
apresentada através de inúmeras
dificuldades, rodeada por uma
quantidade de ilusões, a minha
pobre inteligência cansa-se muito
depressa, fecho o sábio livro que me
quebra a cabeça e me seca o coração
e pego na Sagrada Escritura. Então
tudo me parece luminoso, uma só
palavra revela à minha alma
horizontes infinitos, a perfeição
parece-me fácil, vejo que basta
reconhecer o próprio nada e
abandonar-se como uma criança nos
braços de Deus”[137].

142. E dirigindo-se ao padre Maurice
Bellière, a propósito de um pai de
família, observa: “Não acredito que o
coração do ditoso pai possa resistir à

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn137


confiança filial do filho de quem
conhece a sinceridade e o amor. Não
ignora, todavia, que o filho mais uma
vez cairá nas mesmas faltas, mas está
disposto a perdoar-lhe sempre, se o
filho sempre lhe falar ao coração”[138].

Ressonâncias na Companhia de
Jesus

143. Vimos como São Cláudio de La
Colombière relacionava a
experiência espiritual de Santa
Margarida com a proposta dos
Exercícios Espirituais. Penso que o
lugar do Sagrado Coração na história
da Companhia de Jesus mereça
algumas breves palavras.

144. A espiritualidade da Companhia
de Jesus sempre propôs um
“conhecimento interno do Senhor
[…] para que mais o ame e o siga”[139].
Nos seus Exercícios Espirituais, Santo
Inácio convida a colocarmo-nos
diante do Evangelho que nos diz
sobre Jesus: “ferido com a lança o seu

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn138
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn139


lado, manou água e sangue”[140].
Quando o exercitante se encontra
diante do lado ferido de Cristo, Inácio
propõe-lhe entrar no Coração de
Cristo. Trata-se de um caminho para
amadurecer o próprio coração pela
mão de um ‘mestre dos afetos’,
segundo a expressão usada por São
Pedro Fabro numa das suas cartas a
Santo Inácio[141]. O jesuíta Juan
Alfonso de Polanco também
menciona esta expressão na sua
biografia de Santo Inácio: “[o Cardeal
Contarini] reconhecia ter encontrado
no Padre Inácio um mestre dos
afetos”[142]. Os colóquios que Santo
Inácio propõe são uma parte
essencial desta educação do coração,
porque sentimos e saboreamos com o
coração a mensagem do Evangelho e
conversamos sobre ela com o
Senhor. Santo Inácio diz que
podemos comunicar as nossas coisas
ao Senhor e pedir-lhe conselho sobre
elas. Qualquer exercitante pode

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn140
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn141
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn142


reconhecer que nos Exercícios há um
diálogo de coração para coração.

145. Santo Inácio termina as
contemplações aos pés do
Crucificado, convidando o
exercitante a dirigir-se com grande
afeto ao Senhor crucificado e
perguntar-lhe “como um amigo fala a
outro, ou um servo a seu senhor”[143]

o que deveria fazer por Ele. O
itinerário dos Exercícios culmina na
‘Contemplação para alcançar amor’,
da qual brota a ação de graças e a
oferta da ‘memória, do entendimento
e da vontade’ ao Coração que é fonte
e origem de todo o bem[144]. Tal
conhecimento interior do Senhor não
se constrói com as nossas luzes e
esforços, mas pede-se como um dom.

146. Esta mesma experiência está na
origem de uma longa cadeia de
padres jesuítas que se referiram
explicitamente ao Coração de Jesus,
como São Francisco de Borja, São

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn143
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn144


Pedro Fabro, Santo Afonso
Rodrigues, Padre Álvarez de Paz,
Padre Vicente Carafa, Padre Kasper
Drużbicki e tantos outros. Em 1883,
os Jesuítas declararam que “a
Companhia de Jesus aceita e recebe
com espírito pleno de alegria e
gratidão, o suavíssimo encargo, que
lhe foi confiado por Nosso Senhor
Jesus Cristo, de praticar, promover e
propagar a devoção ao seu
diviníssimo Coração”[145]. Em
dezembro de 1871, o Padre Pieter Jan
Beckx consagrou a Companhia ao
Sagrado Coração de Jesus e o Padre
Pedro Arrupe, como sinal de que
ainda continuava a fazer parte da
vida da Companhia, voltou a fazê-lo
em 1972, com uma convicção que se
expressa nestas palavras: “Quero
dizer à Companhia algo que sinto
não dever calar. Desde o meu
noviciado, sempre estive convencido
de que a chamada ‘Devoção ao
Sagrado Coração’ contém uma
expressão simbólica da realidade

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn145


mais profunda do espírito inaciano e
uma eficácia extraordinária – ultra
quam speraverint – tanto para o
aperfeiçoamento pessoal como para
a fecundidade apostólica. Ainda
conservo a mesma convicção. […]
Encontro nesta devoção uma das
fontes mais íntimas da minha vida
interior”[146].

147. Quando São João Paulo II
convidou “todos os membros da
Companhia a promover com ainda
maior zelo esta devoção que
corresponde mais do que nunca às
expectativas do nosso tempo”, fê-lo
porque reconhecia os laços íntimos
entre a devoção ao Coração de Cristo
e a espiritualidade inaciana, pois “o
desejo de ‘conhecer intimamente o
Senhor’ e de ‘ter um colóquio’ com
Ele, coração a coração, é
caraterístico, graças aos Exercícios
Espirituais, do dinamismo espiritual
e apostólico inaciano, inteiramente

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn146


ao serviço do amor ao Coração de
Deus”[147].

Uma longa corrente de vida
interior

148. A devoção ao Coração de Cristo
reaparece no caminho espiritual de
vários santos muito diferentes entre
si e, em cada um deles, esta devoção
assume novos aspectos. São Vicente
de Paulo, para dar um exemplo, dizia
que o que Deus quer é o coração:
“Deus pede principalmente o
coração, o coração, que é o principal.
Por que razão quem não tem bens
merece mais do que quem, tendo
grandes posses, renuncia a elas?
Porque quem não tem nada, vai a Ele
com mais afeto; e é isso que Deus
quer de modo especial”[148]. Isto
implica aceitar que o próprio coração
se una ao de Cristo: “Uma Irmã que
faz tudo o possível para predispor o
seu coração a estar unido ao de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn147
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn148


Nosso Senhor […] quantas bênçãos
não receberá de Deus!”[149].

149. Por vezes, somos tentados a
considerar este mistério de amor
como um admirável feito do passado,
como uma bela espiritualidade de
outros tempos, mas devemos
recordar sempre de novo, como dizia
um santo missionário, que “este
Coração divino, que suportou ser
trespassado por uma lança inimiga
para poder derramar por aquela
ferida sagrada os Sacramentos, onde
se formou a Igreja, jamais deixou de
amar”[150]. Santos mais recentes,
como São Pio de Pietrelcina, Santa
Teresa de Calcutá e tantos outros,
falam com sincera devoção do
Coração de Cristo. Mas gostaria de
recordar também as experiências de
Santa Faustina Kowalska, que
repropõem a devoção ao Coração de
Cristo colocando uma forte ênfase na
vida gloriosa do Ressuscitado e na
misericórdia divina. Com efeito,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn149
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn150


motivado pelas experiências desta
santa e bebendo da herança
espiritual do bispo São Józef
Sebastian Pelczar (1842-1924)[151], São
João Paulo II relacionou intimamente
a sua reflexão sobre a misericórdia
com a devoção ao Coração de Cristo:
“A Igreja parece professar de modo
particular a misericórdia de Deus e
venerá-la, voltando-se para o
Coração de Cristo. Com efeito, a
aproximação de Cristo, no mistério
do seu Coração, permite deter-nos
neste ponto da revelação do amor
misericordioso do Pai, que
constituiu, em certo sentido, o núcleo
central […] da missão messiânica do
Filho do Homem”[152]. O próprio São
João Paulo II, referindo-se ao Sagrado
Coração, reconheceu de modo muito
pessoal: “Ele falou-me desde a idade
juvenil”[153].

150. A atualidade da devoção ao
Coração de Cristo é particularmente
evidente na ação evangelizadora e

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn151
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn152
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn153


educativa de numerosas
congregações religiosas femininas e
masculinas, marcadas desde as suas
origens por esta experiência
espiritual cristológica. Mencioná-las
todas seria uma tarefa interminável.
Vejamos apenas dois exemplos
escolhidos ao acaso: “O Fundador
[São Daniel Comboni] encontrou no
mistério do Coração de Jesus a força
para o seu empenho missionário”[154].
“Impelidas pelo amor do Coração de
Jesus, procuramos o crescimento das
pessoas na sua dignidade humana e
como filhos e filhas de Deus, com
base no Evangelho e nas suas
exigências de amor, perdão, justiça e
solidariedade para com os pobres e
marginalizados”[155]. Do mesmo
modo, os Santuários consagrados ao
Coração de Cristo, espalhados por
todo o mundo, são uma atraente
fonte de espiritualidade e fervor. A
todos aqueles que, de algum modo,
colaboram nestes lugares de fé e de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn154
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn155


caridade, dirijo a minha bênção
paterna.

A devoção da consolação

151. A chaga do lado, de onde brota a
água viva, permanece aberta no
Ressuscitado. Esta grande ferida
causada pela lança, e as chagas da
coroa de espinhos que aparecem com
frequência nas representações do
Sagrado Coração, são inseparáveis
desta devoção. Nela contemplamos o
amor de Jesus Cristo que foi capaz de
se entregar até ao fim. O coração do
Ressuscitado conserva estes sinais da
doação total que implicou um
intenso sofrimento por nós. Portanto,
de algum modo, é inevitável que o
fiel queira responder não só a este
grande amor, mas também à dor que
Cristo aceitou suportar por causa de
tanto amor.

Com Ele na Cruz



152. Vale a pena recuperar esta
expressão da experiência espiritual
desenvolvida em torno do Coração
de Cristo: o desejo interior de o
consolar. Não tratarei agora da
prática da ‘reparação’, que considero
melhor inserida no contexto da
dimensão social desta devoção, e que
desenvolverei no próximo capítulo.
Agora gostaria apenas de me
concentrar naquele desejo que
muitas vezes brota no coração do fiel
enamorado quando contempla o
mistério da paixão de Cristo e o vive
como um mistério que não só é
recordado, mas que pela graça se
torna presente, ou melhor, nos leva a
estar misticamente presentes
naquele momento redentor. Se o
Amado é o mais importante, como
não querer consolá-lo?

153. O Papa Pio XI procurou
fundamentar esta afirmação
convidando-nos a reconhecer que o
mistério da redenção através da



Paixão de Cristo, por graça de Deus,
transcende todas as distâncias do
tempo e do espaço. Deste modo, se
Ele se entregou na Cruz também
pelos pecados futuros, os nossos
pecados, transcendendo o tempo,
chegaram ao seu Coração ferido,
assim como os atos que oferecemos
hoje pela sua consolação: “Se,
portanto, à vista de nossos pecados
futuros, porém previstos, a alma de
Jesus esteve triste até à morte, não há
dúvida que desde então Lhe tenha
dado algum conforto a previsão do
nosso desagravo, quando ‘lhe
apareceu o Anjo do Céu’ (Lc 22, 43), a
consolar-Lhe o Coração opresso de
tristeza e de angústia. E assim
também agora, em modo admirável,
porém verdadeiro, podemos e
devemos consolar este Coração
Sacratíssimo, continuamente
ofendido pelos pecados dos homens
ingratos”[156].

As razões do coração

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn156


154. Pode parecer que esta expressão
de devoção não possua suficiente
base teológica, mas o coração tem as
suas razões. O sensus fidelium intui
que há aqui algo de misterioso que
ultrapassa a nossa lógica humana, e
que a paixão de Cristo não é um
mero evento do passado, pois dela
podemos participar a partir da fé. A
meditação da entrega de Cristo na
cruz é, para a piedade dos fiéis, algo
mais do que uma simples
recordação. Esta convicção está
solidamente fundamentada na
teologia[157]. A isto junta-se a
consciência do próprio pecado, que
Ele carregou sobre os seus ombros
feridos, e da própria inadequação
perante tanto amor, que sempre nos
ultrapassa infinitamente.

155. Em todo o caso, perguntamo-nos
como é possível relacionarmo-nos
com Cristo vivo, ressuscitado,
plenamente feliz e, ao mesmo tempo,
consolá-lo na Paixão. Consideremos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn157


que o Coração ressuscitado conserva
a sua ferida como uma memória
constante, e que a ação da graça
provoca uma experiência que não
está inteiramente contida no instante
cronológico. Estas duas convicções
permitem-nos admitir que nos
encontramos perante um caminho
místico que ultrapassa as tentativas
da razão e exprime o que a própria
Palavra de Deus nos sugere: “Mas –
escreve o Papa Pio XI – como pode
ser que Jesus Cristo reine bem-
aventurado no Céu, se há mister o
consolo de nossa reparação? ‘Dá uma
alma que ame, e compreenderá
nosso asserto’, respondemos com as
palavras de Santo Agostinho (in 
Ioannis Evangelium, tract. 26, 4), que
fazem perfeitamente ao nosso
propósito. Toda alma, com efeito,
deveras abrasada em amor de Deus,
se com a consideração abrange o
tempo passado, vê em suas
meditações e contempla a Jesus a
padecer pelo homem, aflito, no meio



das dores mais excruciantes ‘por nós,
homens, e pela nossa salvação’,
opresso da tristeza, das angústias e
dos opróbrios, antes ‘esmagado pelos
nossos delitos’ (Is 53, 5) e em ato de
sanar-nos com suas chagas. Com
tanta maior verdade as almas pias
contemplam as dores do Salvador,
enquanto os pecados e os delitos dos
homens, perpretados no decurso de
todos os tempos, motivaram a
condenação de Jesus”[158].

156. Este ensinamento de Pio XI
merece ser tido em conta. Com efeito,
quando a Escritura afirma que os
cristãos que não vivem de acordo
com a sua fé “por si mesmos
crucificam de novo o Filho de
Deus” (Heb 6, 6), ou que, quando
suporto sofrimentos pelos outros,
“completo na minha carne o que
falta às tribulações de Cristo” (Cl 1,
24), ou que Cristo, na sua paixão,
rezou não só pelos seus discípulos de
então, mas “por aqueles que hão de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn158


crer em mim, por meio da sua
palavra” (Jo 17, 20), está dizendo algo
que quebra os nossos esquemas
limitados. Mostra-nos que não é
possível estabelecer um antes e um
depois sem qualquer ligação, mesmo
que o nosso pensamento não o saiba
explicar. O Evangelho, nos seus
vários aspectos, não é apenas para
ser refletido ou recordado, mas para
ser vivido, tanto nas obras de amor
como na experiência interior, e isto
aplica-se sobretudo ao mistério da
morte e ressurreição de Cristo. As
separações temporais utilizadas pela
nossa mente não parece que
contenham a verdade desta
experiência de fé, onde se fundem a
união com Cristo sofredor e, ao
mesmo tempo, a força, a consolação
e a amizade que temos com o
Ressuscitado.

157. Vemos, assim, a unidade do
Mistério Pascal nos seus dois
aspectos inseparáveis que



mutuamente se iluminam. Este
Mistério único, fazendo-se presente
pela graça nas suas duas dimensões,
significa que, quando procuramos
oferecer algo a Cristo para a sua
consolação, os nossos próprios
sofrimentos são iluminados e
transfigurados pela luz pascal do
amor. Acontece que participamos
neste mistério na nossa vida
concreta, porque anteriormente o
próprio Cristo quis participar na
nossa vida, quis viver
antecipadamente como cabeça o que
o seu corpo eclesial viveria, tanto nas
feridas como nas consolações.
Quando vivemos na graça de Deus,
esta participação mútua torna-se
uma experiência espiritual. Em
última análise, é o Ressuscitado que,
pela ação da sua graça, torna
possível que estejamos
misteriosamente unidos à sua
paixão. Sabem-no os corações que
creem, que experimentam a alegria
da ressurreição, mas ao mesmo



tempo desejam participar no destino
do seu Senhor. Estão prontos para
esta participação com os sofrimentos,
os cansaços, as desilusões e os medos
que fazem parte da sua vida. Não a
vivem na solidão, pois estas feridas
são igualmente uma participação no
destino do corpo místico de Cristo
que caminha no povo santo de Deus
e que leva o destino de Cristo em
todos os tempos e lugares da história.
A devoção da consolação não é a-
histórica ou abstrata, mas torna-se
carne e sangue no caminho da Igreja.

A compunção

158. O desejo inevitável de consolar
Cristo, que surge da dor de
contemplar o que Ele sofreu por nós,
alimenta-se também do
reconhecimento sincero das nossas
escravidões, dos nossos apegos, da
nossa falta de alegria na fé, das
nossas buscas vãs e, para além dos
pecados concretos, da falta de



correspondência do nosso coração ao
seu amor e ao seu projeto. É uma
experiência que nos purifica, porque
o amor precisa da purificação das
lágrimas que, no final, nos deixam
mais sedentos de Deus e menos
obcecados por nós próprios.

159. Assim, vemos que, quanto mais
profundo se torna o desejo de
consolar o Senhor, mais se
aprofunda a compunção do coração
crente, que “não é um sentimento de
culpa que te lança por terra, nem
uma série de escrúpulos que
paralisam, mas é uma picada
benéfica que queima intimamente e
cura, pois o coração, quando se dá
conta do próprio mal e se reconhece
pecador, abre-se, acolhe a ação do
Espírito Santo, como água viva que o
muda a ponto de lhe correrem as
lágrimas pelo rosto [...]. Não significa
sentir pena de nós, como muitas
vezes somos tentados a fazer [...].
Diversamente chorar por nós



próprios é arrepender-se seriamente
de ter entristecido a Deus com o
pecado; reconhecer que diante d’Ele
sempre estamos em débito, nunca
em crédito [...]. Assim como a água,
gota a gota, escava a pedra, as
lágrimas lentamente escavam os
corações endurecidos. Deste modo
assiste-se ao milagre da tristeza, da
tristeza boa que leva à doçura [...]. A
compunção, mais do que fruto do
nosso exercício, é uma graça e como
tal deve ser pedida na oração”[159]. É
“pedir […] dor com Cristo doloroso,
quebranto com Cristo quebrantado,
lágrimas, pena interna de tanta pena
que Cristo passou por mim”[160].

160. Peço, portanto, que ninguém
ridicularize as expressões de fervor
devoto do santo povo fiel de Deus,
que na sua piedade popular procura
consolar Cristo. E convido cada um a
perguntar-se se não há mais
racionalidade, mais verdade e mais
sabedoria em certas manifestações

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn159
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn160


desse amor que procura consolar o
Senhor do que nos atos de amor
frios, distantes, calculados e mínimos
de que somos capazes aqueles que
julgamos possuir uma fé mais
reflexiva, cultivada e madura.

Consolados para consolar

161. Nesta contemplação do Coração
de Cristo, entregue até ao fim, somos
consolados. A dor que sentimos no
coração dá lugar a uma confiança
total e, por fim, resta a gratidão, a
ternura, a paz, o seu amor reinante
na nossa vida. A compunção “não
provoca angústia, mas alivia a alma
dos seus pesos, porque intervém na
ferida deixada pelo pecado,
preparando-nos para receber lá
mesmo a carícia do Senhor”[161]. E a
nossa dor une-se à dor de Cristo na
cruz, pois quando dizemos que a
graça nos permite superar todas as
distâncias, isso significa também que
Cristo, quando sofria, estava unido a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn161


todos os sofrimentos dos seus
discípulos ao longo da história.
Assim, se sofremos, podemos
experimentar a consolação interior
de saber que o próprio Cristo sofre
conosco. Desejando consolá-lo,
saímos consolados.

162. Mas, num certo momento desta
contemplação do coração que crê,
deve ressoar aquele dramático apelo
do Senhor: “Consolai, consolai o meu
povo” (Is 40, 1). E recordamos as
palavras de São Paulo, que nos
lembra que Deus nos consola “para
que também nós possamos consolar
aqueles que estão em qualquer
tribulação, mediante a consolação
que nós mesmos recebemos de
Deus” (2 Cor 1, 4).

163. Isto convida-nos agora a
procurar aprofundar a dimensão
comunitária, social e missionária de
toda a autêntica devoção ao Coração
de Cristo. Com efeito, o Coração de



Cristo, ao mesmo tempo que nos
conduz ao Pai, envia-nos aos irmãos.
Nos frutos de serviço, fraternidade e
missão que o Coração de Cristo
produz através de nós, cumpre-se a
vontade do Pai. Assim se fecha o
círculo: “Nisto se manifesta a glória
do meu Pai: em que deis muito
fruto” (Jo 15, 8).

CAPÍTULO V. AMOR POR
AMOR

164. Nas experiências espirituais de
Santa Margarida Maria encontramos,
junto da declaração ardente do amor
de Jesus Cristo, uma ressonância
interior que nos chama a dar a vida.
Sabermo-nos amados e colocar toda
a nossa confiança nesse amor não
significa anular as nossas
capacidades de doação, não implica
renunciar ao desejo irrefreável de
dar alguma resposta a partir das
nossas pequenas e limitadas
capacidades.



Um lamento e um pedido

165. A partir da segunda grande
manifestação a Santa Margarida,
Jesus exprime dor porque o seu
grande amor pelos homens “não
recebia senão ingratidão e friezas.
Isto – disse-me Ele – custa-me muito
mais do que tudo quanto sofri na
minha Paixão”[162].

166. Jesus fala da sua sede de ser
amado, mostrando-nos que o seu
Coração não é indiferente à nossa
reação diante do seu desejo: “Tenho
sede, mas uma sede tão ardente de
ser amado pelos homens no
Santíssimo Sacramento, que esta
sede me consome; e não encontro
ninguém que se esforce, segundo o
meu desejo, por saciar a minha sede,
retribuindo um pouco do meu
amor”[163]. O pedido de Jesus é o
amor. Quando o coração fiel o
descobre, a resposta que brota
espontaneamente não é uma custosa

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn162
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn163


busca de sacrifícios ou o mero
cumprimento de um pesado dever, é
uma questão de amor: “Recebi de
Deus graças muito grandes do seu
amor, e senti-me impelida do desejo
de lhe corresponder de algum modo
e de lhe pagar amor por amor”[164]. O
mesmo ensina Leão XIII, escrevendo
que, mediante a imagem do Sagrado
Coração, a caridade de Cristo “nos
move ao amor recíproco”[165].

Prolongar o seu amor nos irmãos

167. É preciso voltar à Palavra de
Deus para reconhecer que a melhor
resposta ao amor do seu Coração é o
amor aos irmãos; não há maior gesto
que possamos oferecer-lhe para
retribuir amor por amor. A Palavra
de Deus di-lo com toda a clareza:

“Sempre que fizestes isto a um destes
meus irmãos mais pequeninos, a
mim mesmo o fizestes” (Mt 25, 40).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn164
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn165


“Toda a Lei se cumpre plenamente
nesta única palavra: Ama o teu
próximo como a ti mesmo” (Gl 5, 14).

“Nós sabemos que passámos da
morte para a vida, porque amamos
os irmãos. Quem não ama,
permanece na morte” (1 Jo 3, 14).

“Aquele que não ama o seu irmão, a
quem vê, não pode amar a Deus, a
quem não vê” (1 Jo 4, 20).

168. O amor aos irmãos não se
fabrica, não é fruto do nosso esforço
natural, mas exige uma
transformação do nosso coração
egoísta. Nasce então
espontaneamente a célebre súplica:
‘Jesus, fazei o nosso coração
semelhante ao Vosso’. Por isso
mesmo, o convite de São Paulo não
era: ‘Esforçai-vos por fazer boas
obras’. O seu convite era mais
precisamente: “Tende entre vós os
mesmos sentimentos, que estão em
Cristo Jesus” (Fl 2, 5).



169. É bom lembrar que no Império
Romano muitos pobres, forasteiros e
tantos outros descartados
encontravam respeito, carinho e
cuidado nos cristãos. Isto explica o
raciocínio do imperador apóstata
Juliano, que se perguntava porque é
que os cristãos eram tão respeitados
e seguidos, considerando que uma
das razões era o seu empenho na
assistência aos pobres e forasteiros,
já que o Império os ignorava e
desprezava. Para este imperador, era
intolerável que os pobres não
recebessem ajuda de sua parte,
enquanto os odiados cristãos
“alimentam os seus, e também os
nossos”[166]. Numa carta, insiste, em
particular, na ordem de criar
instituições de caridade para
competir com os cristãos e atrair o
respeito da sociedade: “Estabelece
em todas as cidades alojamentos
numerosos para que os estrangeiros
possam gozar da nossa humanidade.
[...] Habitua os helenos às obras de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn166


beneficência”[167]. Mas não atingiu o
seu objetivo, porque por detrás
destas obras não havia seguramente
o amor cristão, que permitia
reconhecer a cada pessoa uma
dignidade única.

170. Identificando-se com os últimos
da sociedade (cf. Mt 25, 31-46), “Jesus
trouxe a grande novidade do
reconhecimento da dignidade de
cada pessoa, como também e
sobretudo daquelas qualificadas
como ‘indignas’. Este princípio novo
na história, pelo qual o ser humano é
tanto mais ‘digno’ de respeito e de
amor quanto mais é fraco, mísero e
sofredor, a ponto de perder a própria
‘figura’ humana, mudou o rosto do
mundo, dando vida a instituições que
se dedicam a cuidar daqueles que se
encontram em condições desumanas:
os recém-nascidos abandonados, os
órfãos, os idosos deixados sozinhos,
os doentes mentais, os portadores de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn167


doenças incuráveis ou com graves
malformações, os sem-teto”[168].

171. Mesmo do ponto de vista da
ferida do seu Coração, olhar para o
Senhor, que “tomou as nossas
enfermidades e carregou as nossas
dores” (Mt 8, 17), ajuda-nos a prestar
mais atenção ao sofrimento e às
necessidades dos outros, e torna-nos
suficientemente fortes para
participar na sua obra de libertação,
como instrumentos de difusão do seu
amor[169]. Se contemplarmos a
entrega de Cristo por todos, torna-se
inevitável perguntarmo-nos por que
razão não somos capazes de dar a
nossa vida pelos outros: “Nisto
conhecemos o amor: Jesus deu a sua
vida por nós. Portanto, também nós
devemos dar a vida pelos irmãos” (1 
Jo 3, 16).

Algumas ressonâncias na história
da espiritualidade

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn168
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn169


172. Esta união entre a devoção ao
Coração de Jesus e o compromisso
com os irmãos atravessa a história da
espiritualidade cristã. Vejamos
alguns exemplos.

Ser uma fonte para os outros

173. A partir de Orígenes, vários
Padres da Igreja interpretaram o
texto de João 7, 38 – “hão de correr
do seu coração rios de água viva” –
como referindo-se ao próprio fiel,
ainda que seja a consequência de ele
próprio ter bebido de Cristo. Assim, a
união com Cristo não tem apenas o
objetivo de saciar a própria sede,
mas de se tornar uma fonte de água
fresca para os outros. Orígenes dizia
que Cristo cumpre a sua promessa
fazendo brotar em nós correntes de
água: “A alma do ser humano, que é
imagem de Deus, pode conter em si
mesma e produzir de si mesma
poços, fontes e rios”[170].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn170


174. Santo Ambrósio recomendava
beber de Cristo “para que abunde em
ti a fonte de água que jorra para a
vida eterna”[171]. E Mário Vitorino
sustentava que o Espírito Santo é
dado em tal abundância que “quem o
recebe torna-se um ventre que
emana rios de água viva”[172]. Santo
Agostinho dizia que este rio que
brota do fiel é a benevolência[173]. São
Tomás de Aquino reafirmou esta
ideia, afirmando que quando alguém
“se apressa a comunicar aos outros
os diversos dons da graça que
recebeu de Deus, brota do seu ventre
água viva”[174].

175. Com efeito, embora “o sacrifício
da cruz, oferecido com coração
amante e obediente, apresenta uma
satisfação superabundante e infinita
pelos pecados do gênero
humano”[175], a Igreja, que nasce do
Coração de Cristo, prolonga e
comunica em todos os tempos e
lugares os efeitos dessa única paixão

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn171
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn172
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn173
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn174
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn175


redentora, que conduz os homens à
união direta com o Senhor.

176. Na Igreja, a mediação de Maria,
intercessora e mãe, só pode ser
entendida “como participação nesta
única fonte, que é a mediação do
próprio Cristo”[176], único Redentor, e
“esta função subordinada de Maria,
não hesita a Igreja em proclamá-
la”[177]. A devoção ao coração de
Maria não quer enfraquecer a
adoração única devida ao Coração de
Cristo, mas estimulá-la: “A função
maternal de Maria em relação aos
homens de modo algum ofusca ou
diminui esta única mediação de
Cristo; manifesta antes a sua
eficácia”[178]. Graças à imensa fonte
que brota do lado aberto de Cristo, a
Igreja, Maria e todos os fiéis, de
diferentes maneiras, tornam-se
canais de água viva. Deste modo, o
próprio Cristo revela a sua glória na
nossa pequenez.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn176
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn177
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn178


Fraternidade e mística

177. São Bernardo, ao mesmo tempo
que convidava à união com o
Coração de Cristo, aproveitava a
riqueza desta devoção para propor
uma mudança de vida fundada no
amor. Ele acreditava que era possível
uma transformação da afetividade,
escravizada pelos prazeres, que não
se liberta pela obediência cega a uma
ordem, mas numa resposta à doçura
do amor de Cristo. Supera-se o mal
com o bem, vence-se o mal com o
crescimento do amor: “Ama, pois, o
Senhor, teu Deus, com o afeto de um
coração pleno e íntegro, ama-o com
toda a vigilância e circunspeção da
razão, ama-o também com todas as
forças, de modo que nem sequer
tenhas medo de morrer por seu amor
[…]. Que o Senhor Jesus seja doce e
suave ao teu coração, contra os
prazeres carnais malignamente
doces, e que a doçura vença a



doçura, como um prego expulsa
outro prego”[179].

178. São Francisco de Sales foi
especialmente iluminado pelo pedido
de Jesus: “Aprendei de mim, porque
sou manso e humilde de
coração” (Mt 11, 29). Assim, dizia ele,
nas coisas mais simples e ordinárias
roubamos o coração do Senhor: “É
necessário ter o cuidado de o servir
bem seja nas coisas grandes e
elevadas que nas coisas pequenas e
desprezíveis, pois podemos
igualmente, por estas ou por aquelas,
roubar-lhe o coração por amor [...].
Estes pequenos gestos cotidianos de
caridade, esta dor de cabeça, esta dor
de dentes, esta indisposição, esta
contrariedade do marido ou da
mulher, este partir de um copo, este
desprezo ou este enfado, a perda das
luvas, de um anel, de um lenço, este
pequeno incômodo assumido para
deitar-se à boa hora e se levantar
cedo para rezar, para receber a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn179


comunhão, esta pequena vergonha
que se experimenta ao fazer um ato
de devoção em público; em suma,
todos estes pequenos sofrimentos
recebidos e abraçados com amor
satisfazem grandemente à Bondade
divina”[180]. Mas, em última análise, a
chave da nossa resposta ao amor do
Coração de Cristo é o amor ao
próximo: “É um amor firme,
constante, imutável, que, não se
detendo em ninharias, nem nas
qualidades ou condições das pessoas,
não está sujeito a mudanças ou
animosidades [...]. Nosso Senhor
ama-nos sem interrupção, suporta as
nossas faltas como as nossas
imperfeições; […] devemos, portanto,
fazer o mesmo em relação aos nossos
irmãos, jamais deixando de apoiá-
los”[181].

179. São Charles de Foucauld queria
imitar Jesus Cristo, viver como Ele
viveu, agir como Ele agiu, fazer
sempre o que Jesus teria feito no seu

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn180
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn181


lugar. Para realizar plenamente este
objetivo, necessitava conformar-se
aos sentimentos do Coração de
Cristo. Assim, a expressão ‘amor por
amor’ aparece mais uma vez, quando
ele diz: “Desejo de sofrimentos, para
retribuir-lhe amor por amor, para
imitá-lo [...] para entrar na sua obra
e oferecer-me com ele, o nada que
sou, em sacrifício, como vítima, para
a santificação dos homens”[182]. O
desejo de levar o amor de Jesus, o seu
trabalho missionário entre os mais
pobres e esquecidos da terra, levou-o
a adotar como lema Iesus Caritas,
com o símbolo do Coração de Cristo
encimado por uma cruz[183]. Não foi
uma decisão superficial: “Com todas
as minhas forças, procuro mostrar e
provar a estes pobres irmãos
perdidos que a nossa religião é toda
caridade, toda fraternidade, que o
seu emblema é um coração”[184]. E
quis estabelecer-se com outros
irmãos “em Marrocos, em nome do
coração de Jesus”[185]. Deste modo, a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn182
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn183
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn184
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn185


ação evangelizadora deles seria uma
irradiação: “A caridade deve irradiar
das fraternidades como irradia do
coração de Jesus”[186]. Este desejo fez
dele, pouco a pouco, um irmão
universal, porque, deixando-se
plasmar pelo Coração de Cristo, quis
abraçar no seu coração fraterno toda
a humanidade sofredora: “O nosso
coração, como o da Igreja, como o de
Jesus, deve abraçar todos os
homens”[187]. “O amor do coração de
Jesus pelos homens, o amor que ele
manifestou na sua paixão, é o amor
que nós devemos ter por todos os
seres humanos”[188].

180. O padre Henri Huvelin, diretor
espiritual de São Charles de
Foucauld, dizia que “quando Nosso
Senhor vive num coração, ele lhe dá
esses sentimentos, e esse coração se
abaixa para os pequenos. Tal foi a
disposição do coração de um Vicente
de Paulo […]. Quando Nosso Senhor
vive na alma de um sacerdote,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn186
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn187
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn188


inclina-o para os pobres”[189]. É
importante notar como esta
dedicação de São Vicente, que o
padre Huvelin descreve, era também
alimentada pela devoção ao Coração
de Cristo. São Vicente exortava a
“tomar do coração de Nosso Senhor
algumas palavras de consolação”[190]

para o pobre doente. Para que isso
seja real, pressupõe-se que o próprio
coração tenha sido transformado
pelo amor e pela mansidão do
Coração de Cristo, e São Vicente
repetiu muito essa convicção nos
seus sermões e conselhos, tanto que
se tornou uma caraterística
proeminente das Constituições de
sua Congregação: “Todos também
porão grande diligência em aprender
esta lição ensinada por Cristo:
‘Aprendei de Mim, que sou manso e
humilde de coração’, considerando
que – como Ele mesmo afirma – com
a mansidão se possui a terra, porque
com o exercício desta virtude se
ganham os corações dos homens

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn189
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn190


para se converterem a Deus, o que
não conseguem aqueles que tratam
com o próximo dura e
asperamente”[191].

A reparação: construir sobre as
ruínas

181. Tudo isto nos permite
compreender, à luz da Palavra de
Deus, que sentido devemos dar à
‘reparação’ oferecida ao Coração de
Cristo, o que é que o Senhor
realmente espera que reparemos
com a ajuda da sua graça. Muito se
discutiu a este respeito, mas São João
Paulo II ofereceu uma resposta clara
aos cristãos de hoje, a fim de nos
guiar para um espírito de reparação
mais em sintonia com o Evangelho.

Sentido social da reparação ao
Coração de Cristo

182. São João Paulo II explicou que,
entregando-nos em conjunto ao
Coração de Cristo, “sobre as ruínas

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn191


acumuladas pelo ódio e pela
violência, poderá ser construída a
civilização do amor tão desejada, o
Reino do Coração de Cristo”; isto
implica certamente que sejamos
capazes de “unir o amor filial para
com Deus ao amor do próximo”; pois
bem, “é esta a verdadeira reparação
pedida pelo Coração do Salvador”[192].
Junto a Cristo, sobre as ruínas que,
com o nosso pecado, deixámos neste
mundo, somos chamados a construir
uma nova civilização do amor. Isto é
reparar conforme o que o Coração de
Cristo espera de nós. No meio do
desastre deixado pelo mal, o Coração
de Cristo quis precisar da nossa
colaboração para reconstruir a
bondade e a beleza.

183. É verdade que todo o pecado
prejudica a Igreja e a sociedade, de
modo que “a cada pecado pode
atribuir-se indiscutivelmente o
carácter de pecado social”, embora
isto seja especialmente verdade para

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn192


alguns pecados que “constituem, pelo
seu próprio objeto, uma agressão
direta ao próximo”[193]. São João
Paulo II explicou que a repetição
destes pecados contra os outros
acaba muitas vezes por consolidar
uma ‘estrutura de pecado’ que afeta
o desenvolvimento dos povos[194].
Frequentemente isto está inserido
numa mentalidade dominante que
considera normal ou racional o que
não passa de egoísmo e indiferença.
Este fenómeno pode definir-se como
alienação social: “Alienada é a
sociedade que, nas suas formas de
organização social, de produção e de
consumo, torna mais difícil a
realização deste dom e a constituição
dessa solidariedade inter-
humana”[195]. Não é apenas uma
norma moral que nos leva a resistir a
estas estruturas sociais alienadas, a
desnudá-las e a criar um dinamismo
social que restaure e construa o bem,
mas é a própria “conversão do
coração” que “impõe a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn193
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn194
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn195


obrigação”[196] de reparar tais
estruturas. É a nossa resposta ao
Coração amante de Jesus Cristo que
nos ensina a amar.

184. Precisamente porque a
reparação evangélica tem este forte
significado social, os nossos atos de
amor, de serviço e de reconciliação,
para serem reparações eficazes,
requerem que Cristo os impulsione,
os motive e os torne possíveis. São
João Paulo II dizia também que “para
construir a civilização do amor”[197], a
humanidade de hoje precisa do
Coração de Cristo. A reparação cristã
não pode ser entendida apenas como
um conjunto de obras exteriores, que
são indispensáveis e por vezes
admiráveis. Exige uma
espiritualidade, uma alma, um
sentido que lhe dê força, impulso e
criatividade incansável. Precisa da
vida, do fogo e da luz que vêm do
Coração de Cristo.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn196
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn197


Reparar os corações feridos

185. Por outro lado, uma reparação
meramente exterior não é suficiente;
nem para o mundo, nem para o
Coração de Cristo. Se cada um pensar
nos seus próprios pecados e nas
consequências para os outros,
descobrirá que reparar os danos
causados a este mundo implica
também o desejo de reparar os
corações feridos, onde se produziu o
dano mais profundo, a ferida mais
dolorosa.

186. O espírito de reparação
“convida-nos a esperar que cada
ferida possa ser curada, por mais
profunda que seja. A reparação
completa parece por vezes
impossível, quando se perdem
definitivamente bens ou pessoas
queridas, ou quando certas situações
se tornam irreversíveis. Mas a
intenção de reparar e de o fazer
concretamente é essencial para o



processo de reconciliação e para o
regresso da paz ao coração”[198].

A beleza de pedir perdão

187. Não bastam as boas intenções; é
indispensável um dinamismo
interior de desejo, que terá
consequências externas. Em suma, “a
reparação, para ser cristã, para tocar
o coração da pessoa ofendida e não
ser um simples ato de justiça
comutativa, pressupõe duas atitudes
exigentes: reconhecer a culpa e pedir
perdão [...] É deste reconhecimento
honesto do mal causado ao irmão, e
do sentimento profundo e sincero de
que o amor foi ferido, que nasce o
desejo de reparar”[199].

188. Não se deve pensar que
reconhecer o próprio pecado perante
os outros seja algo degradante ou
prejudicial para a nossa dignidade
humana. Pelo contrário, é deixar de
mentir a si mesmo, é reconhecer a
própria história tal como ela é,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn198
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn199


marcada pelo pecado, sobretudo
quando fizemos mal aos nossos
irmãos: “Acusar-se a si mesmo faz
parte da sabedoria cristã. […] Isto
agrada ao Senhor, porque o Senhor
recebe o coração contrito”[200].

189. Faz parte deste espírito de
reparação o bom hábito de pedir
perdão aos irmãos, que revela uma
enorme nobreza no meio da nossa
fragilidade. Pedir perdão é uma
forma de curar as relações pois
“reabre o diálogo e manifesta o
desejo de restabelecer o vínculo da
caridade fraterna […], toca o coração
do irmão, consola-o e inspira-o a
aceitar o perdão pedido. Assim, se o
irreparável não pode ser
completamente reparado, o amor
pode sempre renascer, tornando a
ferida suportável”[201].

190. Um coração capaz de compaixão
pode crescer em fraternidade e
solidariedade, porque “quem não

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn200
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn201


chora retrocede, envelhece
interiormente, ao passo que a pessoa
que chega a uma oração mais
simples e íntima, feita de adoração e
comoção diante de Deus, amadurece.
Prende-se cada vez menos a si
mesma e mais a Cristo, e torna-se
pobre em espírito. Deste modo sente-
se mais próxima dos pobres, os
prediletos de Deus”[202]. Por
conseguinte, surge um autêntico
espírito de reparação, pois “quem
está compungido no coração, sente-
se cada vez mais irmão de todos os
pecadores do mundo, sente-se mais
irmão, sem qualquer aparência de
superioridade nem dureza de juízo,
mas sempre com desejo de amar e
reparar”[203]. Esta solidariedade
gerada pela compunção torna, ao
mesmo tempo, possível a
reconciliação. A pessoa capaz de
compunção, “em vez de se irritar e
escandalizar pelo mal feito pelos
irmãos, chora pelos pecados deles.
Não se escandaliza. Cumpre-se uma

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn202
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn203


espécie de reviravolta: a tendência
natural de ser indulgente consigo
mesmo e inflexível com os outros
inverte-se e, pela graça de Deus, a
pessoa torna-se exigente consigo
mesma e misericordiosa com os
outros”[204].

A reparação: um prolongamento
do Coração de Cristo

191. Há um outro modo
complementar de entender a
reparação, que nos permite colocá-la
numa relação ainda mais direta com
o Coração de Cristo, sem excluir
desta reparação o compromisso
concreto com os irmãos, do qual
falámos.

192. Num outro contexto, afirmei que
Deus “de certa maneira, quis limitar-
Se a Si mesmo” e que “muitas coisas
que consideramos males, perigos ou
fontes de sofrimento, na realidade
fazem parte das dores de parto que
nos estimulam a colaborar com o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn204


Criador”[205]. A nossa cooperação
pode permitir que o poder e o amor
de Deus se difundam nas nossas
vidas e no mundo, e a rejeição ou a
indiferença podem impedi-lo.
Algumas expressões bíblicas
exprimem-no metaforicamente,
como quando o Senhor grita: “Se te
queres converter, Israel, volta para
mim” (Jr 4, 1). Ou quando diz,
perante a rejeição do seu povo: “O
meu coração dá voltas dentro de
mim, comovem-se as minhas
entranhas” (Os 11, 8).

193. Embora não seja possível falar
de um novo sofrimento de Cristo
glorioso, “o mistério pascal de Cristo
[…] e tudo o que Cristo é, tudo o que
fez e sofreu por todos os homens,
participa da eternidade divina, e
assim transcende todos os tempos e
em todos se torna presente”[206]. Deste
modo, podemos dizer que Ele mesmo
aceitou limitar a glória expansiva da
sua ressurreição, conter a difusão do

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn205
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn206


seu imenso e ardente amor para dar
lugar à nossa livre cooperação com o
seu Coração. Isto é tão real que a
nossa recusa o detém nesse impulso
de doação, tal como a nossa
confiança e a oferta de nós próprios
abre um espaço, oferece um canal
desimpedido para a efusão do seu
amor. A nossa rejeição ou
indiferença limitam os efeitos do seu
poder e a fecundidade do seu amor
em nós. Se Ele não encontra em mim
confiança e abertura, o seu amor fica
privado – porque Ele mesmo assim o
quis – do seu prolongamento na
minha vida, que é única e irrepetível,
e no mundo onde me chama a torná-
lo presente. Isso não vem da sua
fragilidade, mas da sua liberdade
infinita, do seu poder paradoxal e da
perfeição do seu amor por cada um
de nós. Quando a omnipotência de
Deus se manifesta na fraqueza da
nossa liberdade, “só a fé a pode
descobrir”[207].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn207


194. Com efeito, Santa Margarida
conta que, numa das manifestações
de Cristo, Ele lhe falou do seu
Coração apaixonado de amor por
nós, que “não podendo já conter em
si as chamas da sua ardente
caridade, precisa derramá-las”[208].
Uma vez que o Senhor todo-
poderoso, na sua liberdade divina,
quis ter necessidade de nós, a
reparação entende-se como o
remover dos obstáculos que
colocamos à expansão do amor de
Cristo no mundo, com as nossas
faltas de confiança, gratidão e
entrega.

A oferta ao Amor

195. Para refletir melhor sobre este
mistério, socorremo-nos novamente
da luminosa espiritualidade de Santa
Teresa do Menino Jesus. Ela sabia
que algumas pessoas tinham
desenvolvido uma forma extrema de
reparação, com a boa vontade de se

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn208


dar pelos outros, que consistia em
oferecer-se como uma espécie de
‘para-raios’ a fim de que a justiça
divina se realizasse: “Pensei nas
almas que se oferecem como vítimas
à Justiça de Deus, a fim de desviarem
e de atraírem sobre elas os castigos
reservados aos culpados”[209]. Mas,
por muito admirável que tal oferta
possa parecer, ela não está muito
convencida disso: “Estava longe de
me sentir impelida a fazê-lo”[210]. Esta
insistência na justiça divina acaba
por levar a pensar que o sacrifício de
Cristo fosse incompleto ou
parcialmente eficaz, ou que a sua
misericórdia não fosse
suficientemente intensa.

196. Com a sua intuição espiritual,
Santa Teresa do Menino Jesus
descobriu que existe uma outra
maneira de se oferecer, em que não é
necessário saciar a justiça divina,
mas deixar o amor infinito do Senhor
difundir-se sem entraves: “Ó meu

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn209
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn210


Deus! O vosso Amor desprezado vai
ficar no vosso Coração? Estou
convencida de que se encontrásseis
almas que se oferecessem como
vítimas de holocausto ao vosso Amor,
as consumiríeis rapidamente. Creio
que ficaríeis contente por não
reprimirdes as ondas de infinita
ternura que há em Vós”[211].

197. Não há nada a acrescentar ao
único sacrifício redentor de Cristo,
mas é verdade que a recusa da nossa
liberdade não permite que o Coração
de Cristo espalhe as suas ‘ondas de
infinita ternura’ neste mundo. E isto
porque o próprio Senhor quer
respeitar esta possibilidade. Foi isto,
mais do que a justiça divina, que
inquietou o coração de Santa Teresa
do Menino Jesus, pois para ela a
justiça só pode ser compreendida à
luz do amor. Vimos que ela adorava
todas as perfeições divinas através
da misericórdia, e assim as via
transfiguradas, radiantes de amor,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn211


dizendo: “A própria Justiça (e talvez
mais ainda que qualquer outra) me
parece revestida de amor”[212].

198. Deste modo, nasce o seu ato de
oferecimento, não à justiça divina,
mas ao Amor misericordioso:
“Ofereço-me como vítima de
holocausto ao vosso amor
misericordioso, suplicando-vos que
me consumais sem cessar, deixando
transbordar para a minha alma as
ondas de ternura infinita que estão
encerradas em Vós, e que assim eu
me torne mártir do vosso Amor, ó
meu Deus!”[213]. É importante notar
que não se trata apenas de deixar
que o Coração de Cristo difunda a
beleza do seu amor no nosso coração,
através de uma confiança total, mas
também que, através da própria
vida, chegue aos outros e transforme
o mundo: “No coração da Igreja,
minha Mãe, eu serei o Amor [...],
assim o meu sonho será

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn212
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn213


realizado”[214]. Os dois aspectos estão
inseparavelmente ligados.

199. O Senhor aceitou a sua oferta.
Com efeito, algum tempo depois, ela
própria exprimiu um amor intenso
pelos outros, afirmando que este
provinha do Coração de Cristo que se
prolongava através dela. Assim,
escrevia a sua irmã Leônia: “Amo-te
mil vezes mais ternamente do que se
amam as simples irmãs, pois posso te
amar com o Coração do nosso Celeste
Esposo”[215]. E mais tarde, escreveu a
Maurice Bellière: “Como eu queria
fazer-vos compreender a ternura do
Coração de Jesus, o que Ele espera de
vós!”[216].

Integridade e harmonia

200. Irmãs e irmãos, proponho que
desenvolvamos esta forma de
reparação, que é, em última análise,
oferecer ao Coração de Cristo uma
nova possibilidade de difundir neste
mundo as chamas da sua ternura

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn214
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn215
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn216


ardente. Se é verdade que a
reparação implica o desejo de
“desagravar o Amor incriado da
injustiça que lhe infligem tantas
negligências, e esquecimentos e
injúrias”[217], o modo mais adequado
é que o nosso amor, em troca
daqueles momentos em que foi
rejeitado ou negado, dê ao Senhor a
possibilidade de se dilatar. Isto
acontece se o nosso amor ultrapassa
a mera ‘consolação’ a Cristo, de que
falámos no capítulo anterior, e se
transforma em atos de amor fraterno
com os quais curamos as feridas da
Igreja e do mundo. Deste modo,
oferecemos novas expressões da
força restauradora do Coração de
Cristo.

201. As renúncias e os sofrimentos
exigidos por estes atos de amor ao
próximo unem-nos à paixão de
Cristo, e sofrendo com Cristo “nesta
mística crucifixão de que fala o
Apóstolo, com ainda maior

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn217


abundância receberemos, para nós e
para os outros, frutos de propiciação
e de indulgência”[218]. Só Cristo salva
pela sua entrega na cruz por nós, só
Ele redime, “pois há um só Deus, e
um só mediador entre Deus e os
homens, um homem: Cristo Jesus,
que se entregou a si mesmo como
resgate por todos” (1 Tm 2, 5-6). A
reparação que oferecemos é uma
participação, que aceitamos
livremente, no seu amor redentor e
no seu único sacrifício. Assim,
completamos na nossa carne “o que
falta às tribulações de Cristo, pelo seu
Corpo, que é a Igreja” (Cl 1, 24) e é o
próprio Cristo que prolonga através
de nós os efeitos da sua doação total
no amor.

202. Os sofrimentos têm muitas vezes
a ver com o nosso ego ferido, mas é
precisamente a humildade do
Coração de Cristo que nos indica o
caminho do abaixamento. Deus quis
vir até nós humilhando-Se, fazendo-

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn218


Se pequeno. Já o Antigo Testamento
nos ensina isso, através das várias
metáforas que mostram um Deus que
entra na pequenez da história e se
deixa rejeitar pelo seu povo. O seu
amor mistura-se com a vida
cotidiana do povo amado e torna-se
mendigo de uma resposta, como se
pedisse licença para mostrar a sua
glória. Por outro lado, “talvez uma só
vez, com palavras suas, tenha o
Senhor Jesus apelado para o seu
coração. E salientou este único traço:
“mansidão e humildade”. Como se
dissesse que só por este caminho
quer conquistar o homem”[219].
Quando Cristo disse: “Aprendei de
mim, porque sou manso e humilde
de coração” (Mt 11, 29), indicou que
“para se exprimir necessita da nossa
pequenez, do nosso
abaixamento”[220].

203. No que dissemos, é importante
notar vários aspectos inseparáveis,
porque estas ações de amor ao

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn219
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn220


próximo, com todas as renúncias,
abnegações, sofrimentos e fadigas
que implicam, cumprem esta função
quando são alimentadas pela
caridade do próprio Cristo. Ele
permite-nos amar como Ele amou e,
assim, Ele próprio ama e serve
através de nós. Se, por um lado,
parece apequenar-se, aniquilar-se,
porque quis manifestar o seu amor
mediante os nossos gestos, por outro
lado, nas mais simples obras de
misericórdia, o seu Coração é
glorificado e manifesta toda a sua
grandeza. Um coração humano que
dá espaço ao amor de Cristo através
duma confiança total e o deixa
expandir-se na sua própria vida com
o seu fogo, torna-se capaz de amar os
outros como Cristo, tornando-se
pequeno e próximo de todos. Assim
Cristo sacia a sua sede e espalha
gloriosamente, em nós e através de
nós, as chamas da sua ternura
ardente. Reparemos na bela
harmonia que existe em tudo isto.



204. Finalmente, para compreender
esta devoção em toda a sua riqueza,
retomando o que dissemos sobre a
sua dimensão trinitária, é necessário
acrescentar que a reparação de
Cristo enquanto ser humano é
oferecida ao Pai por obra do Espírito
Santo em nós. Portanto, a nossa
reparação ao Coração de Cristo
dirige-se, em última análise, ao Pai,
que se compraz em ver-nos unidos a
Cristo quando nos oferecemos por
Ele, com Ele e n’Ele.

Fazer o mundo enamorar-se

205. A proposta cristã é atrativa
quando pode ser vivida e
manifestada na sua integralidade:
não como um simples refúgio em
sentimentos religiosos ou em cultos
faustosos. Que culto seria o de Cristo
se nos contentássemos com uma
relação individual desinteressada em
ajudar os outros a sofrer menos e a
viver melhor? Poderá agradar ao



Coração que tanto amou se nos
mantivermos numa experiência
religiosa íntima, sem consequências
fraternas e sociais? Sejamos honestos
e leiamos a Palavra de Deus na sua
inteireza. Por isso mesmo dizemos
que não se trata sequer de uma
promoção social desprovida de
significado religioso, que no fundo
seria querer para o ser humano
menos do que aquilo que Deus lhe
quer dar. É por isso que temos de
concluir este capítulo recordando a
dimensão missionária do nosso amor
ao Coração de Cristo.

206. São João Paulo II, para além de
falar da dimensão social da devoção
ao Coração de Cristo, referiu-se à
“reparação, que é a cooperação
apostólica para a salvação do
mundo”[221]. Do mesmo modo, a
consagração ao Coração de Cristo
“deve ser aproximada à ação
missionária da própria Igreja,
porque responde ao desejo do

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn221


Coração de Jesus de propagar no
mundo, através dos membros do seu
Corpo, a sua dedicação total ao
Reino”[222]. Por conseguinte, através
dos cristãos, “o amor difundir-se-á no
coração dos homens, para que se
construa o Corpo de Cristo que é a
Igreja e se edifique uma sociedade de
justiça, de paz e de fraternidade”[223].

207. O prolongamento das chamas de
amor do Coração de Cristo ocorre
também na obra missionária da
Igreja, que leva o anúncio do amor
de Deus manifestado em Cristo. São
Vicente de Paulo ensinou-o muito
bem quando convidou os seus
discípulos a pedir ao Senhor “esse
coração, esse coração que nos faz ir a
toda a parte, esse coração do Filho de
Deus, o coração de Nosso Senhor, que
nos dispõe a ir como Ele iria […] e
nos envia como enviou-lhes [os
apóstolos], para levar o seu fogo a
toda a parte”[224].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn222
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn223
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn224


208. São Paulo VI, dirigindo-se às
congregações que propagavam a
devoção ao Sagrado Coração,
recordava que “o empenho pastoral e
o ardor missionário serão
intensamente inflamados quando os
sacerdotes e os fiéis, para difundir a
glória de Deus, e seguindo o exemplo
da caridade eterna que Cristo nos
mostrou, orientarem os seus esforços
para comunicar a todos os homens as
riquezas insondáveis de Cristo”[225]. À
luz do Sagrado Coração, a missão
torna-se uma questão de amor, e o
maior risco desta missão é que digam
e façam muitas coisas, mas não se
consiga promover o encontro feliz
com o amor de Cristo que abraça e
salva.

209. A missão, entendida a partir da
irradiação do amor do Coração de
Cristo, requer missionários
apaixonados, que se deixem cativar
por Cristo e que inevitavelmente
transmitam esse amor que mudou as

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn225


suas vidas. Por isso, custa-lhes perder
tempo a discutir questões
secundárias ou a impor verdades e
regras, porque a sua principal
preocupação é comunicar o que
vivem e, sobretudo, que os outros
percebam a bondade e a beleza do
Amado através dos seus pobres
esforços. Não é isto que acontece com
qualquer enamorado? Vale a pena
tomar como exemplo as palavras
com que Dante Alighieri, enamorado,
tentou exprimir esta lógica:

“Pensando em todo o seu valor

tão doce se me faz sentir o Amor,

que se agora eu não perder
veemência,

falando tornarei enamorada a
gente”[226].

210. Falar de Cristo, pelo testemunho
ou pela palavra, de tal modo que os
outros não tenham de fazer um

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn226


grande esforço para o amar, é o
maior desejo de um missionário da
alma. Não há proselitismo nesta
dinâmica de amor, as palavras do
enamorado não perturbam, não
impõem, não forçam, apenas levam
os outros a se perguntarem como é
possível um tal amor. Com o maior
respeito pela liberdade e pela
dignidade do outro, o enamorado
limita-se a esperar que lhe seja
permitido narrar esta amizade que
preenche a sua vida.

211. Sem descurar a prudência e o
respeito, Cristo pede-te que não
tenhas vergonha de reconhecer a tua
amizade com Ele. Pede-te que tenhas
a coragem de dizer aos outros que foi
bom para ti tê-lo encontrado: “Todo
aquele que se declarar por mim,
diante dos homens, também me
declararei por ele diante do meu Pai
que está no Céu” (Mt 10, 32). Mas
para o coração enamorado não é
uma obrigação, é uma necessidade



difícil de conter: “Ai de mim, se eu
não evangelizar!” (1 Cor 9, 16). “No
meu coração, a sua palavra era um
fogo devorador, encerrado nos meus
ossos. Esforçava-me por contê-lo,
mas não podia” (Jr 20, 9).

Em comunhão de serviço

212. Não se deve pensar nesta missão
de comunicar Cristo como se fosse
algo apenas entre mim e Ele. Ela é
vivida em comunhão com a própria
comunidade e com a Igreja. Se nos
afastarmos da comunidade,
afastamo-nos também de Jesus. Se a
esquecermos e não nos
preocuparmos com ela, a nossa
amizade com Jesus arrefecerá.
Nunca se deve esquecer este segredo:
o amor pelos irmãos e irmãs da
própria comunidade – religiosa,
paroquial, diocesana, etc. – é como o
combustível que alimenta a nossa
amizade com Jesus. Os atos de amor
para com os irmãos e irmãs da



comunidade podem ser a melhor ou,
por vezes, a única forma possível de
exprimir aos outros o amor de Jesus
Cristo. O próprio Senhor o disse: “Por
isto é que todos conhecerão que sois
meus discípulos: se vos amardes uns
aos outros” (Jo 13, 35).

213. É um amor que se torna serviço
comunitário. Não me canso de
recordar que Jesus o disse com
grande clareza: “Sempre que fizestes
isto a um destes meus irmãos mais
pequeninos, a mim mesmo o
fizestes” (Mt 25, 40). Ele propõe-te
que o encontres também aí, em cada
irmão e em cada irmã, especialmente
nos mais pobres, desprezados e
abandonados da sociedade. Que
lindo encontro!

214. Portanto, se nos dedicarmos a
ajudar alguém, isso não significa que
nos esquecemos de Jesus. Pelo
contrário, encontramo-lo de outra
forma. E quando tentamos levantar e



curar alguém, Jesus está lá, ao nosso
lado. Com efeito, é bom recordar que,
quando enviou os seus discípulos em
missão, “o Senhor cooperava com
eles” (Mc 16, 20). Ele está lá,
trabalhando, lutando e fazendo o
bem conosco. De uma forma
misteriosa, é o seu amor que se
manifesta através do nosso serviço, é
Ele próprio que fala ao mundo
naquela linguagem que por vezes
não tem palavras.

215. Ele te envia a fazer o bem e te
impele a partir do teu interior. Para
isso, chama-te com uma vocação de
serviço: farás o bem como médico,
como mãe, como professor, como
sacerdote. Onde quer que estejas,
poderás sentir que ele te chama e te
envia para viveres esta missão na
terra. Ele próprio nos diz: “Envio-
vos” (Lc 10, 3). Isto faz parte da
amizade com Ele. Portanto, para que
essa amizade amadureça, é preciso
que te deixes enviar por Ele para



cumprir uma missão neste mundo,
com confiança, com generosidade,
com liberdade, sem medo. Se te
fechares no teu conforto, isso não te
dará segurança; os medos, as
tristezas e as angústias aparecerão
sempre. Quem não cumpre a sua
missão nesta terra não pode ser feliz,
fica frustrado. Por isso, deixa-te
enviar, deixa-te conduzir por Ele
para onde Ele quiser. Não te
esqueças que Ele vai contigo. Não te
atira para o abismo nem te deixa
entregue a ti mesmo. Ele conduz-te e
acompanha-te. Ele prometeu e
cumpre: “Eu estarei sempre
convosco” (Mt 28, 20).

216. De algum modo tens de ser
missionário, como o foram os
apóstolos de Jesus e os primeiros
discípulos, que foram anunciar o
amor de Deus, que saíram para dizer
que Cristo está vivo e merece ser
conhecido. Santa Teresa do Menino
Jesus viveu-o como parte inseparável



da sua oferta ao Amor
misericordioso: “Queria dar de beber
ao meu Bem-Amado e sentia-me eu
mesma devorada pela sede de
almas”[227]. Esta é também a tua
missão. Cada um cumpre-a à sua
maneira, e verás como podes ser
missionário. Jesus merece-o. Se
tiveres coragem, Ele te iluminará,
acompanhará e fortalecerá, e viverás
uma experiência preciosa que te fará
muito bem. Não importa se
conseguirá ver algum resultado;
deixa isso para o Senhor que
trabalha no segredo dos corações,
mas não deixes de viver a alegria de
tentar comunicar o amor de Cristo
aos outros.

CONCLUSÃO

217. O que está expresso neste
documento permite-nos descobrir
que o que está escrito nas encíclicas
sociais Laudato si’ e Fratelli tutti não
é alheio ao nosso encontro com o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html#_ftn227
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


amor de Jesus Cristo, pois bebendo
desse amor tornamo-nos capazes de
tecer laços fraternos, de reconhecer a
dignidade de cada ser humano e de
cuidar juntos da nossa casa comum.

218. Hoje tudo se compra e se paga, e
parece que o próprio sentido da
dignidade depende das coisas que se
podem obter com o poder do
dinheiro. Somos instigados a
acumular, a consumir e a distrairmo-
nos, aprisionados por um sistema
degradante que não nos permite
olhar para além das nossas
necessidades imediatas e
mesquinhas. O amor de Cristo está
fora desta engrenagem perversa e só
Ele pode libertar-nos desta febre
onde já não há lugar para o amor
gratuito. Ele é capaz de dar coração a
esta terra e reinventar o amor lá
onde pensamos que a capacidade de
amar esteja morta para sempre.



219. A Igreja também precisa dele,
para não substituir o amor de Cristo
por estruturas ultrapassadas,
obsessões de outros tempos,
adoração da própria mentalidade,
fanatismos de todo o gênero que
acabam por ocupar o lugar daquele
amor gratuito de Deus que liberta,
vivifica, alegra o coração e alimenta
as comunidades. Da ferida do lado de
Cristo continua a correr aquele rio
que nunca se esgota, que não passa,
que se oferece sempre de novo a
quem quer amar. Só o seu amor
tornará possível uma nova
humanidade.

220. Peço ao Senhor Jesus Cristo que,
para todos nós, do seu Coração santo
brotem rios de água viva para curar
as feridas que nos infligimos, para
reforçar a nossa capacidade de amar
e servir, para nos impulsionar a fim
de aprendermos a caminhar juntos
em direção a um mundo justo,
solidário e fraterno. Isto até que, com



alegria, celebremos unidos o
banquete do Reino celeste. Aí estará
Cristo ressuscitado, harmonizando
todas as nossas diferenças com a luz
que brota incessantemente do seu
Coração aberto. Bendito seja!

Dado em Roma, junto de São Pedro, a
24 de outubro do ano 2024, décimo
segundo do meu Pontificado.

[1] Uma boa parte das reflexões deste
primeiro capítulo estão inspiradas
nos escritos inéditos do Pe. Diego
Fares, S.I. Que o Senhor o tenha na
Sua Santa Glória!

[2] Cf. Homero, Ilíada, canto XXI, verso
441.

[3] Cf. Ibid., canto X, verso 244.

[4] Cf. Timeu, § 65c-d; §70.

[5] Homilia na Missa matutina de
Santa Marta (14 de outubro de 2016):
L’Osservatore Romano (ed. semanal

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20161014_como-os-doces-da-avo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20161014_como-os-doces-da-avo.html


em português de 20 de outubro de
2016), 7.

[6] S. João Paulo II, Alocução do
Ângelus (2 de julho de 2000): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 8 de julho de 2000),
1.

[7] Idem, Catequese (8 de junho de
1994): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de 11 de
junho de 1994), 8.

[8] Os Demônios (1872).

[9] Romano Guardini, O mundo
religioso de Dostoievski (Lisboa 1973),
232.

[10] Karl Rahner, “Einige Thesen zur
Theologie der Herz-Jesu-Verehrung”.
in: Schriften zur Theologie III
(Einsiedeln 1956), 392.

[11] Ibid., 393.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2000/documents/hf_jp-ii_ang_20000702.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2000/documents/hf_jp-ii_ang_20000702.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2000/documents/hf_jp-ii_ang_20000702.html


[12] Han Byung-Chul, O Coração de
Heidegger. Sobre o conceito de
tonalidade afetiva em Martin
Heidegger (Petrópolis 2023), 93-94.

[13] Ibid., 151.

[14] cf. Idem, Agonia do Eros,
(Petrópolis 2017).

[15] cf. Martin Heidegger, Explicações
daPoesia de Hölderlin (Brasília 2013),
136.

[16] Cf. Michel de Certeau, L’espace du
désir oule “fondement” des Exercices
spirituels. in: Christus 77 (1973),
118-128.

[17] Itinerarium mentis in Deum, VII, 6.

[18] Proemium in I Sent., q. 3.

[19] S. John Henry Newman, 
Meditações e Devoções (São Paulo,
2016), 283.

[20] Const. past. Gaudium et spes, 82.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


[21] Ibid., 10.

[22] Ibid., 14.

[23] Cf. Dicastério para a Doutrina da
Fé, Declaração Dignitas Infinita (2de
abril de 2024), 8.

[24] Const. past. Gaudium et spes, 26.

[25] S. João Paulo II, Alocução do
Ângelus (28 de junho de 1998): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 4 de julho de 1998),
1.

[26] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 83: AAS 107
(2015), 880.

[27] Francisco, Homilia na Missa
matutina de Santa Marta (7 de junho
de 2013): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de 9 de junho
de 2013), 6.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1998/documents/hf_jp-ii_ang_28061998.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1998/documents/hf_jp-ii_ang_28061998.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1998/documents/hf_jp-ii_ang_28061998.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130609_meditazioni-10.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130609_meditazioni-10.html


[28] Pio XII, Carta enc. Haurietis Aquas
(15 de maio de1956), 12: AAS 48
(1956), 316.

[29] Pio VI, Constituição Auctorem fidei
(28 de agosto de 1794), 63. DH 2663.

[30] Leão XIII, Carta enc. Annum
Sacrum (25 de maio de 1899): ASS 31
(1898-1899), 649.

[31] Ibidem: “Inest in Sacro Corde
symbolum atque expressa imago
infinitae Iesu Christi caritatis”.

[32] Francisco, Alocução do Ângelus, (9
de junho de 2013): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de 16 de junho de 2013), 5.

[33] Sendo assim, entende-se porque a
Igreja proibiu que se coloquem sobre
os altares representações isoladas
dos corações de Jesus ou de Maria (cf.
Resposta da Sagrada Congregação
dos Ritos Sacros ao Pe. Charles Lecoq,
P.S.S., de5 de abril de 1879. in: 

https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130609.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20130609.html


Decreta Authentica Congregationis
Sacrorum Rituum. Ex actis eiusdem
collecta, vol. III, Roma 1900, 107-108,
n. 3492). Fora da Liturgia, “para a
devoção privada” (ibidem) pode
utilizar-se isoladamente o símbolo de
um coração como expressão didática,
figura estética ou emblema que
convida a pensar no amor de Cristo,
mas corre-se o risco de entender o
coração como objeto de adoração ou
de diálogo espiritual separadamente
da Pessoa de Cristo. Em 31de março
de 1887, a Congregação deu uma
resposta semelhante (ibid., 187, n.
3673).

[34] Conc. Ecum. de Trento, Sess. XXV,
Decr. Mandat sancta synodus (3de
dezembro de 1563). DH 1823.

[35] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29
de junho de 2007), 259.



[36] Carta enc. Haurietis Aquas (15 de
maio de1956), 21-22: AAS 48 (1956),
323-324.

[37] Epístola 261, 3: PG 32, 972.

[38] In Ioh. homil. 63, 2: PG 59, 350.

[39] De fide ad Gratianum, II, cap. 7, 56:
PL 16, 594 (edição de 1880).

[40] Enarrationes in Psalmos 87, 3: PL
37, 1111.

[41] Cf. De fide orthodoxa, III, 6.20: PG
94, 1006.1081.

[42] Olegário González de Cardedal, La
entraña del cristianismo (Salamanca,
2010), 70-71.

[43] Alocução do Ângelus (1º de junho
de 2008): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de 7 de julho
de 2008), 7.

https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html


[44] Pio XII, Carta enc. Haurietis Aquas
(15 de maio de 1956), 27: AAS 48
(1956), 327-328.

[45] Ibid., 58: AAS 48 (1956), 343-344.

[46] Bento XVI, Alocução do Ângelus
(1º de junho de 2008): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de 7 de julho de 2008), 7.

[47] Vigílio, Constituição Inter
innumeras sollicitudines (14 de maio
de 553): DH 420.

[48] Conc. Ecum. de Éfeso, 
Anatematismos de Cirilo de
Alexandria, 8: DH 259.

[49] Conc. Ecum. II de Constantinopla,
Sess. VIII (2 de junho de 533), Cân. 9: 
DH 431.

[50] Cântico espiritual (B – segunda
redação), Canção 31, 8: S. João da
Cruz, Obras completas (Avessadas,
2005), 688.

https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html


[51] Ibid., Canção 13, 9: o. c., 600.

[52] Ibid., Canção 13, 1: o. c., 596.

[53] “Para nós, contudo, um só é Deus,
o Pai, de quem tudo procede e para
quem nós somos” (1 Cor 8,6). “A Deus
nosso Pai, a glória pelos séculos dos
séculos! Amém!” (Fl 4,20). “Bendito
seja Deus e Pai de Nosso Senhor Jesus
Cristo, o Pai das misericórdias e o
Deus de toda a consolação!” (2 Cor
1,3).

[54] Carta Ap. Tertio millennio
adveniente (10 de novembro de 1994),
49: AAS 87 (1995), 35.

[55] Ad Rom., 7:PG 5, 694.

[56] “O mundo tem de saber que Eu
amo o Pai” (Jo 14, 31). “Eu e o Pai
somos Um” (Jo 10, 30). “Eu estou no
Pai e o Pai está em mim” (Jo 14, 10).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19941110_tertio-millennio-adveniente.html


[57] “Vou para o Pai” (pròs tòn Patéra: 
Jo 16, 28). “Eu vou para ti” (pròs sè: Jo
17, 11).

[58] “ Eis tòn kólpon tou Patròs”.

[59] Adv.Haer., III, 18, 1:PG 7, 932.

[60] In Ioh., II, 2: PG 14, 110.

[61] Alocução do Ângelus (23 de junho
de 2002): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de 29 de
junho de 2002), 1.

[62] S. João Paulo II, Mensagem por
ocasião do centenário da consagração
do gênero humano ao divino Coração
de Jesus (Varsóvia, 11 de junho de
1999): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de19 de junho
de 1999), 3.

[63] Idem, Alocução do Ângelus (8de
junho de 1986): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de15 de junho de 1986), 1.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2002/documents/hf_jp-ii_ang_20020623.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/2002/documents/hf_jp-ii_ang_20020623.html


[64] Francisco, Homilia. Visita à
policlínica “Gemelli” (27 dejunho de
2014): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de 3 de julho
de 2014), 9.

[65] Cf. Ef 1, 5.7; 2,18; 3, 12.

[66] Cf. Ef 2, 5-6; 4,15.

[67] Cf. Ef 1, 3-4.6-7.11.13.15;
2,10.13.21-22; 3, 6.11.21.

[68] Mensagem por ocasião do
centenário da consagração do gênero
humano ao divino Coração de Jesus
(Varsóvia,11 de junho de 1999): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 19 de junho de
1999), 2.

[69] “Pois que o Sagrado Coração é o
símbolo e a imagem sensível da
caridade infinita de Jesus Cristo,
caridade que nos anima a amarmo-
nos uns aos outros, é natural que nos
consagremos a este Coração

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140627_omelia-ospedale-gemelli.html


Santíssimo. Proceder assim é darmo-
nos e ligarmo-nos a Jesus Cristo […].
Hoje, eis que um outro emblema
bendito e divino se oferece aos
nossos olhos. É o Coração
Sacratíssimo de Jesus, sobre o qual se
ergue a cruz e que brilha com
magnífico esplendor no meio das
chamas. Nele devemos colocar todas
as nossas esperanças; devemos pedir-
lhe e esperar dele a salvação dos
homens”. Carta enc. Annum Sacrum
(25 de maio de 1899): ASS 31
(1898-99), 649, 651.

[70] “Neste símbolo, dentre todos o
mais auspicioso, e no culto que ao
Coração de Jesus tributamos, acaso
não deparamos a síntese de toda a
religião e regra de vida mais
perfeita? Com efeito, esta devoção
leva em pouco tempo as almas a
estudar mais intimamente Cristo
Jesus; excita-as com mais eficácia a
um amor mais entusiasta, a mais fiel
imitação”. Carta enc. Miserentissimus



Redemptor (8 de maio de 1928), 3:AAS
20 (1928), 167.

[71] “É um ato de religião
excelentíssimo, visto exigir de nós
uma plena e inteira vontade de
entrega e consagração ao amor do
divino Redentor, do qual é sinal e
símbolo vivo o seu coração
traspassado […]. Nele podemos
considerar não só um símbolo, mas
também como que um compêndio de
todo o mistério da nossa redenção
[…]. Jesus Cristo expressamente e
repetidas vezes indicou o seu coração
como símbolo com que estimular os
homens ao conhecimento e à estima
do seu amor; e ao mesmo tempo
constituiu-o sinal e penhor de
misericórdia e de graça para as
necessidades da Igreja nos tempos
modernos”. Carta enc. Haurietis
Aquas (15 de maio de1956), 4, 43, 52: 
AAS 48 (1956), 311, 336, 340.

https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html


[72] Catequese (8 de junho de 1994): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 11 de junho de
1994), 8.

[73] Alocução do Ângelus (1º de junho
de 2008): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de7 de julho
de 2008), 7.

[74] Carta enc. Haurietis Aquas (15 de
maio de1956), 58: AAS 48 (1956), 344.

[75] Cf. Ibid.,43: AAS 48 (1956), 336.

[76] “O valor das revelações privadas é
essencialmente diverso do da única
revelação pública: esta exige a nossa
fé [...]. Uma revelação privada [...] é
uma ajuda, que é oferecida, mas da
qual não é obrigatório fazer uso”.
Bento XVI, Exort. ap. pós-sinodal 
Verbum Domini (30 de setembro
de2010), 14: AAS 102 (2010), 696.

[77] Carta enc. Haurietis Aquas (15 de
maio de1956), 52: AAS 48 (1956), 340.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/angelus/2008/documents/hf_ben-xvi_ang_20080601.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html


[78] Ibid., 58: AAS 48 (1956), 344.

[79] Ibid., 57: AAS 48 (1956), 344.

[80] Francisco, Exort. ap. C’est la
confiance (15 de outubro de 2023), 20:
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 19 de outubro de
2023), 6.

[81] Ms A, 83vº: S. Teresa do Menino
Jesus, Obras completas (Avessadas,
1996), 214.

[82] S. Maria Faustina Kowalska, 
Diário, 22 de fevereiro de 1931, I
Caderno, 47, (Curitiba, 2019), 34.

[83] Cf. Mišna Sukkâ IV, 5.9.

[84] Carta aoPrepósito-Geral da
Companhia de Jesus, Paray-le-Monial
(5de outubro de 1986): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de12 de outubro de 1986), 9.

https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/20231015-santateresa-delbambinogesu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/20231015-santateresa-delbambinogesu.html


[85] Ata dos mártires de Lião. in:
Eusébio de Cesareia, Hist. Eccles., V,1,
22: PG 20, 418.

[86] Rufino de Aquiléia (Trad.), Hist.
Eccles., V, 1, 22in: Griechischen
Christlichen Schriftsteller 9/1 –
Eusebius Werke II/1, 411.

[87] S. Justino, Dial. 135: PG 6, 787.

[88] Novaciano, De Trinitate, 29: PL 3,
944. Cf. S. Gregório de Elvira, 
Tractatus Origenis de libris
Sanctarum Scripturarum, tract. XX,
12: CCSL 69, 144.

[89] S. Ambrósio, Expl. Ps. I, 33: PL 14,
983-984.

[90] Cf. Tract. in Joann. Ev. 61, 6: PL 35,
1801.

[91] Epist. III, ad Ruffinum, 4: PL 22,
334.

[92] Sermones in Cant. 61, 4: PL 183,
1072.



[93] Cf.Expositio altera super Cantica
Canticorum, c.1: PL 180, 487.

[94] Guilherme de Saint-Thierry, De
natura et dignitate amoris, 1: PL 184,
379.

[95] Idem, Meditativæ Orationes,
meditatio VIII: PL 180, 230.

[96] S. Boaventura, Lignum vitae, 30.
Tradução em português: Liturgia das
Horas (Ofício de Leituras da
Solenidade do Sagrado Coração
deJesus – Segunda Leitura).

[97] Ibidem.

[98] S. Gertrudes de Helfta, Legatus
divinae pietatis, IV, 4, 4: SCh, 255, 66.

[99] Léon Dehon, Directoire spirituel
des prêtres du Sacré Cœur de Jésus
(Thournout, 1936), II, cap. VII, n.141.

[100] O Diálogo, 18.4.2 – Compreensão
da caridade de Cristo; (São Paulo,
2021), 162-163.



[101] Cf. por exemplo: Ângelus Walz, 
De veneratione divini cordis Iesu in
Ordine Prædicatorum, Pontificium
Institutum Angelicum, (Roma 1937).

[102] Rafael García Herreros, San Juan
Eudes (Bogotá,1943), 42.

[103] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (24 de abril de 1610) in: 
Œuvres de Saint François de Sales, t.
XIV, Lettres, vol.4 (Annecy, 1906),
289.

[104] Sermão para o II Domingo de
Quaresma (20 de fevereiro de 1622)
in: o. c., t. X,Sermons, vol. 4 (Annecy,
1898), 243-244.

[105] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (31 de maio de 1612) in: o. c.,
t. XV, Lettres, vol. 5 (Annecy, 1908),
221.

[106] Carta a Marie-Aimée de Blonay (18
de fevereiro de 1618) in: o. c., t. XVIII,



Lettres, vol. 8 (Annecy, 1912),
170-171.

[107] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (fins de novembro de 1609)
in: o. c., t. XIV, Lettres, vol. 4 (Annecy,
1906), 214.

[108] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (aprox. 25 de fevereiro de
1610), ibid., 253.

[109] Les vrais entretiens spirituels, 12e.

Entretien. in: o. c., t. VI (Annecy,
1895), 217.

[110] Carta a S. Joana Francisca de
Chantal (10 de junho de 1611) in: o.
c., t. XV, Lettres, vol. 5 (Annecy, 1908),
63.

[111] S. Margarida Maria de Alacoque, 
Autobiografia, n. 53(Braga, 1984),
57-58.

[112] Ibid., 57.

[113] Ibid., n. 55, o. c., 60.



[114] Cf. Dicastério para a Doutrina da
Fé, Normas para proceder no
discernimento de presumidos
fenômenos sobrenaturais (17 de maio
de2024), Apresentação –Razão da
nova redação das Normas; I, A,12.

[115] S. Margarida Maria de Alacoque, 
Autobiografia, n. 92, o. c., 93.

[116] Idem, Carta à Ir. dela Barge (22 de
outubro de 1689): Vie et Œuvres dela
Bienheureuse Marguerite-Marie
Alacoque, t. 2(Paris, 1915), 468.

[117] Idem, Autobiografia, n.53, o. c.,
58.

[118] Ibid., n. 55, o. c., 60.

[119] S. Cláudio de La Colombière, Ato
de confiança. in: Escritos Espirituales
del beato Claudio dela Colombière, S.J.
(Bilbao, 1979), 110.

[120] Idem, Retiro em Londres (1 a 8 de
fevereiro de1677).

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240517_norme-fenomeni-soprannaturali_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240517_norme-fenomeni-soprannaturali_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240517_norme-fenomeni-soprannaturali_po.html


[121] Idem, Exercícios espirituais em
Lião (outubro-novembro de 1674).

[122] Cf. Carta à Madame deBondy (27
de abril de 1897).

[123] Carta à Madame de Bondy (15 de
abril de 1901). Cf. Carta à Madame de
Bondy (5 de abril de1909): “Por ti eu
conheci as exposições do Santíssimo
Sacramento, as bênçãos e o Sagrado
Coração”.

[124] Carta à Madame de Bondy (7 de
abril de 1890).

[125] Carta ao Pe. Huvelin (27 de junho
de 1892).

[126] Méditations sur Ancien Testament,
Roma 1896.

[127] Carta aoPe. Huvelin (16 de maio
de 1900).

[128] Diário (17 de maio de 1906).



[129] Carta 67, À Sra. Guérin (18 de
novembro de 1888): S. Teresa do
Menino Jesus, Obras completas
(Avessadas, 1996), 373.

[130] Carta 122, A Celina (14 de outubro
de 1890): o. c., 445.

[131] Poesia 23, Ao Sagrado Coração de
Jesus (21 de junho ou de outubro
de1895): o. c., 735-736.

[132] Carta 247, Ao Pe. Bellière (21 de
junho de 1897): o. c., 625.

[133] Últimos conselhos e recordações.
Caderno Amarelo (11 de julho de
1897): o. c., 1156.

[134] Carta 197, À Irmã. Maria do
Sagrado Coração (17 de setembro
de1896): o. c., 567-569. Isto não
significa que Teresa não oferecesse
sacrifícios, dores e angústias como
um modo de associar-se ao
sofrimento de Cristo, mas que,
quando queria ir ao fundo,



preocupava-se em não dar a estes
oferecimentos uma importância que
não possuem.

[135] Carta 142, A Celina (6 de julho de
1893): o. c., 476.

[136] Carta 191, A Leônia (12 de julho
de 1896): o. c., 557.

[137] Carta 226, Ao Pe. Roulland (9 de
maio de 1897): o. c., 608.

[138] Carta 258, Ao Pe. Bellière (18 de
julho de 1897): o. c., 639.

[139] S. Inácio de Loyola, Exercícios
Espirituais, n. 104.

[140] Ibid., n. 297.

[141] Cf. Carta a Inácio de Loyola (23 de
janeiro de 1541).

[142] De Vita P. Ignatii et Societatis Iesu
initiis,cap. 8 in: Juan Alfonso de
Polanco, S.J., Vita Ignatii Loiolae et



rerum Societatis Iesu historia, t.I
(Madri, 1894), 64.

[143] S. Inácio de Loyola, Exercícios
Espirituais, n. 54.

[144] Cf. Ibid., n. 230ss.

[145] XXIII Congregação Geral da
Companhia de Jesus, Decreto 46, 1.
in: Institutum Societatis Iesu, vol. 2
(Florença, 1893), 511.

[146] En Él solo… la esperanza (Roma,
1982), 180.

[147] Carta ao Prepósito-Geral da
Companhia de Jesus, Paray-le-Monial
(5de outubro de 1986): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de12 de outubro de 1986), 9.

[148] Conferências aos Missionários (13
de agosto de 1655). A pobreza. in: S.
Vicente de Paúl, Obras completas, t.
11/3 (Salamanca, 1974), 156.



[149] Conferências às Filhas da
Caridade (9 de dezembro de 1657). in: 
o. c., t. 9/2, 974.

[150] S.Daniel Comboni, Scritti, n. 3324.
in: Daniele Comboni, Gli scritti
(Bolonha, 1991), 998.

[151] Cf. Homilia na Missa de
Canonização (18 de maio de2003): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
emportuguês de 24 de maio de 2003),
8-9.

[152] Carta enc. Dives in misericordia
(30 de novembro de1980), 13: AAS 72
(1980), 1219.

[153] Catequese (20 de junho de 1979): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 24 de junho de
1979), 12.

[154] Missionários Combonianos do
Coração de Jesus, Regra de Vida,
Constituições e Diretório Geral
(Roma, 1988), 3.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2003/documents/hf_jp-ii_hom_20030518_canoniz.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2003/documents/hf_jp-ii_hom_20030518_canoniz.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1979/documents/hf_jp-ii_aud_19790620.html


[155] Religiosas do Sagrado Coração de
Jesus (Sociedade do Sagrado
Coração), Constituições de 1982, 7.

[156] Carta enc. Miserentissimus
Redemptor (8de maio de 1928), 14: 
AAS 20 (1928), 174.

[157] Quando é exercitada a virtude da
fé referida a Cristo, a alma acede não
só a recordações, mas à realidade da
sua vida divina (cf. S. Tomás de
Aquino, Summa Theologiæ, II-II, q.
1,a. 2, ad 2; q.4, a. 1).

[158] Carta enc. Miserentissimus
Redemptor (8 de maio de 1928), 14: 
AAS 20 (1928), 174.

[159] Francisco, Homilia na Missa
Crismal (28 de março de 2024): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 28 de março de
2024), 4-5.

[160] S. Inácio de Loyola, Exercícios
Espirituais, n. 203.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html


[161] Francisco, Homilia na Missa
Crismal (28 de março de 2024): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 28 de março de
2024), 4.

[162] S. Margarida Maria de Alacoque, 
Autobiografia, n. 55, o. c., 60.

[163] Idem, Carta ao Pe. Croiset (3 de
novembro de 1689): Vie et Œuvres
dela Bienheureuse Marguerite-Marie
Alacoque, t. 2(Paris, 1915), 576-577.

[164] Idem, Autobiografia, n.92, o. c.,
93.

[165] Carta enc. Annum Sacrum (25 de
maio de1899): ASS 31 (1898-1899),
649.

[166] Juliano, Epist. XLIX ad Arsacium
Pontificem Galatiae (Mainz, 1828),
90-91.

[167] Ibid.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html


[168] Dicastério para a Doutrina da Fé,
Declaração Dignitas Infinita (2de
abril de 2024), 19.

[169] Cf. Bento XVI, Carta ao Prepósito
Geral da Companhia de Jesus na
ocasião do 50º aniversário da
Encíclica Haurietis Aquas (15 de maio
de 2006): AAS 98 (2006), 461.

[170] In Num. homil. 12, 1: PG 12, 657.

[171] Epist. 29, 24: PL 16, 1060.

[172] Adv. Arium 1, 8:PL 8, 1044.

[173] Cf. Tract. in Joannem 32, 4: PL 35,
1643.

[174] Expos. in Ev. S. Joannis, cap.
7,lectio 5.

[175] Pio XII, Carta enc. Haurietis Aquas
(15 de maio de 1956), 20: AAS 48
(1956), 321.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/letters/2006/documents/hf_ben-xvi_let_20060515_50-haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/letters/2006/documents/hf_ben-xvi_let_20060515_50-haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/letters/2006/documents/hf_ben-xvi_let_20060515_50-haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/letters/2006/documents/hf_ben-xvi_let_20060515_50-haurietis-aquas.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_15051956_haurietis-aquas.html


[176] S. João Paulo II, Carta enc. 
Redemptoris Mater (25 de março de
1987), 38: AAS 79 (1987), 411.

[177] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen Gentium, 62.

[178] Ibid., 60.

[179] Sermones super Cant., XX, 4:PL
183, 869.

[180] Introdução à vida devota, p. III, c.
35. in: Œuvres de Saint François de
Sales, t. III, (Annecy, 1893), 254-255.

[181] Sermão para o XVII Domingo
depois de Pentecostes. in: o. c., t. IX,
(Annecy, 1897), Sermons, vol. 3,
200-201.

[182] Retiro feito em Nazaré (5-15 de
novembro de 1897).

[183] A partir de 19 de março de 1902,
todas assuas cartas são encabeçadas
com as palavras Iesus Caritas,

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


separadas por um coração encimado
por uma cruz.

[184] Carta ao Pe. Huvelin (15 de julho
de 1904).

[185] Carta a D. Martin (25 de janeiro
de 1903).

[186] Anexo VI. in: René Voillaume, Les
fraternités du Père de Foucauld (Paris,
1946), 173.

[187] Méditations des saints Évangiles
sur les passages relatifs à quinze
vertus (Nazaré, 1897-1898), Charité
77 (Mt 20,28). in: Charles de
Foucauld, Aux plus petits demes
frères, (Paris, 1973), 82.

[188] Ibid., Charité 90 (Mt 27, 30). in: o.
c., 95.

[189] Henri Huvelin, Quelques
Directeurs d’Âmes au XVII siècle
(Paris, 1911), 97



[190] Conferências às Filhas da
Caridade (11 de novembro de 1657).
in: S. Vicente de Paúl, Obras
completas, t. 9/2 (Salamanca, 1974),
917.

[191] Regras comuns da Congregação
da Missão (17 de maio de 1658), c.2,
6. in: o. c., t. 10, 470.

[192] Carta ao Prepósito-Geral da
Companhia de Jesus, Paray-le-Monial
(5 de outubro de 1986): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de12 de outubro de 1986), 9.

[193] S. João Paulo II, Exort. ap. pós-
sinodal Reconciliatio et Pænitentia (2
de dezembro de1984), 16: AAS 77
(1985), 215.

[194] Cf. Carta enc. Sollicitudo Rei
Socialis (30 de dezembro de1987), 36:
AAS 80 (1988), 561-562.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html


[195] Carta enc. Centesimus annus (1º
de maio de1991), 41: AAS 83 (1991),
844-845.

[196] Catecismo da Igreja Católica, n.
1888.

[197] Cf. Catequese (8 de junho de
1994): L’Osservatore Romano (ed.
semanal em português de11 de junho
de 1994), 8.

[198] Francisco, Discurso aos
participantes do Colóquio
internacional “Réparer l'irréparable”,
no 350º aniversário das aparições de
Jesus em Paray-le-Monial (4 de maio
de 2024): L’Osservatore Romano (4 de
maio de 2024), p.12.

[199] Ibidem.

[200] Idem, Homilia na Missa matutina
de Santa Marta (6 de março de 2018): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 15 de março de
2018), 12-13.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/p3s1cap2_1877-1948_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2018/documents/papa-francesco-cotidie_20180306_perdoar-para-ser-perdoado.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2018/documents/papa-francesco-cotidie_20180306_perdoar-para-ser-perdoado.html


[201] Idem, Discurso aos participantes
do Colóquio internacional “Réparer
l'irréparable”, no 350º aniversário das
aparições de Jesus em Paray-le-Monial
(4 de maio de 2024): L’Osservatore
Romano (4 de maio de 2024), p.12.

[202] Idem, Homilia na Missa Crismal
(28 de março de 2024): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de 28 de março de 2024), 5.

[203] Ibidem.

[204] Ibidem.

[205] Carta enc. Laudato si’ (24 de maio
de2015), 80: AAS 107 (2015), 879.

[206] Catecismo da Igreja Católica, n.
1085.

[207] Ibid., n. 268.

[208] Autobiografia, n. 53: o. c., 57

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2024/documents/20240328-omelia-crisma.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/p2s1cap1_1076-1134_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/p1s2c1_198-421_po.html


[209] Ms A, 84rº: S. Teresa do Menino
Jesus, Obras completas (Avessadas,
1996), 214-215.

[210] Ibid., 215.

[211] Ibidem.

[212] Ms A, 83vº: o. c., 214. Cf. Carta
226, Ao Pe. Roulland (9 de maio
de1897): o. c., 606-610.

[213] Oração 6. Oferecimento de mim
mesma como Vítima de Holocausto ao
Amor Misericordioso de Deus, 2 rº–2
vº: o. c., 1078.

[214] Ms B, 3vº: o. c., 230.

[215] Carta 186, A Leônia (11 de abril
de 1896): o. c., 549.

[216] Carta 258, Ao Pe. Bellière (18 de
julho de 1897): o. c., 557.

[217] Pio XI, Carta enc. Miserentissimus
Redemptor (8 de maio de 1928), 6: 
AAS 20 (1928), 169.



[218] Ibid., 11: AAS 20 (1928), 172.

[219] S. João Paulo II, Catequese (20 de
junho de 1979): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em português
de 24 de junho de 1979), 12.

[220] Francisco, Homilia na Missa
matutina de Santa Marta (27 de
junho de 2014): L’Osservatore
Romano (ed. semanal em espanhol
de 4 de julho de 2014), 10.

[221] Mensagem por ocasião do
centenário da consagração do gênero
humano ao divino Coração de Jesus
(Varsóvia,11 de junho de 1999): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
em português de 19 de junho de
1999), 2.

[222] Ibidem.

[223] Carta a D. Louis-Marie Billé,
Arcebispo de Lião, por ocasião da
peregrinação a Paray-le-Monial (4 de
junho de 1999): L’Osservatore

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1979/documents/hf_jp-ii_aud_19790620.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2014/documents/papa-francesco_20140627_meditazioni-77.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2014/documents/papa-francesco_20140627_meditazioni-77.html


Romano (ed. semanal em português
de 19 de junho de 1999), 1.

[224] Conferências aos Missionários (22
de agosto de 1655). in: S. Vicente de
Paúl, o. c., t. 11/3, 190.

[225] Carta Diserti interpretes (25 de
maio de 1965): Enchiridion della Vita
Consacrata (Bolonha/Milão, 2001), n.
3809.

[226] Vida Nova, XIX, 5-6. Trad. de
Carlos Eduardo Soveral, (Lisboa,
1993), 39.

[227] Ms A, 45vº: S. Teresa do Menino
Jesus, Obras completas (Avessadas,
1996), 143.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/enciclica-
amou-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-

jesus/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/enciclica-amou-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/enciclica-amou-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/enciclica-amou-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/enciclica-amou-nos-sobre-o-sagrado-coracao-de-jesus/

	Encíclica “Amou-nos”, sobre o Sagrado Coração de Jesus
	CAPÍTULO I. A IMPORTÂNCIA DO CORAÇÃO
	CAPÍTULO II. GESTOS E PALAVRAS DE AMOR
	CAPÍTULO III. ESTE É O CORAÇÃO QUE TANTO AMOU
	CAPÍTULO IV. AMOR QUE DÁ DE BEBER
	CAPÍTULO V. AMOR POR AMOR


