
opusdei.org

Formação da
personalidade (7):
Empatia, Sentir com
os outros

Para viver a caridade é preciso
começar por reconhecer no
outro alguém digno de
consideração, e colocar-se nas
suas circunstâncias. Trata-se de
ter empatia, tema de um novo
artigo da série sobre "Formação
da personalidade".

04/03/2016



Todos experimentamos que, em
muitas ocasiões, para assimilar bem
o que acontece ao nosso redor, não
basta que nos transmitam
simplesmente dados objetivos. Por
exemplo, se alguém interpreta uma
peça musical para uns amigos,
esperará ver como eles passam um
momento agradável ao ouvir a
mesma melodia de que ele gosta
tanto. Pelo contrário, se os amigos se
limitassem a dizer que a execução
tinha sido correta, mas sem
mostrarem o menor entusiasmo,
então com certeza viria o desânimo,
junto com a sensação de que, na
realidade, não se possui talento.

Quantos problemas seriam evitados
se procurássemos entender melhor o
que acontece no interior dos outros,
as suas expectativas e ideais. «Mais
do que em “dar”, a caridade está em
“compreender”»[1]. Para viver a
caridade é preciso começar por
reconhecer no outro alguém digno de



consideração e colocar-se nas suas
circunstâncias. Hoje costuma falar-se
de empatia para nos referirmos à
qualidade que facilita colocar-se no
lugar dos outros, compreender a sua
situação e ponderar os seus
sentimentos. Unida à caridade, esta
atitude contribui para fomentar a
comunhão, a união de corações,
como escreve São Pedro: «tende
todos um só coração e uma só
alma»[2].

Aprender de Cristo

Desde o início, os discípulos
experimentaram a sensibilidade do
Senhor, a sua capacidade de se
colocar no lugar dos outros, a sua
delicada compreensão do que
sucedia no interior do coração
humano, a sua finura para perceber
a dor alheia. Ao chegar a Naim, sem
nenhuma palavra, compreende o
drama da viúva que perdeu o seu
único filho[3]; ao ouvir a súplica de



Jairo e o rumor das carpideiras, sabe
consolar um e apaziguar os
restantes[4]; tem consciência das
necessidades dos que O seguem e
preocupa-se por não terem o que
comer[5]; chora com o pranto de
Marta e de Maria diante do túmulo
de Lázaro[6] e indigna-se diante da
dureza de coração dos seus quando
querem que desça fogo do céu para
queimar a aldeia dos samaritanos
que não os tinham recebido[7].

Com a sua vida, Jesus ensina-nos a
ver os outros de um modo diferente,
compartilhando os seus afetos,
acompanhando-os nos seus sonhos e
desencantos. Aprendemos d’Ele a
interessar-nos pelo estado interior
dos que nos rodeiam e com a ajuda
da graça superamos
progressivamente os defeitos que o
impedem, como a distração, a
impulsividade ou a frieza. Não há
desculpa para desistir deste esforço.
«Não pensemos que há de valer



alguma coisa a nossa aparente
virtude de santos, se não estiver
unida às comuns virtudes de
cristãos. Seria o mesmo que adornar-
se com esplêndidas joias sobre roupa
de baixo»[8]. A proximidade com o
Coração do Senhor ajudará a moldar
o nosso de modo que nos enchamos
dos sentimentos de Cristo Jesus.

Caridade, afabilidade e empatia

«A caridade de Cristo não é apenas
um bom sentimento em relação ao
próximo: não se detém no gosto pela
filantropia. A caridade, infundida
por Deus na alma, transforma por
dentro a inteligência e a vontade; dá
base sobrenatural à amizade e à
alegria de fazer o bem»[9]. É bonito
descobrir como os apóstolos, ao calor
da sua relação com o Senhor, vão
apaziguando os seus temperamentos,
muito variados, que nalgumas
ocasiões os levaram a manifestar-se
pouco compassivos diante de outras



pessoas. João, tão veemente que, com
o seu irmão Tiago, mereceu o
sobrenome de filho do trovão, mais
tarde encher-se-á de mansidão e
insistirá na necessidade de abrir-se
ao próximo, de entregar-se aos
outros como fez o próprio Cristo:
«Nisto temos conhecido o amor:
(Jesus) deu sua vida por nós.
Também nós outros devemos dar a
nossa vida pelos nossos irmãos»[10].
Também São Pedro, que antes tinha
se mostrado duro perante os
adversários de Jesus, dirige-se ao
povo no Templo procurando a sua
conversão, mas com palavras isentas
de qualquer resto de amargura:
«irmãos, sei que o fizestes por
ignorância, como também os vossos
chefes (…). Arrependei-vos, portanto,
e convertei-vos para serem apagados
os vossos pecados. Virão, assim, da
parte do Senhor os tempos de
refrigério»[11].



São Paulo oferece-nos outro exemplo,
que depois de ter sido um terrível
perseguidor dos cristãos, converte-se
e põe ao serviço do Evangelho o seu
gênio e o seu gênio: a sua mente clara
e o seu caráter forte. Em Atenas,
embora o seu espírito ferva de
indignação diante da presença de
tantos ídolos, procura criar empatia
com os seus habitantes. Quando tem
ocasião de dirigir-se a eles no
Areópago, em vez de acusá-los pelo
seu paganismo e depravação de
costumes, apela à sua fome de Deus:
«Homens de Atenas, em tudo vos
vejo muitíssimo religiosos.
Percorrendo a cidade e considerando
os monumentos do vosso culto,
encontrei também um altar com esta
inscrição: A um Deus desconhecido.
O que adorais sem o conhecer, eu vo-
lo anuncio!»[12]. Nesta atitude, que
sabe compreender e motivar,
descobrem-se os traços excepcionais
de uma inteligência que integra e
modula as suas emoções. Manifesta-



se também a genialidade de uma
pessoa que percebe a situação dos
outros: escolhe um aspeto da sua
sensibilidade, por menor que pareça,
para sintonizar com os ouvintes,
captar o seu interesse e levá-los para
a verdade plena.

Caminhos para amar a verdade

Ao procurar ajudar os outros, a
caridade e a mansidão guiar-nos-ão
às razões do coração, que costumam
abrir as portas da alma com maior
facilidade do que uma argumentação
fria ou distante. O amor de Deus
impulsionar-nos-á a conservar um
estilo amável, que mostre como a
vida cristã é atrativa: «A verdadeira
virtude não é triste nem antipática,
mas amavelmente alegre»[13]
Saberemos descobrir o lado positivo
de cada pessoa, pois amar a verdade
implica reconhecer as marcas de
Deus nos corações, por mais
desfiguradas que pareçam estar.



A caridade faz com que, no convívio
com amigos, colegas de trabalho,
familiares, o cristão se mostre
compreensivo com os que estão
desorientados, às vezes porque não
tiveram oportunidade de receber
uma boa formação na fé, ou porque
não viram um bom exemplo
encarnado da autêntica mensagem
do Evangelho. Mantém-se, assim,
uma disposição de empatia também
quando os outros estão enganados:
«Não compreendo a violência: não
me parece apta nem para convencer
nem para vencer; o erro se vence
com a oração, com a graça de Deus,
com o estudo; nunca com a força,
sempre com a caridade»[14]. Temos
de dizer a verdade com uma
paciência constante – «veritatem
facientes in caritate»[15] – sabendo
estar ao lado de quem talvez esteja
enganado, mas que, com um pouco
de tempo, se poderá abrir à ação da
graça. Esta atitude consiste muitas
vezes, como indica o Papa Francisco,



em «deter o passo, deixar de lado a
ansiedade para olhar nos olhos e
escutar, ou renunciar às urgências
para acompanhar o que ficou ao lado
do caminho. Às vezes é como o pai do
filho pródigo, que fica com as portas
abertas para que, quando regresse,
possa entrar sem dificuldade»[16].

Apostolado e comunhão de
sentimentos

Alguns poderiam tentar reduzir a
empatia a uma simples estratégia,
como se fosse uma dessas técnicas
que propõe um produto ao
consumidor de tal modo que tem a
sensação de que isso era justamente
o que procurava. Embora isso possa
ser válido no âmbito comercial, as
relações interpessoais seguem outra
lógica. A autêntica empatia implica
sinceridade, é incompatível com uma
conduta fingida, que esconde os
próprios interesses.



Esta sinceridade é fundamental
quando procuramos dar a conhecer o
Senhor às pessoas com que
convivemos. Fazendo próprios os
sentimentos daqueles que Deus
colocou ao nosso lado no caminho,
temos a finura de caridade de nos
alegrarmos com cada um deles e de
sofrer também com cada um. «Quem
fraqueja, que eu também não
fraqueje? Quem tropeça, que eu não
me incendeie?»[17] Quanto afeto
sincero se descobre nesta carinhosa
alusão de São Paulo aos cristãos de
Corinto! É mais fácil que a verdade
penetre através deste modo de
compartilhar sentimentos, porque se
estabelece uma corrente de afetos –
de afabilidade – que maximiza a
comunicação. A alma torna-se assim
mais receptiva ao que escuta,
especialmente se se trata de um
comentário construtivo que a anima
a melhorar na sua vida espiritual.



«O mais importante na comunicação
com o outro é a capacidade do
coração que torna possível a
proximidade, sem a qual não existe
um verdadeiro encontro espiritual. A
escuta ajuda-nos a encontrar o gesto
e a palavra oportuna que nos
desinstala da tranquila condição de
espectadores»[18]. Quando a escuta é
atenta, envolvemo-nos na realidade
dos outros. Procuramos ajudar o
outro a discernir qual é o passo que o
Senhor lhe pede para dar nesse
momento específico. É no momento
em que o interlocutor percebe que a
sua situação, opiniões e sentimentos
são respeitados – mais do que isso:
assumidos por quem o escuta – que
abre os olhos da alma para
contemplar o resplendor da verdade,
a amabilidade da virtude.

Por contraste, a indiferença diante
dos outros é uma doença grave para
a alma apostólica. Não podemos ser
distantes com os que nos rodeiam:



«Essas pessoas, que te acham
antipático, deixarão de pensar assim
quando perceberem que
“verdadeiramente” lhes queres bem.
Depende de ti»[19]. A palavra
compreensiva, os detalhes de serviço,
a conversa amável, refletem um
interesse sincero pelo bem daquelas
pessoas com quem convivemos.
Saberemos fazer-nos amar, abrindo
as portas de uma amizade que
compartilha a maravilha da amizade
com o Senhor.

Animar a caminhar

Papa Francisco adverte que «um bom
acompanhante não consente
fatalismos ou a pusilanimidade.
Convida sempre a querer curar-se, a
carregar a maca, a abraçar a cruz, a
deixar tudo, a sair sempre de novo a
anunciar o Evangelho»[20]. Ao
responsabilizarmo-nos pelas
debilidades dos outros, saberemos
também animar a não ceder ao



conformismo, a dilatar os seus
horizontes para que continuem a
aspirar à meta da santidade.

Ao agir deste modo, seguiremos o
exemplo de profunda compreensão e
amável exigência que nos deixou
Nosso Senhor. Quando, na tarde do
dia da Ressurreição, caminha ao lado
dos discípulos de Emaús, pergunta-
lhes: «O que andais conversando
pelo caminho?»[21], e deixa que
desabafem, manifestando o
desapontamento que oprimia os seus
corações e a dificuldade que tinham
para acreditar que Jesus tinha
realmente regressado à vida, como
testemunhavam as santas mulheres.
Só então o Senhor toma a palavra e
lhes explica como «era necessário
que o Cristo sofresse tudo isso para
entrar na sua glória»[22].

Como teria sido a conversa de Jesus,
de que modo teria sabido responder
às inquietações dos discípulos de



Emaús, que no final Lhe dizem: «Fica
conosco»[23]? E isso, apesar de que
no início lhes censura a sua
incapacidade de compreender o que
os Profetas tinham anunciado[24].
Talvez fosse o tom de voz, o olhar
carinhoso, que faria com que estes
personagens se sentissem acolhidos,
mas, ao mesmo tempo, convidados a
mudar. Com a graça do Senhor, a
nossa amizade também refletirá o
apreço por cada pessoa, o
conhecimento do seu mundo
interior, que estimula a caminhar na
vida cristã.

Javier Laínez

[1] São Josemaria Escrivá, Caminho
n. 462.

[2] 1 Pe 3,8.

[3] Lc 7,11-17.



[4] Cf. Lc 8, 40-56; Mt 9, 18-26.

[5] Cf. Mt 15, 32.

[6] Cf. Jo 11, 35.

[7] Cf. Lc 9, 51-56.

[8] São Josemaria Escrivá, Caminho
n. 409.

[9] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, n. 71.

[10] 1 Jo 3,16.

[11] At 3, 17. 19-20.

[12] At 17, 23.

[13] São Josemaria Escrivá, Caminho
n. 657.

[14] São Josemaria Escrivá, Questões
atuais do cristianismo, n. 44

[15] Ef 4, 15 (Vg).



[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 46.

[17] 2 Cor 11, 29.

[18] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 171.

[19] São Josemaria Escrivá, Sulco n.
734

[20] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 171.

[21] Lc 24, 17.

[22] Lc 24, 26.

[23] Lc 24, 29.

[24] Cf. Lc 24, 25.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/empatia-sentir-
com-os-outros/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/empatia-sentir-com-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/empatia-sentir-com-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/empatia-sentir-com-os-outros/

	Formação da personalidade (7): Empatia, Sentir com os outros

