
opusdei.org

‘Em espírito e em
verdade’: criar a
unidade de vida (1)

A unidade de vida é um traço
essencial do espírito do Opus
Dei. Este editorial, dividido em
duas partes, apresenta algumas
de suas manifestações.

10/03/2017

Deus deseja adoradores “em espírito
e em verdade” (Jo, 4,24), diz Jesus à
samaritana em seu diálogo junto ao
poço de Sicar. Toda a existência de
um cristão está chamada a fazer-se



adoração do Pai (Jo 4,23), sem que
haja espaços onde a luz de Deus não
entre: esse é o culto espiritual (cfr. 
Rom 12,1) pelo qual chegamos a ser
templos vivos de Deus, pedras vivas
de seu templo (cfr. 1Pd 2,5).

“Faz um altar de teu coração”[1], diz-
nos São Pedro Crisólogo. Para sermos
um altar, não basta com dar: é
necessário dar-se. Tudo em nossa
vida deve se purificar, em união
profunda com a hóstia
verdadeiramente agradável a Deus, o
sacrifício de Cristo. Dessa forma,
pouco a pouco, cria-se a unidade de
vida e se preenche o abismo que o
pecado abre entre a fé e a vida. Sem
desanimar-nos diante das
dificuldades, descobrimos a
maravilhosa realidade de que, onde
quer que estejamos, tudo contribui
para nosso bem, se nos refugiarmos
no Amor eterno de Deus Uno e Trino,
cuja presença ilumina toda a nossa
vida.



“O olho é a luz do corpo. Se teu olho é
são, todo o teu corpo será
iluminado” (Mt 6,22). Se nossas
intenções são retas, se estão
encaminhadas a Deus e aos outros
n’Ele, então todas as nossas ações se
dirigirão ao bem, em uma “unidade
de vida simples e forte”[2], porque
“tudo pode e deve levar-nos a
Deus”[3]. No entanto, com
frequência, podemos esquecer esta
realidade. Por isso, do ponto de vista
espiritual, a formação dada aos fiéis
da Obra tende a criar em cada um a
unidade de vida que é característica
essencial do espírito do Opus Dei.
Essa unificação reforça cada vez
mais a nossa identidade de filhos de
Deus em Cristo, pela força do Espírito
Santo, que vivifica tudo por meio da
caridade e nos impulsiona à
santidade e ao apostolado nas
ocupações de nosso dia.

A unidade de vida de Jesus



A unidade de vida “tem como nervo
a presença de Deus, nosso Pai”[4] e é,
pelo Espírito Santo, participação na
suprema unidade do divino e
humano realizada na Encarnação do
Filho de Deus”[5]. Cristo é “princípio
de paz e unidade”[6]: Ele está sempre
unido a seu Pai e pede-Lhe que nos
santifique na verdade (cfr. Jo 13,17).
Seu alimento, o que lhe dá a vida, é
fazer a vontade do Pai (cfr. Jo 4,34).
Tudo está orientado a essa missão, do
momento da encarnação (cfr. Hb
10,5-7) até quando sobe a Jerusalém,
caminhando diante dos seus
discípulos com a pressa do amor (cfr.
Lc 19,28). Seus milagres confirmam
as suas palavras, e a multidão
comenta sem hesitar que “Ele fez
bem todas as coisas” (Mc 7,37).

São Josemaria costumava ver, nesse
entusiasmo popular – “fez bem todas
as coisas” –, não somente os milagres
que maravilham a tanta gente, mas
no fato de que Cristo “acabou tudo



bem, terminou bem todas as coisas,
não fez mais que o bem”[7]. No
Senhor, consagração e missão
formam uma unidade perfeita. “Não
é possível separar em Cristo o seu ser
de Deus-Homem da sua função de
Redentor. O Verbo se fez carne e veio
à terra ut omnes homines salvi fiant ,
para salvar todos os homens (1 Tim
2,4)”[8]. Por isso se aplicam a Jesus
de modo eminente aquelas palavras
de Isaías que Ele mesmo proclamou
na sinagoga de Nazaré: “O Espírito
do Senhor está sobre mim, porque
me ungiu; e enviou-me para
anunciar a boa nova aos
pobres…” (Lc 4,18; cfr. Is 61,1). Jesus
é o Deus e homem perfeito que viveu
sua vida terrena em total unidade de
vida “na própria revelação do
mistério do Pai e do seu amor, revela
o homem a si mesmo e descobre-lhe
a sua vocação sublime”[9]. Ele
descobre, a cada um, a sua chamada
a reconciliar-se com Deus e a atrair
com alegria para essa reconciliação,



o âmbito que Deus lhe confiou no
mundo. (cfr. 2 Cor 5, 18-19).

O divórcio entre a fé e a vida
cotidiana

Embora já se tenha realizado para
sempre na Pessoa do Senhor, esta
reconciliação pessoal e social está
ainda caminhando para essa
plenitude, para Cristo. Como nos
tempos do Concílio Vaticano II,
“Este divórcio entre a fé que
professam e o comportamento
quotidiano de muitos deve ser
contado entre os mais graves erros
do nosso tempo. Já no Antigo
Testamento os profetas denunciam
este escândalo; no Novo, Cristo
ameaçou-o ainda mais
veementemente com graves
castigos”[10]: “Ninguém pode servir
a dois senhores, porque ou odiará a
um e amará o outro, ou dedicar-se-á
a um e desprezará o outro” (Mt 6,24).



A incoerência de vida em que
sucumbem muitas pessoas, tenham
fé ou não, é uma falta de harmonia e
de paz que quebra o equilíbrio
pessoal. Isso não deveria
surpreender porque “é ignorar que o
homem possui uma natureza ferida,
inclinada ao mal, que dá lugar a
graves erros no domínio da
educação, da política, da ação social e
dos costumes”[11]. A unidade de vida
é crucial para todos, e de modo
especial para os leigos, como ensina
São João Paulo II: tudo tem que ser
uma oportunidade para a união com
Deus e serviço aos outros[12]. O
trabalho profissional de um cristão é
consistente com a sua fé.
“Aconfessionalismo. – Neutralidade.
– Velhos mitos que tentam sempre
remoçar.

Tens-te dado ao trabalho de meditar
no absurdo que é deixar de ser
católico ao entrar na Universidade,
ou na Associação profissional, ou na



sábia Academia, ou no Parlamento,
como quem deixa o chapéu à
porta?”[13].

Essas palavras têm grande
atualidade: Deus não pode se deixar
encurralar por um secularismo que
se erige como religião sem Deus. O
Papa Francisco convida a “identificar
a cidade a partir de um olhar
contemplativo, isto é, um olhar de fé
que descubra Deus que habita nas
suas casas, nas suas ruas, nas suas
praças. A presença de Deus
acompanha a busca sincera que
indivíduos e grupos realizam para
encontrar apoio e sentido para a sua
vida. Ele vive entre os cidadãos
promovendo a solidariedade, a
fraternidade, o desejo de bem, de
verdade, de justiça. Esta presença
não precisa ser criada, mas
descoberta, desvendada. Deus não Se
esconde de quantos O buscam com
coração sincero, ainda que o façam



tateando, de maneira imprecisa e
incerta”[14].

Alegrar-nos na tempestade

Os cristãos, selados pela cruz no
batismo, sempre conheceram
perseguição. “Toda a vida de Cristo
estará sob o signo da perseguição. Os
que são Seus compartilham-na com
Ele (cfr. Jn 15,20)”[15]. Diante da
perspectiva de exílio, São João
Crisóstomo, o grande orador do
Oriente, não perdia a confiança:
“Muitas são as ondas que nos põem
em perigo, e uma grande tempestade
nos ameaça; no entanto, não temos
medo de afundar, porque estamos de
pé sobre a rocha. Mesmo quando o
mar irrompe, não vai quebrar esta
pedra. Embora as ondas se levantem,
nada poderão contra o barco de
Jesus. Digam-me: o que podemos
temer? A morte? Para mim, viver é
Cristo e a morte é lucro. Será o
exílio? Do Senhor é a terra e tudo o



que a completa. O confisco dos bens?
Nada trouxemos para o mundo, de
modo que nada podemos levar dele.
Eu rio de tudo o que é assustador
neste mundo e de seus bens. Eu não
temo a morte nem invejo a riqueza.
Não tenho nenhum desejo de viver se
não for para o seu bem. Por isso eu
lhes falo do que acontece agora
exortando vossa caridade a
confiar”[16].

As dificuldades de dispersão que o
mundo nos apresenta não devem nos
desanimar. Contemporâneo do
Crisóstomo, Santo Agostinho pregava
mais a alegria do que o lamento: “Por
que, então, você tem que pensar que
qualquer tempo passado foi melhor
do que os atuais? Desde o primeiro
Adão até o Adão de hoje, esta é a
perspectiva humana: trabalho e suor,
espinhos e abrolhos. Desencadeou-se
sobre nós algum dilúvio? Passamos
aqueles momentos difíceis de fome e
de guerras? A história nos conta tudo



isso precisamente para que nos
abstenhamos de protesto contra Deus
nos tempos atuais. Que terríveis
foram aqueles tempos! O simples fato
de ouvir ou ler sobre eles não nos faz
tremer? Portanto, temos mais um
motivo para alegrar-nos de viver
neste tempo do que para queixar-nos
dele”[17].

Embora existam guerras, epidemias,
novas formas de pobreza e
perseguição, desde a mais cruel, por
parte de fundamentalismos que se
dizem religiosos, até as mais
refinadas, como laicismos que
podem chegar a ser igualmente
fundamentalistas – basta pensar nos
obstáculos à objeção de consciência
em vários países do Ocidente – a
confiança em Deus é mais forte do
que todas as dificuldades. É uma
esperança que nasce do amor e,
portanto, não desilude (cf. Rm 5,5).
Somos chamados a glorificar a Deus
no mais profundo do nosso ser, a



começar pelo do coração, onde Ele
unifica tudo, em uma glória divina,
que é o peso do Amor, uma força
avassaladora que nos permite dar
razão de nossa esperança (cfr 1. Pe 3,
15): Cristo vive em nós.

Dezesseis séculos depois de
Crisóstomo e Santo Agostinho, São
Josemaria lançou um grito cheio de
otimismo: “Vocês devem sempre
sentir em seu coração este grito, que
tenho como esculpido na minha
alma: omnia in bonum, tudo é para o
bem! É São Paulo que nos dá esta
doutrina de serenidade, de alegria,
de paz, de filiação com Deus: porque
o Senhor nos ama como um Pai, e é
sapientíssimo e todo-poderoso: 
omnia in bonum! (Cfr. Rm 8,28)”[18].

Comentava Dom Álvaro: “Quando o
Padre escreveu esta Instrução, em
1941, tínhamos acabado de sair da
grande tragédia da Guerra Civil
Espanhola e a Segunda Guerra



Mundial tinha começado. A situação
era verdadeiramente apocalíptica: e,
na Igreja, pelo comportamento de
uns e outros, produziram-se perdas
significativas, feridas abertas. A
Espanha, que havia saído sangrando
e destroçada da guerra civil, estava
em perigo de ser envolvida nesse
conflito muito maior. O Padre
pensava na possibilidade de estar
sozinho novamente – como na
anterior guerra espanhola – com
todos os seus filhos dispersos pelas
diversas frentes de guerra ou detidos
em prisões”[19].

Parte da nossa unidade de vida é
amar o lugar e o tempo em que Deus
nos colocou: é emocionante poder
trabalhar e melhorar este mundo, ao
mesmo tempo em que temos a
cabeça no céu. Criação e redenção se
realizam dinamicamente hoje, aqui e
agora, sempre que estejamos
vibrantes para conhecer e
compreender o nosso mundo, amá-lo



com otimismo, como fez São
Josemaria, que também convidava a
deixar de sonhar “falsos sonhos”[20]
e fugir de qualquer “mística do
oxalá”[21].

No nosso ambiente, tentamos nos
mostrar como somos: “Ao apresentar-
nos como o que somos, como
cidadãos comuns – encarregando-se,
cada um, de suas responsabilidades
pessoais: familiares, profissionais,
sociais, políticas –, não fingimos
nada, porque este procedimento não
é o resultado de uma tática. É
exatamente o oposto: é naturalidade,
é sinceridade, é manifestar a verdade
da nossa vida e da nossa vocação.
Nós somos pessoa da rua” [22].

Deus nos quer neste mundo

Atualmente, testemunhamos graves
acontecimentos que mostram a ação
do demônio no mundo. Apesar de
que “cada época da história leva
consigo elementos críticos – comenta



o Papa – pelo menos nos últimos
quatro séculos, as certezas
fundamentais que constituem a vida
dos seres humanos nunca estiveram
tão abaladas como em nossa época
(…). É uma mudança que diz respeito
à própria forma como a humanidade
desenvolve a sua existência no
mundo”[23].

Também São Josemaria ao ver
aproximar-se essa decadência,
proclamava com acentos proféticos:
“Soa como um colossal non serviam
(Jer 2,20) na vida pessoal, na vida
familiar, no trabalho e na vida
pública. As três concupiscências (cfr.
1 Jo 2,16) – o mundo, o demônio e a
carne – são como três forças
gigantescas que desencadearam uma
impressionante vertigem de luxúria,
de presunção orgulhosa da criatura
em suas próprias forças e desejo de
riquezas. Toda uma civilização está
oscilando, impotente e sem recursos
morais”[24].



O amor ao mundo não nos impede
ver o que não é bom, o que precisa
de purificação, o que deve ser
transformado. Temos que aceitar a
realidade como ela é, tal como se
apresenta, com suas luzes e sombras.
E isso requer vibrar com as coisas,
conhecer os problemas, relacionar-
nos com muitas pessoas, ler, ouvir.
Para amar a Deus não temos nada
melhor do que o mundo em que Ele
mesmo nos chamou a viver,
confiando sempre na oração que o
Filho eleva ao Pai: “Não peço que os
tires do mundo, mas sim que os
preserves do mal” (Jo 17,15).

Amando este mundo, que é tal como
é, e nos serve para a nossa própria
santificação e amizade com os
outros, iremos a Jesus para melhorá-
lo, para transformá-lo, convertendo-
nos dia após dia. Nossa Senhora fez
Jesus crescer na vida comum de
Nazaré. Agora, inteiramente
dedicada à sua missão de nossa Mãe,



Ela nos ajuda a ponderar cada evento
em nosso coração (cfr. Lc 2,51) para
descobrir a presença de Deus que
nos chama todos os dias. “Nós, filhos
– volto a dizê-lo – somos pessoas
comuns. E quando trabalhamos nas
coisas temporais, nós fazemos isso
porque esse é o nosso lugar, onde
encontramos Jesus Cristo, onde a
nossa vocação nos deixou”[25]. É aí
que brilha essa luz da alma, que
reflete a eterna bondade do Senhor.
E, com essa luz, Deus ilumina o
mundo.

Por: Guillaume Derville

Tradução: Mônica Diez

[1]São Pedro Crisólogo, Sermão 108:
PL 52, 499-500.



[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
10. Cfr. São Tomás de Aquino, Sup.
Ev. Matt. (Mt 6, 22).

[3]Ibidem.

[4]É Cristo que passa, 11.

[5] I. de Celaya, “Unidad de vida”, em 
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo – Instituto Histórico San
Josemaria Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, Espanha, 1222.

[6] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen Gentium (21-XI-1964), 9.

[7] É Cristo que passa, 16.

[8]É Cristo que passa, 106.

[9] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes (7-XII-1965), 22.

[10]Ibidem, 43.

[11]Catecismo da Igreja Católica, 407.



[12] Cfr. São João Paulo II, Ex. Ap.
postsinodal Christifideles laici (30-
XIII-88), 17 e 59.

[13]São Josemaria, Caminho, 353.

[14] Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 71.

[15]Catecismo da Igreja Católica, 530.

[16] São João Crisóstomo, Homilia,
1-3: PG 52, 427-430.

[17] Santo Agostinho, Sermón
Caillau-Saint Yves 2, 92: PLS 2,
441-442, cit. em Liturgia horarum,
lectio da quarta-feira da XX semana
do Tempo Comum.

[18] São Josemaria, Instrução, 8-
XII-1941, 34.

[19] Bem-aventurado Álvaro del
Portillo, nota 48 a Instrução, 8-
XII-1941, 34.



[20] São Josemaria, Amigos de Deus,
8.

[21] São Josemaria, Entrevistas, 88.
Cfr. S. Sanz, “O otimismo criacional
de São Josemaria”, em J. López (ed.) 
São Josemaria e o pensamento
teológico, Atti del Convegno
Teologico, vol. 1, Edusc, Roma 2014,
230; A. Rodríguez Luño, “San
Josemaria e la teologia morale”, en 
Ibidem, 308; “Epílogo. Unidad de
vida”, en E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria: estudio de teología
espiritual, vol. 3, Rialp, Madri 2013,
617-653.

[22] São Josemaria, Carta 19-III-1954,
27.

[23] Francisco, Discurso, 22-III-2013.

[24] São Josemaria, Carta 14-II-1974,
10.



[25] São Josemaria, Carta 19-III-1954,
29.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/em-espirito-e-
em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/

	‘Em espírito e em verdade’: criar a unidade de vida (1)

