opusdei.org

‘Em espirito e em
verdade’: criar a
unidade de vida (1)

A unidade de vida € um trago
essencial do espirito do Opus
Dei. Este editorial, dividido em
duas partes, apresenta algumas
de suas manifestacoes.

10/03/2017

Deus deseja adoradores “em espirito
e em verdade” (Jo, 4,24), diz Jesus a
samaritana em seu didlogo junto ao
poco de Sicar. Toda a existéncia de
um cristdo esta chamada a fazer-se



adoracdo do Pai (Jo 4,23), sem que
haja espacos onde a luz de Deus néo
entre: esse é o culto espiritual (cfr.
Rom 12,1) pelo qual chegamos a ser
templos vivos de Deus, pedras vivas
de seu templo (cfr. 1Pd 2,5).

“Faz um altar de teu coracdo”[1], diz-
nos Sao Pedro Crisélogo. Para sermos
um altar, ndo basta com dar: é
necessario dar-se. Tudo em nossa
vida deve se purificar, em uniao
profunda com a héstia
verdadeiramente agradavel a Deus, o
sacrificio de Cristo. Dessa forma,
pouco a pouco, cria-se a unidade de
vida e se preenche o abismo que o
pecado abre entre a fé e a vida. Sem
desanimar-nos diante das
dificuldades, descobrimos a
maravilhosa realidade de que, onde
quer que estejamos, tudo contribui
para nosso bem, se nos refugiarmos
no Amor eterno de Deus Uno e Trino,
cuja presenca ilumina toda a nossa
vida.



“0 olho é a luz do corpo. Se teu olho é
sdo, todo o teu corpo sera
iluminado” (Mt 6,22). Se nossas
intengoes sdo retas, se estdo
encaminhadas a Deus e aos outros
n’Ele, entdo todas as nossas acoes se
dirigirdo ao bem, em uma “unidade
de vida simples e forte”[2], porque
“tudo pode e deve levar-nos a
Deus”[3]. No entanto, com
frequéncia, podemos esquecer esta
realidade. Por isso, do ponto de vista
espiritual, a formacdo dada aos fiéis
da Obra tende a criar em cada um a
unidade de vida que € caracteristica
essencial do espirito do Opus Dei.
Essa unificacdo reforca cada vez
mais a nossa identidade de filhos de
Deus em Cristo, pela forca do Espirito
Santo, que vivifica tudo por meio da
caridade e nos impulsiona a
santidade e ao apostolado nas
ocupacodes de nosso dia.

A unidade de vida de Jesus



A unidade de vida “tem como nervo
a presenca de Deus, nosso Pai”[4] e é,
pelo Espirito Santo, participacdo na
suprema unidade do divino e
humano realizada na Encarnacdo do
Filho de Deus”[5]. Cristo é “principio
de paz e unidade”[6]: Ele esta sempre
unido a seu Pai e pede-Lhe que nos
santifique na verdade (cfr. Jo 13,17).
Seu alimento, o que lhe da a vida, é
fazer a vontade do Pai (cfr. Jo 4,34).
Tudo estd orientado a essa missao, do
momento da encarnacao (cfr. Hb
10,5-7) até quando sobe a Jerusalém,
caminhando diante dos seus
discipulos com a pressa do amor (cfr.
Lc 19,28). Seus milagres confirmam
as suas palavras, e a multidao
comenta sem hesitar que “Ele fez
bem todas as coisas” (Mc 7,37).

Sdo Josemaria costumava ver, nesse
entusiasmo popular — “fez bem todas
as coisas” —, ndo somente os milagres
que maravilham a tanta gente, mas
no fato de que Cristo “acabou tudo



bem, terminou bem todas as coisas,
ndo fez mais que o bem”[7]. No
Senhor, consagracdo e missao
formam uma unidade perfeita. “Nao
€ possivel separar em Cristo o seu ser
de Deus-Homem da sua fungao de
Redentor. O Verbo se fez carne e veio
a terra ut omnes homines salvi fiant ,
para salvar todos os homens (1 Tim
2,4)”[8]. Por isso se aplicam a Jesus
de modo eminente aquelas palavras
de Isaias que Ele mesmo proclamou
na sinagoga de Nazaré: “O Espirito
do Senhor esta sobre mim, porque
me ungiu; e enviou-me para
anunciar a boa nova aos

pobres...” (Lc 4,18; cfr. Is 61,1). Jesus
€ 0 Deus e homem perfeito que viveu
sua vida terrena em total unidade de
vida “na propria revelacdo do
mistério do Pai e do seu amor, revela
0 homem a si mesmo e descobre-lhe
a sua vocacao sublime”[9]. Ele
descobre, a cada um, a sua chamada
a reconciliar-se com Deus e a atrair
com alegria para essa reconciliacao,



0 ambito que Deus lhe confiou no
mundo. (cfr. 2 Cor 5, 18-19).

O divorcio entre a fé e a vida
cotidiana

Embora ja se tenha realizado para
sempre na Pessoa do Senhor, esta
reconciliacao pessoal e social esta
ainda caminhando para essa
plenitude, para Cristo. Como nos
tempos do Concilio Vaticano II,
“Este divorcio entre a fé que
professam e o comportamento
quotidiano de muitos deve ser
contado entre 0s mais graves erros
do nosso tempo. Ja no Antigo
Testamento os profetas denunciam
este escandalo; no Novo, Cristo
ameacou-o ainda mais
veementemente com graves
castigos”[10]: “Ninguém pode servir
a dois senhores, porque ou odiara a
um e amara o outro, ou dedicar-se-a
a um e desprezara o outro” (Mt 6,24).



A incoeréncia de vida em que
sucumbem muitas pessoas, tenham
fé ou nao, é uma falta de harmonia e
de paz que quebra o equilibrio
pessoal. Isso ndo deveria
surpreender porque “é ignorar que o
homem possui uma natureza ferida,
inclinada ao mal, que da lugar a
graves erros no dominio da
educacdo, da politica, da acdo social e
dos costumes”[11]. A unidade de vida
é crucial para todos, e de modo
especial para os leigos, como ensina
Séo Jodo Paulo II: tudo tem que ser
uma oportunidade para a unido com
Deus e servico aos outros[12]. O
trabalho profissional de um cristédo é
consistente com a sua fé.
“Aconfessionalismo. — Neutralidade.
— Velhos mitos que tentam sempre
remocar.

Tens-te dado ao trabalho de meditar
no absurdo que é deixar de ser
catdlico ao entrar na Universidade,
ou na Associagao profissional, ou na



sabia Academia, ou no Parlamento,
como quem deixa o chapéu a
porta?”’[13].

Essas palavras tém grande
atualidade: Deus ndo pode se deixar
encurralar por um secularismo que
se erige como religido sem Deus. O
Papa Francisco convida a “identificar
a cidade a partir de um olhar
contemplativo, isto é, um olhar de fé
que descubra Deus que habita nas
suas casas, nas suas ruas, nas suas
pracas. A presenca de Deus
acompanha a busca sincera que
individuos e grupos realizam para
encontrar apoio e sentido para a sua
vida. Ele vive entre os cidadaos
promovendo a solidariedade, a
fraternidade, o desejo de bem, de
verdade, de justica. Esta presenca
ndo precisa ser criada, mas
descoberta, desvendada. Deus ndo Se
esconde de quantos O buscam com
coracdo sincero, ainda que o facam



tateando, de maneira imprecisa e
incerta”[14].

Alegrar-nos na tempestade

Os cristaos, selados pela cruz no
batismo, sempre conheceram
perseguicdo. “Toda a vida de Cristo
estara sob o signo da perseguicao. Os
que sdo Seus compartilham-na com
Ele (cfr. Jn 15,20)”[15]. Diante da
perspectiva de exilio, Sdo Jodo
Crisostomo, o grande orador do
Oriente, ndo perdia a confianca:
“Muitas sdo as ondas que nos poem
em perigo, e uma grande tempestade
nos ameaca; no entanto, ndo temos
medo de afundar, porque estamos de
pé sobre a rocha. Mesmo quando o
mar irrompe, ndo vai quebrar esta
pedra. Embora as ondas se levantem,
nada poderdo contra o barco de
Jesus. Digam-me: o que podemos
temer? A morte? Para mim, viver é
Cristo e a morte é lucro. Sera o
exilio? Do Senhor € a terra e tudo o



que a completa. O confisco dos bens?
Nada trouxemos para o mundo, de
modo que nada podemos levar dele.
Eu rio de tudo o que é assustador
neste mundo e de seus bens. Eu ndo
temo a morte nem invejo a riqueza.
Néao tenho nenhum desejo de viver se
ndo for para o seu bem. Por isso eu
lhes falo do que acontece agora
exortando vossa caridade a
confiar”[16].

As dificuldades de dispersao que o
mundo nos apresenta ndo devem nos
desanimar. Contemporaneo do
Crisostomo, Santo Agostinho pregava
mais a alegria do que o lamento: “Por
que, entdo, vocé tem que pensar que
qualquer tempo passado foi melhor
do que os atuais? Desde o primeiro
Addo até o Adao de hoje, esta é a
perspectiva humana: trabalho e suor,
espinhos e abrolhos. Desencadeou-se
sobre nos algum diluvio? Passamos
aqueles momentos dificeis de fome e
de guerras? A historia nos conta tudo



isso precisamente para que nos
abstenhamos de protesto contra Deus
nos tempos atuais. Que terriveis
foram aqueles tempos! O simples fato
de ouvir ou ler sobre eles ndo nos faz
tremer? Portanto, temos mais um
motivo para alegrar-nos de viver
neste tempo do que para queixar-nos
dele”[17].

Embora existam guerras, epidemias,
novas formas de pobreza e
perseguicdo, desde a mais cruel, por
parte de fundamentalismos que se
dizem religiosos, até as mais
refinadas, como laicismos que
podem chegar a ser igualmente
fundamentalistas — basta pensar nos
obstaculos a objecao de consciéncia
em varios paises do Ocidente — a
confianca em Deus é mais forte do
que todas as dificuldades. £ uma
esperanca que nasce do amor e,
portanto, ndo desilude (cf. Rm 5,5).
Somos chamados a glorificar a Deus
no mais profundo do nosso ser, a



comecar pelo do coracdo, onde Ele
unifica tudo, em uma gloria divina,
que é o peso do Amor, uma forca
avassaladora que nos permite dar
razdo de nossa esperanca (cfr 1. Pe 3,
15): Cristo vive em nos.

Dezesseis séculos depois de
Crisostomo e Santo Agostinho, Sdo
Josemaria lancou um grito cheio de
otimismo: “Vocés devem sempre
sentir em seu corac¢ao este grito, que
tenho como esculpido na minha
alma: omnia in bonum, tudo €é para o
bem! E Sdo Paulo que nos da esta
doutrina de serenidade, de alegria,
de paz, de filiacdo com Deus: porque
o Senhor nos ama como um Pai, e é
sapientissimo e todo-poderoso:
omnia in bonum! (Cfr. Rm 8,28)”[18].

Comentava Dom Alvaro: “Quando o
Padre escreveu esta Instrugdo, em
1941, tinhamos acabado de sair da
grande tragédia da Guerra Civil
Espanhola e a Segunda Guerra



Mundial tinha comecado. A situacgao
era verdadeiramente apocaliptica: e,
na Igreja, pelo comportamento de
uns e outros, produziram-se perdas
significativas, feridas abertas. A
Espanha, que havia saido sangrando
e destrocada da guerra civil, estava
em perigo de ser envolvida nesse
conflito muito maior. O Padre
pensava na possibilidade de estar
sozinho novamente — como na
anterior guerra espanhola — com
todos os seus filhos dispersos pelas
diversas frentes de guerra ou detidos
em prisdes”[19].

Parte da nossa unidade de vida é
amar o lugar e o tempo em que Deus
nos colocou: é emocionante poder
trabalhar e melhorar este mundo, ao
mesmo tempo em que temos a
cabeca no céu. Criacdo e redencdo se
realizam dinamicamente hoje, aqui e
agora, sempre que estejamos
vibrantes para conhecer e
compreender o nosso mundo, ama-lo



com otimismo, como fez Sao
Josemaria, que também convidava a
deixar de sonhar “falsos sonhos”[20]
e fugir de qualquer “mistica do
oxala”[21].

No nosso ambiente, tentamos nos
mostrar como somos: “Ao apresentar-
Nnos como o0 que Somos, Como
cidaddos comuns — encarregando-se,
cada um, de suas responsabilidades
pessoais: familiares, profissionais,
sociais, politicas —, ndo fingimos
nada, porque este procedimento ndo
é o resultado de uma tatica. E
exatamente o oposto: € naturalidade,
¢ sinceridade, é manifestar a verdade
da nossa vida e da nossa vocacao.
Nos somos pessoa da rua” [22].

Deus nos quer neste mundo

Atualmente, testemunhamos graves
acontecimentos que mostram a acao
do demonio no mundo. Apesar de
que “cada época da historia leva
consigo elementos criticos — comenta



o Papa - pelo menos nos altimos
quatro séculos, as certezas
fundamentais que constituem a vida
dos seres humanos nunca estiveram
tdo abaladas como em nossa época
(...). E uma mudanga que diz respeito
a propria forma como a humanidade
desenvolve a sua existéncia no
mundo”[23].

Também Sao Josemaria ao ver
aproximar-se essa decadéncia,
proclamava com acentos proféticos:
“Soa como um colossal non serviam
(Jer 2,20) na vida pessoal, na vida
familiar, no trabalho e na vida
publica. As trés concupiscéncias (cfr.
1 Jo 2,16) — o mundo, o demonio e a
carne —sao como trés forcas
gigantescas que desencadearam uma
impressionante vertigem de luxuria,
de presuncdo orgulhosa da criatura
em suas proprias forgas e desejo de
riquezas. Toda uma civilizacéo esta
oscilando, impotente e sem recursos
morais”[24].



O amor ao mundo nao nos impede
ver o que ndo € bom, o que precisa
de purificacdo, o que deve ser
transformado. Temos que aceitar a
realidade como ela é, tal como se
apresenta, com suas luzes e sombras.
E isso requer vibrar com as coisas,
conhecer os problemas, relacionar-
nos com muitas pessoas, ler, ouvir.
Para amar a Deus ndo temos nada
melhor do que o mundo em que Ele
mesmo nos chamou a viver,
confiando sempre na oragao que o
Filho eleva ao Pai: “N&o pec¢o que o0s
tires do mundo, mas sim que 0s
preserves do mal” (Jo 17,15).

Amando este mundo, que é tal como
€, e Nos serve para a nossa propria
santificacdo e amizade com 0s
outros, iremos a Jesus para melhora-
lo, para transforma-lo, convertendo-
nos dia apos dia. Nossa Senhora fez
Jesus crescer na vida comum de
Nazaré. Agora, inteiramente
dedicada a sua missao de nossa Mae,



Ela nos ajuda a ponderar cada evento
em nosso coracdo (cfr. Lc 2,51) para
descobrir a presenca de Deus que
nos chama todos os dias. “Nés, filhos
—volto a dizé-lo — somos pessoas
comuns. E quando trabalhamos nas
coisas temporais, nos fazemos isso
porque esse é o nosso lugar, onde
encontramos Jesus Cristo, onde a
nossa vocacio nos deixou”[25]. E ai
que brilha essa luz da alma, que
reflete a eterna bondade do Senhor.
E, com essa luz, Deus ilumina o
mundo.

Por: Guillaume Derville

Traducdo: Monica Diez

[1]Sdo Pedro Crisélogo, Serméao 108:
PL 52, 499-500.



[2] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
10. Cfr. Sdo Tomas de Aquino, Sup.
Ev. Matt. (Mt 6, 22).

[3]1Ibidem.
[4]E Cristo que passa, 11.

[S] L. de Celaya, “Unidad de vida”, em
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo - Instituto Histérico San
Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos 2013, Espanha, 1222.

[6] Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen Gentium (21-X1-1964), 9.

[7] E Cristo que passa, 16.
[8]E Cristo que passa, 106.

[9] Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes (7-XI1-1965), 22.

[10]Ibidem, 43.

[11]Catecismo da Igreja Catdlica, 407.



[12] Cfr. Sdo Jodo Paulo II, Ex. Ap.
postsinodal Christifideles laici (30-
XIII-88), 17 e 59.

[13]S&do Josemaria, Caminho, 353.

[14] Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 71.

[15]Catecismo da Igreja Catolica, 530.

[16] Sdo Jodo Cris6stomo, Homilia,
1-3: PG 52, 427-430.

[17] Santo Agostinho, Sermon
Caillau-Saint Yves 2, 92: PLS 2,
441-442, cit. em Liturgia horarum,
lectio da quarta-feira da XX semana
do Tempo Comum.

[18] S&o Josemaria, Instrugdo, 8-
XI1-1941, 34.

[19] Bem-aventurado Alvaro del
Portillo, nota 48 a Instrucdo, 8-
X11-1941, 34.



[20] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
8.

[21] S&0 Josemaria, Entrevistas, 88.
Cfr. S. Sanz, “O otimismo criacional
de Sdo Josemaria”, em J. Lopez (ed.)
Sdo Josemaria e o pensamento
teologico, Atti del Convegno
Teologico, vol. 1, Edusc, Roma 2014,
230; A. Rodriguez Lufio, “San
Josemaria e la teologia morale”, en
Ibidem, 308; “Epilogo. Unidad de
vida”, en E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria: estudio de teologia
espiritual, vol. 3, Rialp, Madri 2013,
617-653.

[22] S&0 Josemaria, Carta 19-111-1954,
27.

[23] Francisco, Discurso, 22-111-2013.

[24] S&o Josemaria, Carta 14-1I-1974,
10.



[25] S&o Josemaria, Carta 19-111-1954,
29.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/em-espirito-e-
em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/

	‘Em espírito e em verdade’: criar a unidade de vida (1)

