
opusdei.org

“Em casa e no
caminho, ao deitar e
levantar”: o plano de
vida (1)

O plano de vida espiritual não é
um “sistema”, mas o
compromisso de um
relacionamento: de um filho
com o seu Pai. E esse
relacionamento é o núcleo da
santidade.

07/02/2025

“Ouve”: esse é o início de uma das
grandes orações do Antigo



Testamento, conhecida como Shema
Israel. Ela aparece no livro de
Deuteronômio, e Jesus a cita em
resposta à pergunta sobre o primeiro
e maior mandamento: “Ouve, ó
Israel! O Senhor nosso Deus é o único
Senhor. Amarás o Senhor teu Deus
de todo o teu coração, de toda a tua
alma, de todo o teu entendimento e
com toda a tua força!” (Deut 6,4-5; Mc
12,29-30). Mas a oração não se refere
apenas a esse mandamento. Ela
também enfatiza a importância de
ações práticas diárias, para manter o
coração e a mente em sintonia com
Deus: “Os mandamentos que hoje te
dou serão gravados no teu coração.
Tu os inculcarás a teus filhos e deles
falarás, seja sentado em tua casa, seja
andando pelo caminho, ao te deitares
e ao te levantares. Hás de prendê-los
à tua mão como sinal, e os levarás
como uma faixa frontal diante dos
teus olhos. Tu os escreverás nos
umbrais e nas portas de tua
casa” (Deut 6,6-9).



Para um cristão, esse é um forte
chamado para viver com o coração
em constante diálogo com Deus, o
Pai, o Filho e o Espírito Santo. Os
santos e os autores de espiritualidade
sempre propuseram formas
concretas de alimentar esse diálogo,
como dedicar um tempo à oração e à
leitura espiritual, frequentar a
Eucaristia, rezar o terço e terminar o
dia com um exame de consciência.
Com o mesmo sentido prático, São
Josemaria começou a falar muito
cedo de um plano de vida espiritual;
ou mais simplesmente, como era
costumava chamá-lo na época,
“plano de vida”[1].

Metas, objetivos e processos

Em uma de suas cartas a Timóteo,
São Paulo incentiva seu jovem
discípulo a viver uma vida de
piedade e santidade com espírito
esportivo: “Exercita-te na piedade. Se
o exercício corporal traz algum



pequeno proveito, a piedade, esta
sim, é útil para tudo, porque tem a
promessa da vida presente e da
futura” (1 Tim 4, 7-8). Em outras
cartas, também, São Paulo lembra a
seus ouvintes que Deus quer que
cooperemos com a sua graça; e, mais
uma vez, compara nossa
correspondência com o esporte: “Nas
corridas de um estádio, todos
correm, mas bem sabeis que um só
recebe o prêmio. Correi, pois, de tal
maneira que o consigais” (1 Cor 9,24)
[2].

No esporte, como em muitas outras
áreas da vida, é importante definir
metas e objetivos. Se uma pessoa vai
à academia só para dar uma olhada e
fazer a primeira coisa que lhe vem à
cabeça, provavelmente está
perdendo tempo e logo acabará
ficando entediada, ou, pior, pode se
machucar. Podemos dizer o mesmo
sobre o aprendizado de algo
importante, o desenvolvimento de



um projeto ou o lançamento de um
negócio. Sem metas e objetivos, é
fácil ficar desorientado e distraído e
perder o investimento. Portanto,
quando olhamos para nossa vida
como Deus a contempla – ou seja,
com todas as pequenas coisas que a
compõem, mas em toda a sua
amplitude e profundidade – também
precisamos de uma meta clara: ser
santos, guiados e “inundados” pela
graça[3], e ajudar muitas pessoas a
encontrar e desfrutar a felicidade da
vida em Deus.

Entretanto, a definição de metas e
objetivos claros tem suas limitações.
Por exemplo, para ganhar um
campeonato, desenvolver um
negócio bem-sucedido ou tirar boas
notas, não basta ter ideias claras
sobre o que queremos. Para obter
bons resultados, é necessário não
apenas visualizar metas ambiciosas,
mas também estabelecer um método
adequado. Para um técnico, por



exemplo, o método é a maneira como
os jogadores são selecionados e os
treinamentos são realizados. Para
um empresário, o método é a forma
como os funcionários são
contratados, como se desenvolvem as
ideias de produtos e como as
campanhas de marketing são
implementadas. Para um estudante,
o método é a maneira de fazer
anotações, realizar um plano de
leituras e estudar para as provas.

Na vida espiritual, ter um plano de
vida concreto é como ter um
“método” para facilitar (mesmo que
seja só eliminando obstáculos) o
trabalho do Espírito Santo que nos
guia e transforma[4]. “O convite para
a santidade, dirigido por Jesus Cristo
a todos os homens sem exceção,
requer de cada um que cultive a vida
interior, que se exercite diariamente
nas virtudes cristãs”[5]. Para começar
o caminho em direção à santidade, é
preciso em primeiro lugar propor-se



esta meta. Mas se nos concentrarmos
apenas na meta, logo ficaremos
desanimados. Diante da nossa
inconstância e fraqueza, poderíamos
facilmente ficar impacientes conosco
mesmos, ou até mesmo com Deus,
pensando que não somos bons o
suficiente ou que Deus nunca quis
que tivéssemos um objetivo tão alto.
São Paulo, por exemplo, nos
incentiva a rezar sem cessar (cf. 1
Tess 5,17). No entanto, precisamos
pensar como conseguir fazer isso de
forma realista e sustentável. Seria
difícil, por exemplo, rezar sempre do
mesmo jeito, assim como pode ser
difícil, ou pelo menos pouco
saudável, alimentar-se de um único
alimento..

Por isso, São Josemaria nos exortava
a ser fiéis ao plano de vida, que
constitui uma “dieta espiritual”
especialmente concebida e
equilibrada para as pessoas que
querem se santificar no meio da rua:



“quem cumpre nossas Normas de
vida — que aquele que luta para as
cumprir —, tanto na saúde como na
doença, na juventude e na velhice,
quando há sol e quando há
tempestade, quando não lhe custa
observá-las e quando lhe custa, esse
meu filho está predestinado, se
perseverar até o fim: estou certo de
sua santidade”[6].

Essa fidelidade, no entanto, não é
comparável à aplicação do estudante
que tira boas notas porque dedica
tempo aos estudos. No contexto da
graça, embora se considere o esforço
pessoal, as coisas são um pouco
diferentes do que no meramente
natural. Já recebemos com
abundância a santidade, a grandeza
para a qual Deus nos chama, como
um dom e ela continua a ser
concedida a nós como algo gratuito,
especialmente por meio dos
sacramentos. Portanto, mais do que
força heroica, o que é necessário é



muita humildade: pobreza de
espírito e gratidão por tudo o que
Deus nos dá. Ele quer ter cada vez
mais intimidade e sintonia conosco,
quer que nos apoiemos nele acima
de tudo e nos deixemos transformar
por sua graça. E isso, o esforço para
manter uma vida de diálogo
contínuo com um Deus que já habita
em nós, é a essência da santidade.
Desse ponto de vista, o plano de vida
espiritual não é um método; é o
compromisso, profundamente
enraizado em nós, com um
relacionamento: o de um filho com
seu Pai. E esse relacionamento é o
núcleo da santidade.

Guiados pelo Espírito

O esforço necessário para seguir um
plano de vida traz consigo alguns
riscos dos quais devemos nos
prevenir. Um risco é prestarmos
muita atenção ao cumprimento do
próprio plano e pouca atenção ao



relacionamento que o plano
pretende promover. Em outras
palavras, podemos esquecer que a
santidade pessoal não é o resultado
de uma série de coisas que fazemos,
mas uma transformação que
somente o Espírito Santo pode
realizar em cada um de nós: “Cultiva
o trato com o Espírito Santo – o
Grande Desconhecido –, que é quem
te há de santificar. Não te esqueças
de que és templo de Deus. – O
Paráclito está no centro da tua alma:
escuta-O e segue docilmente as suas
inspirações”[7].

O papel do Espírito Santo não
consiste simplesmente em nos ajudar
e auxiliar em nossos esforços para
sermos santos; pensar assim seria
ver as coisas de cabeça para baixo.
Ele é o principal motor, o guia, a
própria arquitetura de nossa
santidade[8]. Poderíamos até dizer
que é impossível crescer em
santidade simplesmente elaborando



um plano. Não apenas porque o
empreendimento está além de nossas
forças, mas também porque não
sabemos muito bem em que consiste
nossa santidade ou que forma ela
deve assumir: à medida que
avançamos na vida (às vezes até
mesmo em um dia!), ela acaba se
mostrando como algo muito
diferente – muito melhor e mais belo
– do que imaginávamos no início.
Portanto, apegar-se a uma ideia
muito restrita de “nossa santidade”
pode até se tornar um obstáculo à
obra do Espírito Santo em nossa
alma.

É claro que há muitos elementos em
comum na vida dos santos, porque a
santidade é a obra de arte do Espírito
Santo, que forma Cristo em nós e nos
conduz ao Pai [9]. Além disso, o
mesmo Espírito inspirou vários
carismas e espiritualidades na Igreja,
apresentando-nos caminhos
concretos que podemos seguir. No



entanto, mesmo uma vocação
específica na Igreja – seja a vocação
para a Obra ou a participação em
qualquer outra família espiritual –
não esgota a criatividade do Espírito
Santo, nem elimina as características
únicas de cada pessoa. Pelo
contrário, cada um desses caminhos
oferece os meios para purificar e
elevar essas características. Por isso,
o Padre nos escreveu que “o espírito
da Obra, tal como o Evangelho, não
se sobrepõe ao nosso ser, mas o
vivifica: é uma semente destinada a
crescer na terra de cada um”[10].

São Josemaria estava bem consciente
disso quando elaborou o plano de
vida espiritual para os seus filhos no
Opus Dei. Sem menosprezar a
importância das práticas concretas
de piedade, escreveu: “Não devem
converter-se em normas rígidas,
numa espécie de compartimentos
estanques; marcam um itinerário
flexível, ajustado à tua condição de



homem que vive no meio da rua,
com um trabalho profissional intenso
e deveres e relações sociais que não
deves descurar, porque nesses
afazeres prossegue o teu encontro
com Deus. O teu plano de vida tem
de ser como essa luva de borracha
que se adapta com perfeição à mão
que a usa”[11]. Nesse sentido, também,
costumava dizer que na Obra “pode-
se percorrer o caminho de várias
maneiras. À direita, à esquerda, em
zigue-zague, caminhando ou a
cavalo. Há cem mil maneiras de
percorrer o caminho divino: de
acordo com as circunstâncias, será
obrigatório para cada um, porque
sua consciência assim lhe impõe,
seguir um ou outro desses
procedimentos. A única coisa
necessária é não se desviar”[12].

Mas, precisamente porque nossa
santidade é algo mais belo e pessoal
do que qualquer protocolo genérico,
um plano de vida espiritual é



precisamente um meio de santidade.
Os momentos diários de oração e
leitura espiritual, a recepção
frequente dos sacramentos, o
acompanhamento espiritual
constante e a formação – todas essas
coisas são extremamente
importantes, mesmo que a santidade
não consista somente em praticá-las.
São maneiras pelas quais
permanecemos em constante diálogo
com Deus, nos familiarizamos com a
sua presença invisível em nossas
vidas, o escutamos e estamos prontos
para seguir suas inspirações com
docilidade; maneiras que, no final,
nos levam a “permanecer em seu
amor” (cf. Jo 15,9).

A diferença entre esses meios e a
primazia da ação do Espírito Santo
também deve se refletir no
acompanhamento espiritual que
recebemos e oferecemos aos outros.
Especialmente quando começamos a
trilhar o caminho, precisamos nos



esforçar para adquirir hábitos que
consolidem nosso plano de vida
espiritual. Mas, desde o início, e cada
vez mais, devemos também prestar
atenção a aspectos mais pessoais e
relacionais: o que o Espírito Santo
está me dizendo? Há diálogo e afeto
em minha oração? Estou realmente
buscando o Senhor? Onde está meu
coração durante a Santa Missa ou
quando rezo o terço? Minha leitura
diária do Evangelho é um encontro
com Jesus? Minha visita ao
Santíssimo Sacramento tem sido uma
visita a Alguém que amo? Procuro
corresponder às inspirações do
Espírito Santo?

Quanto mais dóceis formos à ação
suave do Espírito Santo em nosso
coração, mais paz e alegria
encontraremos ao viver nosso plano
de vida. Para dar um exemplo desta
ideia: perceberemos que Deus quer
que sejamos como treinadores que
têm objetivos altos, mas que também



amam o jogo e amam seus jogadores;
como empresários que gostam da
aventura empresarial e querem
servir aos outros e fazer com que
seus funcionários prosperem; ou
como estudantes que gostam de
aprender e descobrir novos campos
de conhecimento. Nosso Padre
sempre desejou nos levar por este
caminho: “Deixa-te levar pela graça!
Deixa teu coração ser levado pela
graça, deixa-o voar! Porque, se é
verdade que o coração do homem
está inclinado a coisas baixas,
também tem asas para voar alto, até
o Coração de Deus”[13].

[1] Cfr. São Josemaria, Amigos de Deus,
nn. 149-153; E. Álvarez, opusdei.org/
pt-br/article/plano-de-vida-opus-dei-
dicionario-sao-josemaria/.

https://opusdei.org/%22Plano%20de%20vida%22,%20em%20Dicion%C3%A1rio%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria%20Escriv%C3%A1%20de%20Balaguer
https://opusdei.org/%22Plano%20de%20vida%22,%20em%20Dicion%C3%A1rio%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria%20Escriv%C3%A1%20de%20Balaguer
https://opusdei.org/%22Plano%20de%20vida%22,%20em%20Dicion%C3%A1rio%20de%20S%C3%A3o%20Josemaria%20Escriv%C3%A1%20de%20Balaguer


[2] Cfr. também Filip 3,13-14; 2 Tim
4,7-8.

[3]“Quantas vezes não te verás
inundado, ébrio de graça de Deus!
Que grande pecado se não
correspondes!” (São Josemaria, Forja,
n. 1007).

[4] Cfr. Rom 8,14-17; 2 Cor 3,18.

[5]Amigos de Deus, n. 3.

[6] São Josemaria, Carta 2, n. 59.

[7]São Josemaria, Caminho, n. 57.

[8] Cf. J. Philippe, Na escola do Espírito
Santo, Quadrante Editora, 2017, cap.
1.

[9] Cfr. Rom 8,9-16; Ef 2,18.

[10] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 11.

[11]Amigos de Deus, n. 149.



[12]São Josemaria, Carta 10, n. 19.

[13]São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar em Santiago, Chile,
29/06/1974, citado em Catequesis en
América (1974), vol. II, p. 45 (AGP,
biblioteca, P04).

Oskari Juurikkala

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/em-casa-e-no-
caminho-ao-deitar-e-levantar-o-plano-

de-vida-1/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/em-casa-e-no-caminho-ao-deitar-e-levantar-o-plano-de-vida-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/em-casa-e-no-caminho-ao-deitar-e-levantar-o-plano-de-vida-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/em-casa-e-no-caminho-ao-deitar-e-levantar-o-plano-de-vida-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/em-casa-e-no-caminho-ao-deitar-e-levantar-o-plano-de-vida-1/

	“Em casa e no caminho, ao deitar e levantar”: o plano de vida (1)

