
opusdei.org

Educar na
temperança e na
sobriedade (2)

“Quem é senhor de si mesmo
possui maravilhosas
possibilidades para entregar-se
ao serviço do próximo e de
Deus, e alcançar, assim, a
máxima felicidade”. Segundo
editorial sobre como educar os
adolescentes na temperança.

12/05/2019

A adolescência oferece novas
possibilidades para educar na



temperança, pois o jovem tem uma
maior maturidade, e isso facilita a
aquisição de virtudes, que exigem
interiorizar hábitos e motivos de
comportamento. Embora a criança
possa acostumar-se a fazer coisas
boas, somente quando alcança uma
certa maturidade afetiva e
intelectual pode aprofundar no
sentido das próprias ações e
valorizar as suas consequências.

Na adolescência é importante
explicar o porquê de alguns
comportamentos, percebidos pelo
jovem talvez como formalismos; ou
de alguns limites que convém pôr na
conduta, e que talvez vejam como
simples proibições. Em resumo,
temos de aprender a dar razões
válidas pelas quais vale a pena ser
temperados. Por exemplo, na
maioria dos casos não será
argumento suficiente falar da
necessidade de moderar-se
(sobretudo no campo das diversões,



em contraposição ao estudo) para
conseguir um futuro profissional
futuro e brilhante; embora se trate
de um raciocínio legítimo, põe o foco
numa realidade longínqua e sem
interesse para muitos jovens.

É mais eficaz mostrar como a virtude
é atrativa já agora, fazendo presentes
os ideais magnânimos que
preenchem os seus corações, os
motivos que os estimulam, os seus
grandes amores: a generosidade com
os necessitados, a lealdade com os
amigos, etc. Convém não esquecer
que a pessoa temperada e sóbria é a
que melhor pode ajudar os demais.
Quem é senhor de si mesmo possui
maravilhosas possibilidades para
entregar-se ao serviço do próximo e
de Deus, e alcançar, assim, a máxima
felicidade e paz possíveis nesta terra.

Além disso, a adolescência apresenta
novas circunstâncias em que ser
sóbrios e temperados. À curiosidade



natural de quem progressivamente
foi aprendendo a “estrear” na vida e
a caminhar pelo mundo, junta-se
uma nova sensação de domínio sobre
o próprio futuro. Aparece assim o afã
de provar e experimentar tudo, que
facilmente se identifica com a
liberdade. Querem sentir-se livres de
coação, o que faz com que
comentários ou referências a
horários, ordem, estudo, despesas,
possam ser percebidos como
“injustas imposições”.

Por outro lado, essa visão tão
generalizada no ambiente atual é
promovida e potencializada em
muitos casos por um sem número de
interesses comerciais, que tentam
converter esses desejos juvenis em
um grande negócio.

É o momento dos pais não se
deixarem sobrepujar pelas
circunstâncias, pensarem
positivamente, procurarem soluções



criativas, raciocinarem junto com os
filhos, acompanharem-nos na busca
da verdadeira liberdade interior,
exercitarem a paciência e rezarem
por eles.

Uma chave para a felicidade

Boa parte da publicidade nas
sociedades ocidentais dirige-se aos
jovens, que nos últimos anos
aumentaram notavelmente o seu
poder aquisitivo. As diferentes
marcas difundem modas, propondo
estilos de vida com que alguns se
identificam, ao mesmo tempo em
que outros se diferenciam.

A “posse” de objetos de uma
determinada marca assegura, de
alguma forma, inserção social; uma
pessoa é aceita no grupo, sente-se
integrada, não tanto pelo que é, mas
pelo que tem e representa perante os
demais. Com frequência, o consumo
entre os adolescentes não está
determinado pelo desejo de ter



(como nas crianças), mas como
maneira de expressar a
personalidade ou manifestar a sua
posição no mundo, através dos
amigos.

Ao mesmo tempo, a sociedade de
consumo incita a que as pessoas não
se conformem com o que têm, mas
experimentem o último lançamento
que o mercado oferece. Pode dizer-se
que estão como obrigadas a trocar de
computador ou carro a cada ano, ou
a adquirir o último celular – ou uma
determinada peça de roupa, que
depois quase nunca é usada –, a
acumular, pela simples satisfação de
possuir, músicas, filmes ou softwares
de todo tipo. São pessoas guiadas
pela emoção que produz comprar,
consumir; perderam o domínio sobre
as suas paixões.

Evidentemente, nem toda a culpa é
da publicidade ou do ambiente.
Talvez os educadores não tenham



sido suficientemente incisivos. Por
isso, convém que os pais e, em geral,
os que de algum modo se dedicam à
formação, perguntem-se com
frequência como fazer melhor o seu
trabalho, que é o mais importante de
todos, pois dele depende a felicidade
das gerações futuras, e a justiça e a
paz na sociedade.

Os pais devem ser conscientes de que
o estilo de vida e de gastos se reflete
no clima familiar. Como em tudo, é
necessário dar exemplo, de modo
que os filhos percebam, desde
pequenos, que viver conforme a
própria posição social não supõe cair
no consumismo ou no esbanjamento.
Por exemplo, em alguns países dizia-
se, antigamente, que “o pão é de
Deus, e por isso não se joga fora”. É
uma maneira concreta de fazer
entender que é preciso comer com o
estômago, e não com os olhos, e que
se deve terminar tudo o que foi
servido, com agradecimento, porque



há muitas pessoas que passam
necessidade; e, implicitamente, que
tudo o que recebemos e possuímos –
o pão nosso de cada dia – é dom que
devemos utilizar e administrar como
tal.

É compreensível o desejo de evitar
que os filhos careçam do que os
outros têm, ou de que disponham
daquilo que nos faltou a nós na sua
idade; mas não é lógico dar-lhes
tudo. Assim se fomentam as
comparações, um desejo ruim de
emulação que, se não for moderado,
pode degenerar numa mentalidade
materialista.

A sociedade em que vivemos está
cheia de graus, categorias e
estatísticas que, mais ou menos
conscientemente, incitam-nos a
competir. Deus nosso Senhor não faz
comparações. Diz-nos: Filho, tu
sempre estás comigo, e tudo o que
é meu, é teu[1]; para Ele todos



somos prediletos, igualmente
apreciados, queridos e valorizados.
Talvez seja este um dos segredos da
educação para a felicidade:
percebermos nós, e ajudar a que os
filhos o entendam, que sempre há
lugar para eles na casa do pai, que
cada um é querido porque si, que 
trata com o mesmo amor, e de
modo desigual, os filhos
desiguais[2].

Por fim, a formação na sobriedade
não se reduz a pura negação: é
preciso ensiná-la positivamente,
fazendo entender aos filhos como
conservar e usar melhor o que têm, a
roupa, os brinquedos. Dar-lhes
responsabilidade, de acordo com a
idade de cada um: ordem no quarto,
cuidado dos irmãos menores, tarefas
materiais na casa (preparar o café da
manhã, comprar pão, pôr para fora o
lixo, preparar a mesa, etc.). Fazendo-
os ver, com o exemplo, que eventuais
carências podem ser suportadas sem



lamentar-se, com alegria;
estimulando a sua generosidade com
os necessitados.

São Josemaria recordava com alegria
que o seu pai sempre dava esmolas,
mesmo depois da sua falência. São
aspectos do dia a dia que criam uma
atmosfera familiar na qual se nota
que o verdadeiramente importante
são as pessoas.

POSSUIR O MUNDO

Tu, porém, controla-te em tudo[3]:
a breve instrução de São Paulo a
Timóteo é válida para todos os
tempos e lugares. Não é um critério
exclusivo para alguns chamados a
uma entrega particular, nem apenas
algo que devem viver os pais, mas
que não podem “impor” aos filhos.
Trata-se, pelo contrário, de que os
pais e educadores descubram e
apliquem o seu significado a cada
idade, a cada tipo de pessoa, e a cada
circunstância.



Exige atuar com prudência – pondo
os meios habituais: pensar, pedir
conselho, etc. –, para saber acertar
nas decisões. E se, apesar de tudo, os
rapazes e as garotas não
compreendessem num primeiro
momento a conveniência de alguma
medida e protestassem, depois
saberão apreciar e acabarão
agradecendo. Por isso, é preciso
munir-se de paciência e fortaleza, já
que há poucos campos em que é
necessário ir tão contracorrente
como neste.

Em relação a isso, todos devemos ter
bem presente que não é critério
válido para fazer algo o fato de que
esteja muito generalizado: Não vos
acomodeis a este mundo. Pelo
contrário, deixai-vos transformar,
adquirindo uma nova
mentalidade, para poderdes
discernir qual é a vontade de Deus:
o que é bom, o que lhe é agradável,
o que é perfeito[4].



Nesse sentido, convém pôr medida
ao que damos aos filhos; aprende-se
a ser sóbrio sabendo administrar o
que se tem. Referindo-se
concretamente ao dinheiro, São
Josemaria advertia aos pais: Com o
excesso de mimos, vocês os
aburguesam bastante. Quando
não é o pai, é a mãe. E quando não,
a vovozinha. E às vezes os três,
cada um por sua conta, e guardam
segredo. O rapaz, com os três
segredos, pode perder a alma.
Entrem em acordo. Não sejam
tacanhos com os filhos, mas
tenham em conta a capacidade de
cada um, a serenidade de cada
um, a possibilidade de se
autogovernar: e que não tenham
nunca abundância, até que sejam
eles a ganhá-la[5]. É preciso ensinar
a administrar o dinheiro, a comprar
bem, a utilizar instrumentos – como
o telefone – cujas faturas são pagas
no fim do mês, a reconhecer quando



se está gastando pelo prazer de
gastar...

De qualquer forma, o dinheiro é
apenas um aspecto da questão. Algo
análogo acontece com o uso do
tempo. Moderar o tempo dedicado ao
entretenimento, aos hobbies, ou ao
esporte, faz parte de uma vida
temperada. A temperança nesse
campo permite liberar o coração
para dedicar-se a coisas que nos
ajudam a sair de nós próprios e nos
permitem enriquecer-nos, cultivando
a vida familiar ou as amizades. Por
exemplo, o estudo ou a dedicação de
tempo aos mais necessitados, algo
que convém fomentar nas crianças
desde pequenas.

Temperar a curiosidade, fomentar
o pudor

A temperança cria a alma sóbria,
modesta, compreensiva; confere-
lhe um recato natural que é
sempre atraente, porque se nota



na conduta o império da
inteligência[6]. Com estas palavras,
São Josemaria sintetiza os frutos da
temperança e os associa a uma
virtude muito particular: o recato,
que poderíamos entender como uma
modalidade do pudor e da modéstia.

“Modéstia” e “pudor” são partes
integrantes da virtude da
temperança[7], pois outro dos
campos desta virtude é,
precisamente, a moderação do
impulso sexual. “O pudor protege o
mistério da pessoa e do seu amor.
Convida à paciência e à moderação
na relação amorosa e exige que se
cumpram as condições do dom e do
compromisso definitivo do homem e
da mulher entre si. O pudor é
modéstia. Inspira a escolha do
vestuário, mantém o silêncio ou o
recato onde se adivinha o perigo
duma curiosidade malsã. O pudor é
discrição”[8].



Se o adolescente foi formando a sua
vontade durante a infância, possuirá,
chegado o momento, esse natural
recato que facilita enquadrar a
sexualidade de um modo
verdadeiramente humano. É
importante que o pai – com os filhos
– e a mãe – com as filhas – tenham
sabido ganhar a sua confiança para
explicar-lhes a beleza do amor
humano, à medida que vão
ganhando capacidade de
compreender.

Como aconselhava São Josemaria, o
pai tem que fazer-se amigo dos
filhos. Não tem outra saída senão
esforçar-se nisto, porque chega um
momento em que os pequenos, se o
pai não lhes falou, vão perguntar
por aí – com uma curiosidade por
um lado razoável e por outro
doentia – quais são as origens da
vida. Perguntam a um amigalhaço
desavergonhado, e então olham
com nojo para os seus pais.



Pelo contrário, se você – porque o
seguiu desde pequenino e vê que é o
momento – diz nobremente ao
menino, depois de invocar o Senhor,
qual é a origem da vida, o menino irá
abraçar a mãe porque foi tão boa, e a
você dar-lhe-á um beijo com toda a
alma e dirá: “Que bom é Deus, que se
serviu dos meus pais, dando-lhes
uma participação no seu poder
criador”. Não o dirá assim o menino,
porque não sabe; mas é o que
sentirá. E pensará que o amor de
vocês não é uma coisa suja, mas uma
coisa santa[9]. Isso será mais fácil se
não fugimos das perguntas que, com
naturalidade, vão fazendo as
crianças, e as respondemos conforme
a sua capacidade de entender.

Do mesmo modo que quando nos
referíamos a educar a temperança
nas comidas, também nesse caso o
exemplo é fundamental. Não basta
explicar; é preciso mostrar com fatos
que “não convém olhar o que não é



lícito desejar”[10], velando para que
tudo no lar possua o tom que se
respirava no lar de Nazaré.

Nesse sentido, o modo tão trivial com
que se apresenta a sexualidade em
muitas sociedades atuais, exige pôr
atenção nos meios de comunicação
como a televisão, a internet, os livros
ou videogames. Não se trata de
fomentar uma espécie de “temor
reverencial” em relação a essas
realidades, mas de aproveitá-las
como oportunidades educativas,
ensinando a usá-las com sentido
positivo e crítico, sem medo a rejeitar
o que faz mal à alma ou transmite
uma visão deformada da pessoa. É
preciso ter em conta – é evidente –
que, desde o primeiro momento, os
filhos são testemunhas
inexoráveis da vida dos seus pais.
Vocês não reparam, mas julgam
tudo, e às vezes julgam mal. De
maneira que as coisas que
acontecem no lar influem para



bem ou para mal nas criaturas de
vocês[11].

Se os filhos veem que os pais mudam
o canal de televisão quando aparece
uma notícia escabrosa, uma
propaganda de baixo nível ou uma
cena inconveniente em um filme; se
reparam que se informam sobre os
conteúdos morais de um espetáculo
ou de um livro antes de assistir ou
ler, está sendo transmitido o valor da
pureza. Se percebem, quando andam
na rua, que os seus pais – ou
educadores – não dão atenção a
determinada publicidade – e
inclusive os ensinam a não curiosear
ou a desagravar –, os filhos
assimilam que a pureza do coração é
algo que vale a pena, que merece ser
protegido, e que de algum modo
forma parte do ambiente familiar em
que vivem. “Ensinar o pudor às
crianças e adolescentes é despertá-
los para o respeito pela pessoa
humana”[12].



No entanto, velar pelo ambiente não
é – propriamente – educar na
temperança. É uma condição
indispensável para a vida cristã, mas
a virtude não se educa apenas
“evitando o mal” – aspecto
inseparável da vida da graça em
geral –, mas moderando os prazeres,
que, em princípio, são bons em si
mesmos. Por isso, é ainda mais
importante ensinar a usar as coisas e
os instrumentos que utilizam, mesmo
que os seus conteúdos sejam bons.

É evidente que ver televisão
indiscriminadamente, mesmo que
seja em família, acaba por dissolver o
ambiente do lar. Pior ainda é quando
cada quarto tem o seu próprio
aparelho e cada um “se fecha” para
ver os seus programas favoritos. Algo
análogo pode dizer-se do uso
indiscriminado (às vezes compulsivo)
de celulares ou computadores.



Como em tudo, uma utilização sóbria
desses instrumentos por parte dos
pais e educadores ensina os jovens a
fazer o mesmo. Com o agravante de
que, no caso dos pais, passar horas
diante da televisão “para ver o que
está passando”, não só acaba sendo
um mau exemplo, mas supõe
também uma falta de atenção aos
filhos, que veem os seus pais mais
atentos – pelo menos é o que parece –
a umas pessoas estranhas que a eles
próprios.

Se a temperança é senhorio, convém
recordar que não há ânimo mais
senhoril do que saber-se em
serviço: em serviço voluntário a
todas as almas! – É assim que se
ganham as grandes honras: as da
terra e as do Céu[13].

A temperança permite empregar o
coração e as capacidades da pessoa
em servir o próximo, em amar, o
único segredo da verdadeira



felicidade. Santo Agostinho, que teve
de lutar muito contra os apelos da
destemperança, explicava-o assim:
“Coloquemos a nossa atenção na
temperança, cujas promessas são a
pureza e a incorruptibilidade do
amor que nos une a Deus. A sua
função é reprimir e pacificar as
paixões que anseiam o que nos
desvia das leis de Deus e da sua
bondade, ou, o que é o mesmo, da
bem-aventurança. Aqui, com efeito,
tem a sua base a Verdade, cuja
contemplação, alegria e íntima união
nos faz ditosos; pelo contrário, os que
dela se afastam veem-se presos nas
redes dos maiores erros e
aflições”[14].

J. De la Vega, J.M. Martín

Educar na temperança e sobriedade
(Primeira parte)

https://www.opusdei.org.br/art.php?p=57360
https://www.opusdei.org.br/art.php?p=57360


[1][1]Lc, 15, 31.

[2] São Josemaria, Sulco, n. 601.

[3] 2 Tm 4, 4.

[4] Rm 12, 2.

[5] São Josemaria, Tertúlia no IESE
(Barcelona), 27-11-1972.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[7] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2521.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2522

[9] São Josemaria, Tertúlia em
Enxomil (Porto), 31-10-1972.

[10] São Gregório Magno, Moralia,
21.

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.


[11] São Josemaria, Tertúlia em
Pozoalbero (Jerez de la Frontera),
12-11-1972.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
2524.

[13] São Josemaria, Forja, n. 1045.

[14] Santo Agostinho, Os costumes da
Igreja Católica, cap. 19.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/educar-na-
temperanca-e-na-sobriedade-ii/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/educar-na-temperanca-e-na-sobriedade-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/educar-na-temperanca-e-na-sobriedade-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/educar-na-temperanca-e-na-sobriedade-ii/

	Educar na temperança e na sobriedade (2)

