
opusdei.org

Educar na
temperança e na
sobriedade (1)

“Tenham a coragem de educar
na austeridade – dizia São
Josemaria a um grupo de
famílias –: senão, não
conseguirão nada”. É nessa
virtude que se centra este novo
texto da série dedicada à
família.

14/05/2019

Ao educar, quando os pais negam aos
seus filhos algum desejo, é comum



que estes perguntem porque não
podem fazer o que todos fazem,
porque devem comer algo de que
não gostam, ou qual o motivo para
deixar de passar horas navegando na
internet ou brincando no
computador. A primeira resposta que
pode ocorrer é, simplesmente,
“porque não podemos permitir-nos
esse luxo”, ou “porque você ainda
tem deveres para terminar”, ou, no
melhor caso, “para que você não se
torne um caprichoso”.

São respostas até certo ponto válidas,
pelo menos para sair do aperto
momentâneo. Mas, sem pretendê-lo,
podem ocultar a beleza da virtude da
temperança, fazendo os filhos
pensarem que é uma simples
negação daquilo que nos atrai.

Pelo contrário, como qualquer
virtude, a temperança é
fundamentalmente afirmativa.
Capacita a pessoa a ser dona de si



mesma, põe ordem na sensibilidade e
na afetividade, nos gostos e desejos,
nas tendências mais íntimas do eu:
numa palavra, alcança-nos o
equilíbrio no uso dos bens materiais,
e ajuda-nos a aspirar ao bem
superior[1]. Segundo São Tomás, a
temperança situa-se na própria raiz
da vida sensível e espiritual[2]. Se
lemos com atenção as bem-
aventuranças, notamos que não por
acaso quase todas estão relacionadas
com essa virtude, de um modo ou
outro. Sem ela não se pode ver a
Deus, nem ser consolados, nem
herdar a terra e o Céu, nem suportar
com paciência a injustiça[3]: a
temperança dirige as energias
humanas para mover o moinho de
todas as virtudes.

Senhorio

O cristianismo não vê o prazer como
algo “permitido”. Considera-o algo
positivamente bom, que o próprio



Deus pôs na natureza das coisas,
para satisfação das nossas
tendências. Mas isso é compatível
com a consciência de que o pecado
original existe, e desordenou as
paixões. Todos compreendemos bem
porque São Paulo diz: Faço o mal
que não quero[4]; é como se o mal e
o pecado tivessem sido enxertados
no coração humano, que depois da
queda original encontra-se na
situação de ter que defender-se de si
próprio. Revela-se assim a função da
temperança, que protege e orienta a
ordem interior das pessoas.

Um dos primeiros pontos de Caminho
pode servir para situar o lugar da
temperança na vida das mulheres e
dos homens: Acostuma-te a dizer
que não[5]. São Josemaria explicava
ao seu confessor o sentido deste
pensamento, acrescentando que é
mais simples dizer que sim: à
ambição, aos sentidos...[6] Numa
tertúlia, comentava que, quando



dizemos sim, tudo é mais fácil;
mas quando temos que dizer não,
então vem a luta e, às vezes, o
resultado não é a vitória na luta,
mas a derrota. Portanto, temos de
acostumar-nos a dizer que não,
para vencer nessa luta. Porque
dessa vitória interna sai a paz
para o nosso coração, e a paz que
levamos aos nossos lares – cada
um ao seu –, e a paz que levamos à
sociedade e ao mundo[7]

Muitas vezes, dizer não traz consigo
uma vitória interna que é fonte de
paz. É negar-se àquilo que nos afasta
de Deus – às ambições do eu, às
paixões desordenadas –; é a via
imprescindível para afirmar a
própria liberdade; é o modo de
colocar-se no mundo e frente ao
mundo.

Quando alguém diz que sim a todos e
a tudo o que o rodeia ou apetece, cai
no anonimato. De alguma forma, se



despersonaliza: é como um boneco
movido pela vontade dos outros.
Talvez tenhamos conhecido alguma
pessoa assim, incapaz de dizer não
aos impulsos do ambiente ou aos
desejos dos que o rodeiam. São
pessoas aduladoras, nas quais o
aparente afã de serviço revela falta
de caráter ou, inclusive, hipocrisia;
são pessoas incapazes de complicar a
própria vida com um “não”.

Porque quem diz sim a tudo, no
fundo, demonstra que, além de si
mesmo, pouco lhe importa o resto.
Aquele que, pelo contrário, sabe que
guarda um tesouro no seu
coração[8], luta contra o que pode
ameaçá-lo. Por isso, “dizer não” a
algumas coisas é, sobretudo,
comprometer-se com outras, situar-
se no mundo, declarar ante os
demais a própria escala de valores, a
sua maneira de ser e de comportar-
se. Supõe – pelo menos – querer
forjar o caráter, comprometer-se com



o que realmente estima, e assim dá-lo
a conhecer com as suas ações.

A expressão “bem temperado”,
quando aplicado a algo ou alguém,
indica solidez, consistência: 
Temperança é espírito senhoril.
Senhorio que se conquista quando
temos consciência de que nem tudo
que experimentamos no corpo e na
alma deve ser deixado à rédea
solta. Nem tudo o que se pode
fazer se deve fazer. É mais cômodo
deixar-se arrastar pelos impulsos
que chamam de naturais; mas no
fim deste caminho encontra-se a
tristeza, o isolamento na miséria
própria[9].

O homem acaba dependendo das
sensações que o ambiente desperta
nele, procurando a felicidade em
sensações fugazes, falsas, que –
precisamente por serem passageiras
– nunca satisfazem. O destemperado
não pode encontrar a paz, vai



mudando de um lado para outro, e
acaba por apequenar-se numa busca
sem fim, que se converte numa
autêntica fuga de si mesmo. É um
eterno insatisfeito, que vive como se
não pudesse conformar-se com a sua
situação, como se fosse necessário
procurar sempre uma nova
sensação.

Além da temperança, em poucos
vícios vê-se melhor a servidão que
produz o pecado. Como diz o
Apóstolo, na sua desesperação
entregaram-se à libertinagem[10].
O destemperado parece ter perdido o
controle de si próprio, tão voltado
está à busca de sensações. Pelo
contrário, a temperança conta entre
os seus frutos com a serenidade e o
repouso. Não afoga nem nega os
desejos e paixões, mas faz o homem
verdadeiramente dono, senhor. A
paz, “tranquilidade na ordem”[11], só
se encontra em um coração seguro
de si mesmo e disposto a dar-se.



Temperança e sobriedade

Como ensinar a virtude da
temperança? São Josemaria abordou
essa questão em numerosas ocasiões,
insistindo em duas ideias
fundamentais: para educar, são
necessárias a fortaleza e o exemplo, e
promover a liberdade. Assim,
comentava que os pais devem
ensinar os seus filhos a viver com
sobriedade, a levar uma vida um
pouco espartana, isto é, cristã. É
difícil, mas temos de ser valentes:
tenham a coragem de educar na
austeridade; senão, não farão
nada[12].

Dessas ideias concluímos a
importância dessa virtude, mas pode
parecer surpreendente que São
Josemaria considere que uma vida
“espartana” seja sinônimo de algo
“cristão”, ou, ao contrário, que o
“cristão” se explique pelo
“espartano”. Parece que a solução



desse paradoxo está em relacionar a
“vida espartana” com a importância
que tem a “valentia” – parte da
virtude da fortaleza – para educar a
temperança.

Além disso, aqui é necessário
distinguir dois sentidos da valentia:
em primeiro lugar, é preciso ser
valente para assumir pessoalmente
esse modo de vida espartano – quer
dizer, cristão. Ninguém dá o que não
tem, e mais ainda se consideramos
que para ensinar a virtude da
temperança são essenciais o exemplo
e a experiência própria.
Precisamente por tratar-se de uma
virtude cujas ações se dirigem ao
desprendimento, é fundamental que
os educandos vejam diante de si os
seus efeitos.

O modo mais simples e natural de
transmitir esta virtude é criando um
ambiente familiar adequado. Se os
filhos veem que os pais renunciam



com elegância ao que consideram
um capricho, ou sacrificam o seu
descanso para atender a família –
por exemplo, ajudando-os nas tarefas
escolares, ou banhando ou dando a
comida aos menores ou brincando
com eles –, assimilarão o sentido
dessas ações e relacioná-las-ão com a
atmosfera que se respira no lar.

Em segundo lugar, é preciso valentia
também para propor a virtude da
temperança como um estilo de vida
bom e desejável. É verdade que
quando os pais vivem de modo
sóbrio, será mais fácil sugeri-la por
meio de comportamentos concretos.
Mas, às vezes, podem ficar em
dúvida se não estarão interferindo
na legítima liberdade dos filhos, ou 
impondo-lhes, sem direito, o próprio
modo de viver. É possível que
cheguem a perguntar-se se é eficaz
impor ou mandar algo que os filhos,
ao que parece, não podem ou não
querem assumir. Ainda que lhes



neguemos um capricho, o desejo não
permanece, principalmente quando
os amigos têm isso? Não estamos
fazendo com que se sintam
“discriminados” nas suas relações
sociais? Ou, pior ainda, não é uma
ocasião para que se distanciem dos
pais?

No fundo, se somos realistas,
percebemos que nenhum desses
motivos é convincente. Quando uma
pessoa se comporta com sobriedade,
descobre que a temperança é um
bem, e que não se trata de carregar
os filhos com um fardo insuportável,
mas de prepará-los para a vida. A
sobriedade não é simplesmente um
modelo de conduta que uma pessoa
“escolhe” e que não pode ser imposta
aos outros, mas uma virtude
necessária para pôr ordem no caos
que o pecado original introduziu na
natureza humana.



Trata-se de tomar consciência de que
toda pessoa humana deve lutar por
adquiri-la, se quiser ser dona e
senhora de si mesma. É preciso
convencer-se de que não é suficiente
o bom exemplo para educar. Faz
falta saber explicar, saber fomentar
situações nas quais podem exercitar
a virtude e, se for o caso, saber opor-
se – e pedir ao Senhor as forças para
fazê-lo – aos caprichos que o
ambiente e os apetites da criança –
certamente naturais, mas
impregnados por uma
concupiscência incipiente –
reclamam.

Liberdade e temperança

Enfim, trata-se de educar na
temperança e na liberdade
simultaneamente: são dois âmbitos
que se podem distinguir, mas não
separar; sobretudo porque a
liberdade “atravessa” todo o ser da
pessoa, e está na base da própria



educação. A educação visa que cada
um se capacite para tomar
livremente as decisões acertadas que
configurarão a sua vida.

Não se educa com uma atitude
protetora, em que na prática são os
pais quem acabam tomando o lugar
da vontade da criança e controlando
cada um dos seus movimentos.
Tampouco se educa com uma ação
tão excessivamente autoritária que
não deixe espaço ao crescimento da
personalidade e do próprio critério.
Em ambos os casos, o resultado final
será parecido com um sucedâneo de
nós mesmos, ou uma caricatura de
pessoa sem caráter.

O certo é ir deixando que o filho
tome as suas decisões de acordo com
a sua idade; e que aprenda a escolher
fazendo-o ver as consequências dos
seus atos, ao mesmo tempo que
percebe o apoio dos seus pais – e
daqueles que intervêm na sua



educação – para acertar no que
escolhe ou, eventualmente, para
retificar uma decisão errada.

Um episódio da infância de São
Josemaria, narrado por ele em
diversas ocasiões, ilustra bem esse
aspecto: os seus pais não transigiam
com os seus caprichos; quando não
queria comer algo de que não
gostava, a sua mãe – em vez de
preparar outra coisa para ele –
comentava que já comeria do
segundo prato... Um dia, o menino
laçou a comida contra a parede... e os
seus pais deixaram-na manchada por
vários meses, de modo que tivesse
bem presente as consequências da
sua ação[13].

A atitude dos pais de São Josemaria
reflete como conjugar o respeito à
liberdade com a necessária fortaleza
para não transigir no que é um
simples capricho. Naturalmente,
variará o modo de lidar com cada



situação. Na educação não há regras
gerais; o importante é procurar o
melhor para o educando e ter claras
– por tê-las experimentado – quais
são as coisas boas que queremos
ensinar-lhe, e quais as coisas que
podem fazer-lhe mal. Em qualquer
caso, convém manter e promover o
princípio do respeito à liberdade: é
preferível errar em algumas
situações do que impor sempre o
próprio juízo; principalmente se os
filhos o percebem como algo pouco
razoável ou mesmo arbitrário.

A pequena história do “prato
quebrado contra a parede” oferece-
nos, além disso, a ocasião de
perceber um dos primeiros campos
em que convém educar a virtude da
temperança: as refeições. Quanto for
feito para fomentar as boas
maneiras, a moderação e a
sobriedade à mesa, ajuda a adquirir
essa virtude.



Certamente cada idade apresenta
circunstâncias específicas, que
requerem defrontar a formação de
maneiras diversas. A adolescência
exigirá a moderação nas relações
sociais, mais que na infância, ao
mesmo tempo que permitirá
racionalizar melhor os motivos que
levam a viver de um modo ou de
outro; mas a temperança nas
refeições pode ser cultivada nas
crianças com relativa facilidade,
dotando-as de uns recursos –
fortaleza na vontade e autodomínio –
que serão muito úteis quando chegar
o momento de lutar com temperança
na adolescência.

Assim, por exemplo, preparar menus
variados, saber cortar caprichos ou
coisas estranhas, animar a comer
toda a comida de que não gosta, a
não deixar no prato nada do que
serviram, ensinar a usar os talheres
ou a esperar que todos se sirvam
antes de começar a comer, são



modos concretos de fortalecer a
vontade da criança. Além disso,
durante a infância o clima familiar
de sobriedade que procuram viver os
pais – valentemente sóbrios! –
transmite-se como por osmose, sem
que tenham de fazer nada especial.

Se não se joga fora a comida que
sobra, mas se utiliza para completar
outros pratos; se os pais não comem
fora de hora, ou deixam que os
outros repitam primeiro a sobremesa
que fez sucesso, as crianças crescem
considerando natural esse modo de
proceder. No momento adequado, os
pais darão as explicações do porquê
atuar dessa maneira, de modo que
possam entendê-las: relacionando-as
com o bem da própria saúde, ou para
ser generoso e demonstrar o carinho
que têm ao irmão, ou como forma de
oferecer um pequeno sacrifício a
Jesus... motivos que, muitas vezes, as
crianças entendem melhor do que
pensamos.



J. De la Vega, J.M. Martín

[1] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1809.

[2] Cf. Santo Tomás, S. Th. II-II, q. 141,
aa. 4, 6, e S. Th. I, q. 76, a. 5.

[3] Cf. Mt 5, 3-11.

[4] Rm 7, 19.

[5] São Josemaria, Caminho, n. 5.

[6] São Josemaria, Autógrafo, em P.
Rodríguez (ed.), Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madri 2002 p.
219.

[7] São Josemaria, Tertúlia, 28-
X-1972, em P. Rodríguez (ed.), 
Camino. Edición crítico-histórica,
Rialp, Madri 2002, p. 219.

[8] Cf. Mt 6, 21.



[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[10] Ef 4, 19.

[11] Santo Agostinho, De civitate Dei,
19, 13.

[12] São Josemaria, Tertúlia em
Castelldaura (Barcelona), 28-11-1972.

[13] Cf. A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei (I), Quadrante,
São Paulo, p. 31

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/educar-na-
temperanca-e-na-sobriedade-i/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/educar-na-temperanca-e-na-sobriedade-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/educar-na-temperanca-e-na-sobriedade-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/educar-na-temperanca-e-na-sobriedade-i/

	Educar na temperança e na sobriedade (1)

