
opusdei.org

Educar a afetividade

Os afetos são imprescindíveis
para uma vida plena. Mas é
necessário educá-los para que
contribuam realmente para a
felicidade da pessoa. Um novo
texto sobre a família e a
educação.

19/09/2011

A ideia de que os sentimentos que
diminuem ou anulam a liberdade são
maus é muito antiga. Foi esta a
grande preocupação da época grega,
do pensamento oriental e de muitas
das religiões antigas. Em todas as



grandes e sábias tradições da
humanidade encontramos uma
advertência sobre a importância de
educar a liberdade do homem diante
dos seus desejos e sentimentos.
Parece que todas elas
experimentaram, já desde tempos
muito remotos, que no interior do
coração do homem existem forças e
solicitações contrastantes que com
frequência lutam violentamente
entre si.

Todas essas tradições falam da
agitação das paixões; desejam a paz
de uma conduta prudente, guiada
por uma razão que se impõe sobre os
desejos; apontam para uma
liberdade interior no homem, para
uma liberdade que não é um ponto
de partida, mas uma conquista que
cada homem há de realizar. Cada um
deve adquirir domínio de si mesmo,
impondo-se a regra da razão, e esse é
o caminho daquilo que se começou a
chamar virtude: a alegria e a



felicidade virão como fruto de uma
vida de acordo com ela, virtude.

Conversão do coração

A moral cristã ensina que a
desordem do nosso mundo afetivo
tem as suas raízes no pecado
original. O coração humano é capaz
de indubitável nobreza, dos mais
elevados graus de heroísmo e de
santidade, mas também das maiores
baixezas e dos instintos mais
desumanos.

O Novo Testamento recolhe em
várias ocasiões diversas palavras de
Jesus Cristo em que insistia pedindo
com vigor a conversão interior do
coração e dos desejos: “Ouvistes que
foi dito: ‘Não cometerás adultério’.
Ora, eu vos digo: todo aquele que
olhar para uma mulher com o desejo
de possuí-la, já cometeu adultério
com ela em seu coração”[1].



Nosso Senhor enfatiza que não basta
abster-se de agir mal, ou seguir
certas normas na conduta exterior,
mas que é preciso mudar o coração,
“Pois é de dentro, do coração
humano, que saem as más intenções:
imoralidade sexual, roubos,
homicídios, adultérios, ambições
desmedidas, perversidades; fraude,
devassidão, inveja, calúnia, orgulho e
insensatez. Todas essas coisas saem
de dentro, e são elas que tornam
alguém impuro”[2].

Seus ensinamentos são um constante
apelo à conversão do coração, a
única que faz o homem realmente
bom: “O homem bom tira coisas boas
do bom tesouro do seu coração, e o
homem mau tira coisas más do seu
mau tesouro, porque a boca fala
daquilo de que o coração está
cheio”[3]. Ressaltam a necessidade
radical de purificar-se interiormente:
“Vós procurais parecer justos aos



olhos dos homens, mas Deus vos
conhece os corações”[4].

Os atos imorais surgem dos
pensamentos retorcidos que o
coração guarda. Por isso tem tanta
importância a educação dos seus
afetos. E por isso o Apóstolo Pedro
diz a Ananias, quando é
surpreendido na sua falsidade: “Por
que imaginaste isso em teu
coração?”[5]

A moral cristã não olha para os
sentimentos com desconfiança. Pelo
contrário, dá uma importância
fundamental ao seu cuidado e à sua
educação, pois têm uma enorme
transcendência na vida moral.
Orientar e educar a afetividade
supõe um trabalho de purificação,
porque o pecado introduziu a cizânia
da desordem no coração de todos os
homens e é, portanto, necessário
curá-lo. Por isso escreveu São
Josemaria: “Não te digo que me tires



os afetos, Senhor, porque com eles
posso servir-Te, mas que os
purifiques”[6].

Trata-se de construir sobre o
fundamento firme das exigências da
dignidade do homem, do respeito e
da sintonia com tudo o que exige a
sua natureza e que lhe é próprio. E o
melhor estilo afetivo, o melhor
caráter, será aquele que nos situe
numa órbita mais próxima dessa
singular dignidade que corresponde
ao ser humano. Na medida em que o
consigamos, fará a felicidade e a
santidade mais acessíveis a todos
nós.

Sentimentos e virtude

Cada sentimento favorece umas
ações e dificulta outras. Portanto, os
sentimentos favorecem ou dificultam
uma vida psicológica e
espiritualmente sã, e também
favorecem ou dificultam a prática
das virtudes ou valores que



desejamos conseguir. Não podemos
esquecer que a inveja, o egoísmo, a
soberba ou a preguiça, são
certamente carências de virtude, mas
também são carências da adequada
educação dos sentimentos que
favorecem ou dificultam essa
virtude. Podemos dizer, portanto,
que a prática das virtudes favorece a
educação do coração e vice-versa.

Muitas vezes esquecemo-nos de que
os sentimentos são uma poderosa
realidade humana, uma realidade
que — para o bem ou para o mal — é
habitualmente aquilo que com mais
força nos impulsiona ou retrai em
nossa atuação. Em certas ocasiões a
tendência foi de não dar importância
à sua educação, talvez pela confusa
impressão de que eles são algo
obscuro e misterioso, pouco racional,
quase alheios ao nosso controle; ou
talvez por confundir sentimento com
sentimentalismo; ou porque a
educação da afetividade é uma tarefa



difícil, que requer discernimento e
constância e que, talvez por isso, se
evite quase sem percebermos.

Os sentimentos fornecem à vida
grande parte da sua riqueza, e são
decisivos para uma vida realizada e
feliz. “O que é preciso para conseguir
a felicidade não é uma vida cômoda,
mas um coração enamorado”[7]. E
para isso é preciso educar o coração,
embora nem sempre seja uma tarefa
fácil. Todos contamos com a
possibilidade de orientar em grau
elevado os nossos sentimentos. Não
devemos cair no fatalismo de pensar
que dificilmente podem ser
educados, e, portanto, considerar que
as pessoas são inevitavelmente de
uma maneira ou de outra, e que são
generosas ou invejosas, tristes ou
alegres, carinhosas ou frias, otimistas
ou pessimistas como se isso fosse
algo que responde a uma natureza
inexorável quase impossível de
modificar.



É verdade que as disposições
sentimentais têm um componente
inato, cujo alcance é difícil precisar.
Mas existe também a poderosa
influência da família, da escola, da
cultura em que se vive, da fé. E há,
sobretudo, o próprio esforço pessoal
por melhorar, com a graça de Deus.

Exemplo, exigência, boa
comunicação

Na aprendizagem emocional, o
exemplo tem uma importância
particular. Basta pensar, por
exemplo, como se transmite de pais
para filhos a capacidade de
reconhecer a dor alheia, de
compreender os outros, de ajudar a
quem necessita. São estilos
emocionais que todos nós
aprendemos de modo natural e os
registramos em nossa memória sem
percebermos, observando quem nos
rodeia.



Mas, nem tudo é questão de bom
exemplo. Há filhos egoístas e
insensíveis cujos pais são pessoas de
grande coração. E isto é assim
porque o modelo é importante, mas,
além dele (por exemplo, de pais
atentos às necessidades dos outros), é
preciso sensibilizar, face a esses
valores (fazê-los descobrir essas
necessidades nos outros, mostrar
como é atraente um estilo de vida
baseado na generosidade) e, além
disso, educar num clima de exigência
pessoal, porque, se não há auto
exigência, a preguiça e o egoísmo
afogam facilmente qualquer
processo de maturação emocional. A
disciplina e a autoridade são
decisivas para educar, pois sem um
pouco de disciplina dificilmente
podemos aprender a maioria das
questões importantes para a vida.

Juntamente com isso, é essencial que
haja um clima descontraído, de boa
comunicação; que na família seja



fácil criar momentos de maior
intimidade, em que possam aflorar
com confiança os sentimentos de
cada um e, assim, serem
compartilhados e educados; que não
haja um excessivo pudor à hora de
manifestar os próprios sentimentos;
que haja facilidade para expressar
aos outros com lealdade e carinho o
que nos desagradou neles; etc.

Quando falta essa sintonia diante de
algum tipo de sentimentos (de
misericórdia face ao sofrimento
alheio, de desejo de superar-se diante
de uma contrariedade, de alegria
diante do sucesso de outros, etc.), ou
na medida em que esses sentimentos
não se fomentam, ou mesmo se
dificultam ou se desprestigiam, cada
um tende a restringi-los e, pouco a
pouco, passará a senti-los cada vez
menos; vão-se desfigurando e
desaparecem pouco a pouco do
repertório emocional.



A força da educação

Entre o sentimento e a conduta há
um passo importante. Por exemplo,
podemos sentir medo e agirmos
valentemente. Ou sentirmos ódio e
perdoar. Nesse espaço entre
sentimentos e ação está a liberdade
pessoal. Produz-se então uma
decisão pessoal, que se situa em
parte nesse momento concreto e em
parte antes, no processo prévio de
educação e autoeducação. Ao longo
da vida vai-se criando um estilo de
sentir, e também um estilo de atuar.
Continuando com o exemplo, uma
pessoa medrosa ou rancorosa
acostumou-se a reagir cedendo ao
medo ou ao rancor que
espontaneamente lhe produzem
determinados estímulos, e isto criou
nela um hábito mais ou menos
permanente. Esse hábito leva-a a ter
um estilo próprio de responder
afetivamente a essas situações, até



acabar por constituir um traço do
seu caráter.

Em resumo, não podemos mudar a
nossa herança genética, nem a nossa
educação até o dia de hoje, mas
podemos sim pensar no presente e
no futuro, com uma confiança
profunda na grande capacidade de
transformação do homem através da
formação, do esforço pessoal e da
graça de Deus.

Sentimentos e educação moral

A educação deve prestar uma
atenção muito particular à educação
moral e não pode ficar apenas em
questões como o desenvolvimento
intelectual, a força de vontade ou a
estabilidade emocional. E uma boa
educação dos sentimentos deve
ajudar, entre outras coisas, a
aprender, dentro do possível, a
desfrutar fazendo o bem e sentir
desgosto fazendo o mal. Trata-se,



portanto, de aprender a amar o que
verdadeiramente merece ser amado.

Dentro de nós há sentimentos que
nos levam a agir bem e, ao mesmo
tempo, há também outros que
ameaçam a nossa vida moral. Por
isso devemos tentar modelar nossos
sentimentos para que eles nos
ajudem o máximo possível a nos
sentirmos bem com o que nos ajuda
a construir uma vida pessoal
harmoniosa, plena, realizada; e a nos
sentirmos mal em caso contrário.
Porque a educação moral ajuda-nos
— entre outras coisas — a sentirmo-
nos otimamente.

Para os primeiros cristãos, o sentido
positivo da afetividade humana era
algo conatural e muito próximo.
Prova disso é o conselho de São
Paulo: “Tende entre vós os mesmos
sentimentos que teve Cristo
Jesus”[8]. O Catecismo da Igreja
Católica fala também da importância



de envolver a vida afetiva na
santidade: “A perfeição moral
consiste em que o homem não seja
movido ao bem exclusivamente por
sua vontade, mas também por seu
apetite sensível, segundo a palavra
do Salmo: "Meu coração e minha
carne exultam pelo Deus vivo" (Sl
84,3)”[9].

É verdade que às vezes fazer o bem
não será atrativo. Por isso os
sentimentos nem sempre são um
guia moral seguro. Não devemos
desprezar a sua força e influência,
mas compreender que convém
educá-los para que ajudem o mais
possível à vida moral. Se uma pessoa,
por exemplo, sente desagrado ao
mentir e satisfação quando é sincera,
isso sem dúvida ser-lhe-á de grande
ajuda. E se se sente incomodada
quando é desleal, ou egoísta, ou
preguiçosa, ou injusta, esses
sentimentos irão afastá-la desses



erros e, por vezes, com muito mais
força do que outros argumentos.

Com uma boa educação dos
sentimentos, custa menos esforço
viver uma vida de virtude e alcançar
a santidade. De qualquer forma, por
muito boa que seja a educação de
uma pessoa, fazer o bem exigirá com
frequência uma luta, às vezes
grande. Mas sempre se sai ganhando
por agir bem. Pelo contrário,
escolher o mal é auto enganar-se e, a
longo prazo, conduz a uma vida
muito mais difícil e decepcionante.
Por isso, não se trata de ganharmos a
felicidade do Céu sendo infelizes na
terra, mas de procurar ambas as
felicidades ao mesmo tempo: “Estou
cada vez mais persuadido disto: a
felicidade do Céu é para os que sabem
ser felizes na terra”[10].

A liberdade interior

Por vezes tendemos a identificar
obrigação com coação, entendemos a



ideia do dever como uma perda de
liberdade, e isso é um erro no
desenvolvimento emocional. Atuar
conforme o dever é algo que nos
aperfeiçoa. Se aceitamos o nosso
dever como uma voz amiga,
acabaremos assumindo-o de modo
agradável e cordial e descobriremos,
pouco a pouco, que a grande
conquista da educação afetiva é
conseguir unir, na medida do
possível, o querer e o dever. Assim,
além disso, atinge-se um grau de
liberdade muito maior, porque a
felicidade não está em fazer o que se
quer, mas em amar o que se deve
fazer.

Assim, nos sentiremos ligados ao
bom agir moral, mas não obrigados,
nem forçados, nem coagidos, porque
o entenderemos como um ideal que
nos leva à plenitude, e isso constitui
uma das maiores conquistas da
verdadeira liberdade.



A. Aguiló

[1] Mt 5, 27-28.

[2] Mc 7, 21-23.

[3] Lc 6, 45.

[4] Lc 16, 15.

[5] Act 5, 4.

[6] São Josemaria, Forja, n. 750.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 795.

[8] Flp, 2, 5.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
1770.

[10] São Josemaria, Forja, n. 1005.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/educar-a-
afetividade/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/educar-a-afetividade/
https://opusdei.org/pt-br/article/educar-a-afetividade/
https://opusdei.org/pt-br/article/educar-a-afetividade/

	Educar a afetividade

