
opusdei.org

Alma sacerdotal

Este editorial ajuda a
considerar uma realidade
essencial da nossa vida: todos,
sacerdotes e leigos, têm alma
sacerdotal.

03/04/2018

Se atuas - vives e trabalhas - de olhos
postos em Deus, por razões de amor e
de serviço, com alma sacerdotal,
ainda que não sejas sacerdote, toda a
tua ação cobra um genuíno sentido
sobrenatural, que mantém a tua vida
inteira unida à fonte de todas as
graças[1]. Com as palavras “alma



sacerdotal” São Josemaria Escrivá
expressa uma realidade essencial do
ser cristão e de sua existência: pelo
santo batismo, o cristão está
configurado com Cristo e recebe o
sacerdócio comum, participação do
único sacerdócio de Jesus Cristo.

A alma sacerdotal – como ressalta
São Josemaria – se manifesta no
desejo de agir com visão
sobrenatural e por amor, com desejo
de servir. O adjetivo “sacerdotal”
expressa qual há de ser nossa atitude
vital: oferecer sacrifícios a Deus em
sua honra e para o bem de nossos
semelhantes, pois a caridade é vida
da alma.

Pelo sacerdócio ministerial, os
sacerdotes são configurados com
Cristo e atuam nos sacramentos – de
modo eminente, na celebração da
Eucaristia – in persona Christi capitis
Ecclesiae, na pessoa de Cristo cabeça
da Igreja: em nome de Cristo e da sua



Igreja. A ordem sagrada está a
serviço do sacerdócio comum. Este
último, essencialmente distinto do
sacerdócio ministerial[2], permite que
cada cristão se ofereça a si mesmo e
toda a sua vida em sacrifícios
espirituais[3], unindo-se ao sacrifício
da Cruz atualizado no mistério
eucarístico.

O cristão sabe-se enxertado em Cristo
pelo Batismo; habilitado a lutar por
Cristo, pela Confirmação; chamado a
atuar no mundo pela participação na
função real, profética e sacerdotal de
Cristo[4]; se sabe chamado a servir a
Deus com a sua ação no mundo, pelo
sacerdócio comum dos fiéis, que lhe
confere uma certa participação no
sacerdócio de Cristo - embora
essencialmente diferente daquela que
constitui o sacerdócio ministerial - e o
torna capaz de participar no culto da
Igreja e de ajudar os homens a
caminhar para Deus, mediante o



testemunho da palavra e do exemplo,
mediante a oração e a expiação[5].

Ter os mesmos sentimentos de
Cristo Jesus

Como o Bem-Aventurado Álvaro del
Portillo explicou em várias ocasiões,
destacando os ensinamentos de São
Josemaria, “alma sacerdotal”
significa ter os mesmos sentimentos
de Cristo Jesus[6], sumo e eterno
Sacerdote: preocupação pelas almas;
um desejo ardente de unir todas as
ações ao Sacrifício de Cristo para a
salvação do mundo; buscar a
mortificação e a penitência, sabendo
que ter a Cruz, é ter a alegria: é ter-te
a Ti, Senhor![7] A alma sacerdotal leva
à entrega generosa, ao esmero que é
intensidade no amor autêntico, a não
dizer nunca basta aos pedidos de
Deus.

Hoc sentite in vobis, quod et in
Christo Iesu: Tende entre vós os
mesmos sentimentos que teve



Cristo Jesus[8]. Essas palavras, que
talvez os primeiros cristãos rezassem
e São Paulo retomou, formam parte
de um hino de louvor à humilhação
de Cristo, que alcançou a redenção
para nós. Quando o Apóstolo convida
os filipenses a ter os mesmos
sentimentos de Cristo, se refere ao
seu modo de pensar, de meditar, de
se projetar no futuro.

No Evangelho de São Marcos
encontramos a mesma que palavra
que São Paulo usa para falar dos
sentimentos de Cristo. A caminho de
Jerusalém, Jesus anunciava a seus
discípulos que devia padecer muito,
ser rejeitado pelos anciãos e pelos
príncipes dos sacerdotes e pelos
escribas, ser entregue à morte e
ressuscitar depois de três dias.

O Evangelista acrescenta que Pedro,
tomando-o à parte, pôs-se a
repreendê-lo. Então Jesus se voltou e,
olhando aos seus discípulos, disse a



Pedro essas palavras duras: Vai para
trás de mim, Satanás! Pois não tens
em mente as coisas de Deus, e sim,
as dos homens[9]. Ter os sentimentos
de Jesus, sentir as coisas de Deus, é
aceitar o mistério da Cruz e
participar neste mistério.

Jesus Cristo, sacerdote eterno, se
oferece a si mesmo por amor a seu
Pai para nossa salvação. Cristo nos
dá o maior exemplo do que é uma
alma sacerdotal, completamente
orientada a cumprir a vontade de
seu Pai. Ter os sentimentos de Jesus é
aspirar ao que deseja, compartilhar a
sua vida, as suas intenções. Graças à
vida sacramental, participamos na
cruz e na ressurreição do Senhor,
nossa vida se transforma porque
chegamos à união com Deus, e somos
protagonistas da Nova
Evangelização[10].

Além da dimensão de futuro que
implica esse ter os mesmos



sentimentos de Jesus, há uma
dimensão de comunhão. Cada um, na
Igreja, compartilha o que Cristo leva
no coração com os outros batizados.
Na Carta aos filipenses, o hino à
humilhação de Cristo convida à
unidade com Ele, condição
necessária para compartilhar suas
intenções, para querer como Ele quer
e o que Ele quer. Essa orientação
fundamental do batizado é possível
porque forma parte do Corpo de
Cristo.

O coração, perto do Senhor

O Santo Cura d’Ars dizia que o
“sacerdócio é o amor do coração de
Jesus”[11]. Poder-se-ia aplicar essa
expressão à alma sacerdotal. Quando
amamos o Senhor, compartilhamos
os seus sentimentos, os anseios do
seu coração, a sua preocupação pelas
almas, o desejo de que muitos
corações batam em uníssono com o
coração de Cristo. Não se trata de



algo externo, mas de um amor
autêntico.

A fidelidade de Jesus Cristo, que
cumpre sua missão salvadora, pede a
nossa resposta de fidelidade: o nome
do amor no tempo é “fidelidade”.
Jesus dá testemunho do amor
irreversível de Deus Pai, que espera a
nossa livre entrega pessoal.

A Antiga Lei prescrevia
determinadas práticas que
significavam a pureza necessária
para se aproximar de Deus[12]; a
tradição judaica ampliou-as a outros
âmbitos, como as refeições, para dar
uma dimensão religiosa a todas as
ocasiões. No Evangelho vemos a
fariseus zelosos das coisas de Deus.
Talvez muitos deles não se
cansassem de responder que “sim” a
Deus, de não dizer nunca “basta”:
desejavam cumprir a vontade divina.
Jesus confirmou o seu “costume de se
dirigir a Deus como Pai, caráter



central do mandamento do amor a
Deus e ao próximo (cfr. Mc
12,28-34)”[13].

No entanto, a atitude dos fariseus
nem sempre era reta. Assim, por
exemplo, um dia alguns
perguntaram a Jesus: Por que os
teus discípulos não seguem a
tradição dos antigos, mas tomam a
refeição com as mãos impuras?[14].
A pureza exterior teria que ser sinal
da pureza interior. Mas, nos tempos
de Cristo, o legalismo das normas
rituais estabelecidas pela tradição
humana havia afogado o verdadeiro
sentido do culto a Deus.

Nosso Senhor denuncia essa atitude: 
O profeta Isaías bem profetizou a
vosso respeito, hipócritas, como
está escrito: ‘Este povo me honra
com os lábios, mas o seu coração
está longe de mim. É inútil o culto
que me prestam, as doutrinas que
ensinam não passam de preceitos



humanos”[15]. E Jesus acrescenta: Vós
abandonais o mandamento de
Deus e vos apegais à tradição
humana”[16]. Que duras são essas
palavras do Senhor! Seu coração
está longe de mim[17]. Então,
referindo-se ao quarto mandamento
do Decálogo, sobre o amor aos pais,
Jesus explica no que têm o coração
longe de Deus: “Sabeis muito bem
como anular o mandamento de
Deus apegando-vos à vossa
tradição[18]. Aqueles que justamente
teriam que amar mais a Deus,
cumprindo a sua lei, derrogam o
mandamento e anulam a Palavra.

A alma sacerdotal é a alma que se
entrega de verdade aos outros em
Deus. É “alma de critério”, como São
Josemaria desejava para o leitor de 
Caminho[19]. Ser uma pessoa que
reflete sobre as coisas na presença de
Deus; que discerne, complica a sua
vida para compreender e servir aos
outros; em uma palavra, que sabe



amar: se dá e nesse dom de si
encontra a felicidade e a paz. Os
outros precisam de nós!

O ser humano, desde sua mais tenra
idade – quando, por exemplo,
aprende a falar – precisa do outro
para chegar a ser o que na realidade
é, para crescer pouco a pouco,
formar a sua consciência[20]; e
acontece a mesma coisa na vida
sobrenatural, até chegar à plenitude
de Cristo e comportar-se como filho
ou filha de Deus em tudo.

Jesus enviará o Espírito Santo para
vivificar a multidão, não por fora,
mas porque assumiu a nossa
condição de escravos[21]. Tomando
sobre si nossa morte, pode nos
comunicar o seu próprio Espírito de
vida. Faz isso de modo eminente na
Cruz, como ensina o Evangelho de
São João ao contar a morte de Jesus:
entregou o espírito e seu coração foi
traspassado por nossos pecados.



Razões de amor

São Josemaria abre de algum modo a
sua alma quando o ouvimos se
dirigir a Jesus Cristo cravado na cruz
dizendo: Sou teu, e entrego-me a Ti, e
prego-me na Cruz de bom grado,
sendo nas encruzilhadas do mundo
uma alma que se entregou a Ti, à tua
glória, à Redenção, à corredenção da
humanidade inteira[22]. A alma
sacerdotal vem dessa cruz, da qual
não se afastaram Santa Maria nem as
santas mulheres. Precisamos de
valentia, uma virtude especialmente
necessária hoje, para ver e amar a
Vontade de Deus, deixar-nos levar
pelo peso do seu Amor, que no fundo
é a sua glória e a nossa verdadeira
vida nEle.

A entrega que o Senhor pede é uma
entrega autêntica, não puramente
formal, e vem da Cruz, da Eucaristia.
É total pelo amor, não pela
acumulação de preceitos e regras. Os



fariseus já se haviam escandalizado
porque em um sábado os discípulos
iam com o Senhor passando entre
uns campos, e enquanto
caminhavam começaram a
arrancar espigas[23]. Iam com Jesus,
livres, com confiança. Sabiam que, se
tivessem errado, o Mestre teria dito
as coisas claramente a eles, seriam
corrigidos. Uma profunda
compreensão de nossa fé e do
seguimento de Jesus, longe de
qualquer rigidez, significa sintonizar
com a substância do Evangelho, do
Cristianismo: com o amor. “Nós
conhecemos e cremos no amor que
Deus nos tem”[24]: Bento XVI vê nessas
palavras de São João “uma fórmula
sintética da existência cristã”[25]. O
Amor é a própria identidade de Deus.
Assim se consegue uma percepção
cada vez mais penetrante do que são
as obras de Deus: são obras de Amor.
No tempo da Igreja, tempo do
Espírito Santo, são as maravilhas de
Deus: o Espírito Santo, como diz a



Oração Eucarística IV, leva à
plenitude a obras de Cristo no
mundo.

O próprio nome de “Obra de Deus”
ajuda a prevenir contra um zelo mal
entendido. “Opus Dei”: Deus é quem
atua em sua Igreja. Temos de “deixar
Deus atuar”[26]. É preciso lutar, muito,
mas essa luta se apoia sempre com a
ajuda do Senhor. A vida cristã está
bem longe de qualquer tentativa de
chegar a Deus, de cumprir os seus
mandamentos, sem a sua graça,
como se o importante fosse o produto
de nosso coração: talvez aqui se
encontre a explicação de possíveis
derrotas ou fracassos na vida cristã.
Se de verdade não queremos pôr
obstáculos a Deus, deixaremos os
nossos propósitos em suas mãos,
assim como os nossos pensamentos e
sentimentos: o que há no mais
profundo de nosso coração.



Afirmas que vais compreendendo
pouco a pouco o que quer dizer “alma
sacerdotal”... Não te zangues se te
respondo que os fatos demonstram
que só o entendes em teoria. – Cada
dia te acontece o mesmo: ao
anoitecer, no exame, tudo são desejos
e propósitos; de manhã e à tarde, no
trabalho, tudo são objeções e
desculpas. É assim que vives o
“sacerdócio santo, para oferecer
vítimas espirituais, agradáveis a Deus
por Jesus Cristo”? [27]. Nessas
palavras, São Josemaria menciona o
trabalho: é o eixo da nossa
santificação, como as relações
familiares e de amizade, ou a
participação na vida da sociedade,
chegando a que tudo seja apostolado.

Nos ensinamentos do santo fundador
do Opus Dei, a alma sacerdotal vai
sempre unida à mentalidade laical,
que deixa a verdade iluminar nossa
consciência e nos impulsiona a
exercitar a nossa liberdade como

https://www.quadrante.com.br/opus-dei


cidadãos da cidade de Deus e da
cidade dos homens. Existe uma justa
autonomia das realidades temporais
que São Josemaria proclamou contra
vento e maré e que o Concílio
Vaticano II recordou claramente[28].
Com a proteção de Santa Maria,
corredentora, a alma sacerdotal do
cristão se manifesta em uma grande
compaixão com o próximo, como
Deus ensina, pois a misericórdia de
Deus abarca a toda carne[29].

G. Derville

[1] São Josemaria, Forja, n. 369.

[2] Cfr. Conc. Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 10.

[3] Cfr. 1 Pe 2, 5.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 106.



[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 120.

[6] Flp 2, 5.

[7] São Josemaria, Forja, n. 766.

[8] Flp 2, 5.

[9] Mc 8, 33.

[10] Cfr. Joseph Ratzinger – Bento XVI, 
L’elogio della coscienza, pp. 135-136.

[11]São João Maria Vianney, cit. em 
Catecismo da Igreja Católica, n. 1589.

[12] Cfr. Ex 30, 17.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
575.

[14] Mc 7, 1-5.

[15] Mc 7, 6-7; cfr. Is 29, 13.

[16] Mc 7, 8.

[17] Mt 15, 8.



[18] Mc 7, 9.

[19] Guillaume Derville, Une
connaissance d’amour. Note de
théologie sur l’édition critico-
historique de «Chemin» (II), «Studia et
Documenta» 3 (2009) pp. 294-296.

[20] Cfr. Joseph Ratzinger - Bento XVI, 
L’elogio della coscienza, p. 157

[21] Cfr. Flp 2, 7.

[22] São Josemaria, Via Sacra, XI
estação.

[23] Mc 2, 23.

[24] 1 Jo 4, 16.

[25] Bento XVI, Enc. Deus caritas est, n.
1.

[26] Cfr. Joseph Ratzinger – Bento XVI, 
Deixar Deus atuar, «L’Osservatore
Romano», 6-X-2002.

[27] São Josemaria, Sulco, n. 499.



[28] Cfr. Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 36.

[29] Sir 18, 12-13.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/editorial-alma-
sacerdotal/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/editorial-alma-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-br/article/editorial-alma-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-br/article/editorial-alma-sacerdotal/

	Alma sacerdotal

