opusdei.org

Ecumenismo

Ja é muito o que nas, cristaos,
temos em comum. Contudo, a
divisdo que ainda existe, ¢ uma
ferida no corpo da Igreja.
Apresentamos um artigo sobre
0 ecumenismo.

11/02/2008

Na enciclica Ut unum sint, Jodo Paulo
II assinalava a centralidade da tarefa
ecumeénica: “o movimento a favor da
unidade dos cristdaos ndo é um mero
‘apéndice’ que se acrescenta a
atividade tradicional da Igreja. Pelo
contrario, pertence organicamente a



sua vida e a sua a¢ao”[1]. Como o seu
antecessor, Bento XVI também quis
por o maximo empenho no
restabelecimento da unidade de
todos os discipulos do Senhor. “Pelo
que a mim diz respeito, renovo (...) a
minha firme vontade, manifestada
no principio do meu pontificado, de
assumir como compromisso
prioritario trabalhar, sem poupar
energias, no restabelecimento da
unidade plena e visivel de todos os
seguidores de Cristo”[2]. Esta
profunda preocupacao pela unidade
afeta todos os catolicos. Uma
aspiracdo essencial dos cristdos é a
comunhao plena de todos os homens
com Deus - conforme a oragao do
Senhor: que todos sejam um[3] -
como membros da unica Igreja
fundada por Cristo, que “continua a
existir” (subsistit in) na Igreja
Catolica, como ensina a constituicao
dogmatica Lumen gentium[4].



Para alcancar a plena comunhéo
entre os cristdos, o mais importante é
a oragdo, bem unida a de Cristo: nao
rogo somente por eles, mas
também por aqueles que hao de
acreditar em Mim por meio da sua
palavra|5], para que sejam um,
como também No6s somos um: Eu
neles e Tu em mim, para que sejam
perfeitos na unidade[6]. “Nao
podemos ‘fazer’ a unidade somente
com as nossas forcas. Podemos obté-
la apenas - diz Bento XVI - como
dom do Espirito Santo. Portanto, o
ecumenismo espiritual, quer dizer, a
oracgdo, a conversdo e a santidade de
vida, sdo o coracdo do encontro e do
movimento ecuménico”[7]. Na sua
orac¢ao, todos os fiéis da Obra pedem
todos os dias com as mesmas
palavras do Senhor: Ut omnes unum
sint, sicut tu Pater in me et ego in te:
ut sint unum, sicut et nos unum
sumus. Movido pelo desejo de
promover a unidade, S. Josemaria
exorta cada cristao: oferece a oragdo,



a expiagdo e a agdo por esta
finalidade: “ut sint unum!”, para que
todos os cristdos tenham uma mesma
vontade, um mesmo cora¢do, um
mesmo espirito: para que “omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam!”, que
todos, bem unidos ao Papa, vamos a
Jesus, por Maria[8].

O drama das divisoes

A missdo da Igreja — presenca de
Jesus Cristo no tempo, que
chamamos justamente ‘tempo da
Igreja’ — é edificar a unidade de fé e
de comunhdo entre os homens. “Néo
se deve esquecer — advertia Joao
Paulo II - que o Senhor pediu ao Pai
a unidade dos seus discipulos, para
que esta fosse testemunho da sua
missdo”[9]. Com efeito, o proprio
Jesus assinalou a finalidade
missiondria dessa estreita unidade:
ut mundus credat, a fim de que o
mundo acredite que Me
enviaste[10]. A divisdo contradiz a



vontade de Cristo e constitui uma
séria dificuldade para a
evangelizacdo. Concretamente, “a
falta de unidade entre os cristaos é
certamente uma ferida para a Igreja,
ndo no sentido de ficar privada da
sua unidade, mas enquanto
obstaculo para a realizacao plena da
sua universalidade na historia”[11].
As transformacdes historicas
levaram, no entanto, a discrepancias
e separacoes entre 0s cristdos por
vezes sem culpa das partes
implicadas[12]. Por isso Jodo Paulo II
convidava todos os cristdos —
catolicos e ndo catolicos —a uma
“necessdaria purificacdo da memoria
historica” e a “reconsiderarem juntos
o0 seu doloroso passado” para
“reconhecer juntos, com sincera e
total objetividade, os erros cometidos
e os fatores contingentes que
intervieram na origem das suas
lamentaveis separagdes”[13]. Por
outro lado, os cristdos que agora
nascem nas Igrejas e comunidades



ndo catolicas — como sublinhou o
Decreto Unitatis redintegratio[14] -
ndo tém culpa pela separacao
ocorrida no passado e sdo amados
pela Igreja e reconhecidos como
irmos.

Um patrimonio comum

Ja é muito o que os cristdos tém em
comum. Une-nos a Sagrada Escritura,
a vida da graca e das virtudes, a
comunhao de oragdes e outros dons
espirituais[15]. Verifica-se, inclusive,
entre todos nos, que acreditamos em
Cristo, uma “verdadeira uniao no
Espirito Santo”[16], ja que Ele atua,
também, nos cristdos nao catolicos e
“os santifica com os Seus dons e
gracas e, a alguns deles, deu forcas
inclusive para derramar o seu
sangue”[17]. Principalmente, a
incorporacdo a Cristo pelo batismo,
patrimoénio comum de todos o0s
cristaos, estabelece entre nds -
catolicos e ndo catodlicos — um vinculo



sobrenatural. Todos os cristaos
nascem nas aguas do batismo. Como
ensina o Concilio Vaticano II no
Decreto Unitatis redintegratio,
“aqueles que creem em Cristo e
receberam devidamente o batismo
estdo numa certa comunhdo, ainda
que ndo seja perfeita, com a Igreja
catolica”[18]. “A fraternidade entre
os cristdos — diz Bento XVI —néo é
simplesmente um vago sentimento e
nem sequer nasce de uma forma de
indiferenca no que diz respeito a
verdade (...). Baseia-se na realidade
sobrenatural de um unico batismo,
que nos enxerta a todos no unico
Corpo de Cristo (cfr. 1 Co 12, 13; Ga 3,
28; Col 2, 12). Juntos confessamos
Jesus Cristo como Deus e Senhor;
juntos reconhecemo-Lo como unico
mediador entre Deus e 0os homens
(cfr.1 Tm 2, 5), sublinhando o nosso
pertencer comum a Ele (cfr. Unitatis
redintegratio, n. 22; Ut unum sint, n.
42). A partir deste fundamento
essencial do batismo, que é uma



realidade que procede de Cristo, uma
realidade no ser e depois no
professar, no crer e no atuar, o
dialogo deu os seus frutos e
continuara a da-los”[19].

A consciéncia de partilhar dessa
riqueza comum é o fundamento
comum do ecumenismo. Esta
consciéncia, com efeito, nos leva a
uma consideracgdo especialmente
positiva das outras confissdes cristas
e deve suscitar um trato mutuo
marcado pela consciéncia gozosa de
serem uns e outros — todos — cristdos.
Por este motivo, “é preciso que 0s
catolicos reconhecam com alegria e
apreciem os bens verdadeiramente
cristdos, procedentes do patrimonio
comum, que se encontram nos
nossos irmaos separados”[20]. Esta
avaliacdo é, pois, de grande
importancia: contribui para a estima
e para o modo peculiar de viver a
caridade com esses nossos irmaos
que ndo sdo catolicos. Por estar



enraizada na fé comum em Jesus
Cristo, o modo de viver com eles o
amor cristao tem, com efeito, tracos
especiais.

Outra é, no entanto, a situacdo dos
ndo crentes e dos que ndo professam
a religido cristd. Com os ndo cristaos
a Igreja deseja e procura outro tipo
de didlogo, o chamado dialogo inter-
religioso, que é diferente do
ecumenismo, porque o ponto de
partida é radicalmente diverso. Neste
contexto ocupa um lugar proéprio,
como é bem sabido, a relagdo dos
cristaos com os judeus, nossos irmaos
mais velhos, de acordo com a
expressao utilizada por Joao Paulo
I1[21], com quem o Povo de Deus do
Novo Testamento esta
espiritualmente unido.

Ecumenismo e ‘conversoes’:
relacdo e diversidade

Como ensina o Concilio Vaticano II,
“por ‘movimento ecumeénico’



entendem-se as atividades e as
iniciativas que, de acordo com as
diversas necessidades da Igreja e as
circunstancias atuais, se promovem e
se ordenam a favorecer a unidade
dos cristdos”[22]. O movimento
ecuménico dirige-se mais as
comunidades do que as pessoas
individuais e responde
especificamente a uma dimensao de
indole ‘corporativa’: trabalhar para
que as diversas Igrejas e
comunidades cristds cheguem,
enquanto tais, a plena comunhao em
ordem a unidade visivel. O ponto de
partida é essa identidade crista
comum de que falavamos.
Simultaneamente, cada confissdo
deve estar consciente das suas
caracteristicas proprias, pois s0 a
partir do reconhecimento da propria
identidade se pode dialogar.

Embora o empenho ecumeénico se
expresse em multiplas atividades
institucionais entre as confissoes



cristas, ndo se reduz a elas, pois
constitui responsabilidade pessoal de
cada cristdo. Ndo se trata de uma
tarefa somente para especialistas, ou
de um ambito afastado da existéncia
quotidiana. Trata-se de “um
imperativo da consciéncia crista
iluminada pela fé e guiada pela
caridade”[23]. O ecumenismo &,
simplesmente, uma dimenséo da
existéncia cristd. Por exemplo, como
ja assinalou o Concilio Vaticano II,
cabe a todos a preocupacao por
“eliminar palavras, juizos e acoes
que ndo respondam, segundo a
justica e a verdade, a condicao dos
irmdos separados e que, por isso,
tornam mais dificeis as relagoes
mutuas com eles”[24]. Mas,
sobretudo, entre os que receberam o
Batismo, a primeira palavra do
dialogo destina-se a fomentar
precisamente o que sup0e para todos
o Sacramento da regeneracao, e leva-
lo as suas ultimas consequéncias: ser
bons cristdos. Por outras palavras, o



encontro de um catolico — que seja
consciente da sua fé — com um
ortodoxo, um anglicano ou um
protestante, tenderd a suscitar em
primeiro lugar que cada um viva de
modo mais pleno o cristianismo, ou
que comece a praticar a sua fé, se o
ndo fazia antes. E necessdrio
considerar antes de tudo esta riqueza
comum da chamada batismal a viver
uma vida nova em Cristo. Todos os
fiéis cristaos estdo chamados a
santidade[25]. “Recordem todos 0s
fiéis que promoverao e
inclusivamente praticardo tanto
melhor a uniédo dos cristdos quanto
mais se esforcarem por viver uma
vida mais pura de acordo com o
Evangelho. Pois quanto mais estreita
for a sua comunhao com o Pai, o
Verbo e o Espirito, mais intima e
facilmente poderdo aumentar a
fraternidade mutua”[26].

A luz desta consideracdo, salta a vista
qudo atrativa é a mensagem que



Deus confiou a S. Josemaria para a
sua difusdo e tdo amplas
possibilidades de agdo ecuménica
que temos. Ao mesmo tempo, “0s
bens presentes nos outros cristaos
podem contribuir para a edificacdo
dos catolicos”[27], que se sentirdo
chamados a sua prépria conversao
pessoal, porque o testemunho
auténtico de fé e de amor cristaos
incita todos a uma maior entrega.

No ambito da relacdo com o0s outros
cristdos cabe considerar outra tarefa,
que é — com palavras da Unitatis
redintegratio — “o trabalho de
preparacdo e de reconciliacdo das
pessoas singulares que desejam a
plena comunhado catdlica”[28], quer
dizer, a atencdo aqueles cristdos de
outras confissdes que desejam ser
catélicos. E necessario distinguir,
como faz o Decreto, a atividade
ecumeénica e a atencao a estas
situacdes particulares. A primeira — o
ecumenismo — orienta-se para a



unido plena e visivel das Igrejas e
comunidades eclesiais como tais.
Agora, pelo contrario, nessa atencao
de que falamos, trata-se de algo que
afeta a pessoa concreta, a
consciéncia das pessoas que tomam
livremente a decisdo de ser catdlicas.
As duas tarefas fundamentam-se no
desejo de colaborar com o designio
de Deus e, longe de se opor, estdo
intimamente interligadas[29]. O
pressuposto comum € sempre 0
respeito e a estima pelas pessoas,
pelas suas ideias e pela riqueza que
possuem, em virtude da sua
dimensdo religiosa[30]. Por exemplo,
o testemunho de vida de um colega
ou amigo catolico pode suscitar
noutro cristdo, com a graca de Deus,
0 desejo de uma vida realmente
cristd no seio da Comunidade eclesial
a que pertence; mas pode despertar
também, no processo da graca, o
desejo de incorporacao a Igreja
catdlica. O amigo catdlico
acompanhara essa decisdo com a sua



orac¢ao e a sua palavra, com pleno
respeito a sua liberdade. Desse modo,
manifesta uma amizade sincera, que
comporta a confidéncia e brota da
caridade que Deus derramou sobre
0s nossos coracoes: so Ele, com efeito,
pode mudar o nosso coracdo. De
modo genérico, caberia dizer que um
cristao que da esse passo na
realidade ndo muda ou regressa de
uma Igreja para outra, mas
incorpora-se plenamente na Igreja, a
unica Igreja, a que ja estava unido de
maneira ndo plena: a Igreja de Cristo,
una, santa, catolica e apostolica, a
que preside, a partir da Catedra de
Roma, o Sucessor de Pedro. Esse
amigo chega a ser integralmente o
que ja era de modo imperfeito. Por
esta razdo, aqueles que aderem ao
catolicismo preferem, em certos
casos, nao falar de conversdo: para
eles, ndo sem razao, a sua conversao
é na realidade um processo de
conversdes — poderdo ocorrer muitas
ao longo da vida — que se inicia com



o Batismo, até chegar, com um novo
impulso da graca, a dar o passo para
a plena comunhdo, para o lar: Roma!
Com grande delicadeza por estes
sentimentos, o Concilio Vaticano II
substituiu a expressdo ‘conversio’ -
mais apropriada, em bom rigor, para
quem aceita pela primeira vez o
cristianismo - por ‘plena
incorporacao’.

Certamente estas decisdes sdo motivo
de profunda alegria para os filhos da
Igreja catolica, que desejam
vivamente e trabalham para que
todos os homens alcancem a plena
comunhdo com Deus e com os outros
na Igreja universal.

Para dar inicio a um verdadeiro
dialogo

Como seres sociais, os homens
necessitam comunicar-se com 0s
outros, apoiar-se uns nos outros,
para superar as dificuldades, para
gozar do produto dos seus afas e



contribuir para o conhecimento da
verdade. Deus fez o homem de tal
maneira que nao pode deixar de
compartilhar com outros a sua vida e
aspira a que os outros o
compreendam e respeitem. Por isso,
o didlogo é um reconhecimento da
humanidade do interlocutor; num
clima que estard necessariamente
empapado de cordialidade, de
amizade e de caridade.

atitude aberta e respeitadora do
catolico no didlogo ecuménico requer
um conhecimento e uma exposicao
clara da fé[31]: “a paridade, que é um
pressuposto do dialogo, refere-se a
igualdade da dignidade pessoal das
partes, ndo aos conteudos
doutrinais”[32]. Por isso, € muito
importante que os catolicos
conhecam, cada um de acordo com
as suas proprias possibilidades, os
documentos do Concilio Vaticano II, o
Catecismo da Igreja Catolica e outros
textos importantes, como, por



exemplo, a carta Communionis notio,
a declaracdo Dominus Iesus e as
recentes Responsa ad quaestiones
emanadas da Congregacdo para a
Doutrina da Fé.

Entabular um dialogo com outros
cristaos requer, além disso, que
possam ajuizar que se esta em
condic¢des de descobrir os valores
positivos que tem a fé que receberam
por intermédio da sua comunidade
cristd, ainda que com deficiéncias.
Mas isto exige aos catdlicos
formacao, estudo, conhecimento
profundo da nossa fé.

A partir do estudo, o dialogo. Os
cristaos podem sempre aprender uns
com os outros e chegar a valorizar
ainda mais realidades que ja
conheciam. Também encontram um
estimulo ao ver o grau em que 0s
outros aprofundaram na sua fé. E
significativo, por exemplo, o estudo
da Escritura tdo enraizado na vida de



muitos protestantes; a beleza de
tantas celebragoes liturgicas
ortodoxas; o amor a Sagrada
Eucaristia e a sua centralidade na
vida dos catolicos, tdo atraente para
muitos protestantes. Os
ensinamentos de S. Josemaria sobre
a santificacdo do trabalho suscitam
um grande interesse e simpatia em
muitos cristdos. E crucial redescobrir
a convergéncia que existe em
aspectos como estes, sem perder de
vista que sO a caridade permite
superar as divisdes. Tarefa do cristdo:
afogar o mal em abundancia de bem.
Ndo se trata de campanhas negativas,
nem de ser anti nada. Pelo contrdario:
viver de afirmagdo, cheios de
otimismo, com juventude, alegria e
paz; ver todos com compreensdo: aos
que seguem a Cristo e aos que O
abandonam ou ndo O conhecem. Mas
compreensdo ndo significa
abstencionismo, nem indiferen¢a, mas
atividade[33].



“Faz falta, ainda antes de falar, ouvir
a voz, mais ainda, o coracdo do
homem, compreendé-lo e respeita-
lo”, dizia o Papa Paulo VI[34]. Se ndo
se descobre no interlocutor um
desejo sincero de conhecer e
compreender, ninguém pode sentir-
se respeitado e inclinado a dialogar:
nada deve ser mais alheio a atitude do
apostolo cristdo do que a arrogdancia
enfatuada ou, como agora se costuma
dizer, o triunfalismo. A nossa
doutrina ndo € fruto do nosso esforgo,
da nossa perspicdcia ou do nosso
engenho, mas palavra de Deus que
veio a nos: ndo porque fossemos
melhores do que os outros ou porque
estivéssemos mais preparados, mas
porque o Senhor quis usar-nos como
seus instrumentos (...). Mais ainda:
estamos persuadidos de que essa
verdade divina, que levamos, nos
transcende: que as nossas palavras
sdo insuficientes para expressar toda
a sua riqueza, que é inclusive possivel
que ndo a entendamos com plenitude



e que fagcamos o papel de quem
transmite uma mensagem que ndo
compreende de todo[35]. Nao somos
proprietarios da verdade; ela ndo nos
pertence; queremos ser cooperadores
da verdade: cooperatores simus
veritatis[36]; procuramos atuar na
verdade e por ela.

Com a caridade de Cristo

Para que cumprais como € devido a
parte que vos compete na missdo da
Igreja, é preciso que ndo esquegais o
exemplo de Cristo. Ndo ha verdadeiro
dialogo cristdo, se ndo reproduzir o
modo de ser e de operar do Senhor. O
exemplo de Jesus Cristo leva-nos a
dialogar; esse mesmo exemplo ensina-
nos como temos que falar com os
homens[37]. Com palavras de S.
Josemaria, sdo dois os tragos
fundamentais: fidelidade a verdade,
amizade aos homens. Ndo pode haver
um didalogo fecundo sem que se dé ou
se crie entre os que dialogam um



clima de auténtica amizade, de
honradez e de certeza[38].

Sem amor aos outros ndo pode haver
um ecumenismo verdadeiro, mas
meras estratégias, que por si so
resultam infecundas: oSenhor
chamou-nos numa altura em que se
fala muito de paz e ndo hd paz: nem
nas almas, nem nas instituicoes, nem
na vida social, nem entre os povos.
Fala-se continuamente de igualdade e
de democracia e abundam as castas:
fechadas, impenetraveis. Chamou-nos
num tempo, em que se clama por
compreensdo e a compreensdo prima
pela auséncia, inclusive entre pessoas
que trabalham de boa fé e querem
praticar a caridade, porque — ndo o
esquecais — a caridade, mais do que
em dar, consiste em compreender[39].
Verdadeiro didlogo é so aquele que
nasce de um desejo de amizade
sincera, de um afa de ajudar e de
servir os outros. “O clima do didlogo



¢ a amizade. Mais ainda: o
servico”[40].

Os catdlicos, na acdo ecumeénica,
devem preocupar-se com 0s irmaos,
orando por eles, conviver com eles e
antecipar-se ao seu encontro. O amor
deve estar na raiz de todas as acoes
humanas. Com palavras de S. Paulo,
omnia vestra in caritate fiant[41]:
todas as vossas obras sejam feitas na
caridade. Por isso, além do
conhecimento mutuo, é necessaria
também a estima e o afeto
verdadeiro, que surgem
espontaneamente, como perceberam,
no dia 7 de Outubro de 2002, os que
acompanhavam o Patriarca da Igreja
ortodoxa romena, no fim da
audiéncia concedida por Jodo Paulo
IT aos participantes na canonizagao
de S. Josemaria. Este evento
ecumeénico teve uma forte
repercussao sobre os romenos e
sobre muitas outras pessoas; algumas
conheciam pouco o Opus Dei, outras



participam dos seus apostolados,
como manifestavam com imensa
alegria familias de ortodoxos
libaneses que assistiram a cerimonia.

A vida dos santos permite descobrir
0 que Deus realiza naqueles que
pertencem a outras Igrejas e
comunidades eclesiais. “E justo e
saudavel reconhecer as riquezas de
Cristo e as obras de virtude na vida
de outros que dao testemunho de
Cristo, por vezes até ao
derramamento de sangue: Deus é
sempre admiravel e digno de
admiracdo nas suas obras”[42]. Os
que deram a vida por Cristo
constituem assim um ponto de
encontro: “Este comum testemunho
de santidade, como fidelidade ao
unico Senhor, € um potencial
ecumeénico extraordinariamente rico
em graca”[43]. “O ecumenismo dos
santos, dos martires, é talvez o mais
convincente. A communio sanctorum
fala com uma voz mais forte do que



os elementos de divisdo. O
martyrologium dos primeiros séculos
constituiu a base do culto dos santos.
Proclamando e venerando a
santidade dos seus filhos e filhas, a
Igreja rendia a maxima honra ao
proprio Deus; nos martires venerava-
se a Cristo, que estava na origem do
seu martirio e da sua santidade.
Desenvolveu-se posteriormente a
praxis da canonizacgao, que ainda
perdura na Igreja catdlica e nas
ortodoxas”[44].

Suscitar a colaboracdo ao servico
dos homens

Criar as condi¢Oes para que surjam
atividades conjuntas de cristaos de
diferentes confissdes, ou para que
outros cristdos cooperem em
atividades da Igreja Catdlica, facilita
o conhecimento mutuo e, na medida
em que essa cooperacdo se realiza,
essas atividades aproximam-nos da
plena comunhdo dos cristaos.



A colaboragao no campo social é uma
via concreta proposta pelo Concilio
Vaticano II para o exercicio do
ecumenismo, que os fiéis da Prelazia,
como todos os membros da Igreja,
devem apoiar. “A cooperacao de
todos os cristaos poe em evidéncia de
um modo vivo aquela unido com que
ja estdo vinculados e expde com uma
luz mais clara o rosto de Cristo Servo.
E necessdario que esta cooperacio,
estabelecida ja em ndo poucas
nacoes, se va aperfeicoando cada vez
mais, principalmente nas regioes
onde se leva a cabo um
desenvolvimento social ou técnico,
tanto na justa estima da dignidade da
pessoa humana, como na promoc¢ao
do bem da paz, no impulso da
aplicacdo social do Evangelho, na
penetracdo das ciéncias e das artes,
pelo espirito cristdo, em procurar
todo o tipo de remédios contra as
misérias do nosso tempo, como sdo a
fome e as calamidades, o
analfabetismo e a miséria, a falta de



habitacdo e a injusta distribuicdo dos
bens. Por meio desta cooperacéao,
todos os que creem em Cristo podem
facilmente aprender como conhecer-
se melhor uns aos outros, apreciar os
outros e aplainar o caminho para a
unidade dos cristdos”[45].

De modo especial em muitos lugares
do Ocidente, mas também no resto
do mundo, “a presenca dos cristdos —
afirmava recentemente Bento XVI -
so serd eficaz e iluminadora se
tivermos a valentia de percorrer com
decisdo o caminho da reconciliacdo e
da unidade (...). Todos temos uma
responsabilidade especifica (...); é
mais facil o encontro entre 0s povos;
ha mais oportunidades de aumentar
o conhecimento e a estima reciproca,
com um enriquecedor intercambio
mutuo de dons; sente-se a
necessidade de enfrentar unidos os
grandes desafios do momento,
comecando pelo da modernidade e
da secularizacdo. A experiéncia



demonstra amplamente que o
dialogo sincero e fraterno gera
confianca, elimina temores e
preconceitos, supera dificuldades e
abre um confronto sereno e
construtivo”[46].

kK 3k

Escrevi-vos tantas vezes, com as
palavras de Paulo: veritatem
facientes in caritate(Ef4, 15),
praticando a verdade na caridade:
este é o modo de dialogar, de dar
doutrina[47]. O ‘encontro’
ecumeénico, vivido na vida secular, é
para que todos procuremos
caminhar na verdade e na caridade e
sejamos melhores discipulos de Jesus
Cristo, porque todos estamos
chamados pelo Senhor — desde o
Baptismo! — a santidade pessoal. E a
grande mensagem de S. Josemaria,
reafirmada no Concilio Vaticano II.

Hoje a Igreja necessita desse
‘ecumenismo pratico’ que brota



também do espirito da Obra: o
ecumenismo no meio de todas as
atividades humanas. E como ir
estendendo por todas as partes
muitas redes de cristdos amigos, de
discipulos de Cristo, de ‘amigos de
Deus’, para a conversdo do mundo.
Sdo as redes do Duc in altum!, as
redes do apostolado ad fidem, de que
falava S. Josemaria; sdo as redes que
recolherao piscium multitudinem
copiosam: homens e mulheres que
vivem no paganismo ou no neo-
paganismo. E enquanto os
pescadores cumprem, unidos na
amizade humana e cristd, o mandato
de Cristo, o amor de Deus Pai
conceder-lhes-a a plena comunhao
pela qual orou - e ora no Céu - o seu
Filho: ut unum sint, e isto — repitamo-
lo com Jesus — ut mundus credat: para
que as redes se encham até
transbordar.

Tudo é possivel com esta condigao:
que ndo percais nunca o didlogo com



0 nosso Deus, vivo e amante, com o
Espirito Santo, com Cristo, Senhor
Nosso e com Maria, Rainha do Céu e
Mae da Igreja. Dal retirareis cada dia
luzes de doutrina, desejos de
apostolado, afa de almas, caridade
universal e delicada[48].

Pedro Rodriguez

[1] Jodo Paulo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 20.

[2] Bento XVI, Discurso para a
Comissdo preparatoria da 111
Assembleia Ecuménica Europeia,
26-1-2006.

[3]1J0 17,21.

[4] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 8;
Congregacao para a Doutrina da Fé,



Responsa ad quaestiones, 29-6-2007,
quaest. 2.

[5] Jo 17, 20.
[6] Jo 17, 22-23

[7] Bento XVI, Discurso no encontro
ecuménico por ocasido da XX Jornada
Mundial da Juventude, 19-8-2005.

[8] S. Josemaria, Forja, n. 647.

[9] Jodo Paulo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 23.

[10] Jo 17, 21.

[11] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Decl. Dominus Iesus, 6-8-2000, n.
17.

[12] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr.
Unitatis redintegratio, n. 3.

[13] Jodo Paulo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 2.



[14] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr.
Unitatis redintegratio, n. 3.

[15] Ibid.

[16] Jodo Paulo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 12.

[17] Ibid.

[18] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 3.

[19] Bento XVI, Discurso no encontro
ecuménico por ocasido da XX Jornada
Mundial da Juventude, 19-8-2005.

[20] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[21] Cfr. Jodo Paulo II, Discurso na
sinagoga de Roma, 13-4-1986.

[22] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[23] Jodo Paulo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 8.



[24] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[25] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 40.

[26] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 7.

[27] Ibid. n. 4, e Jodo Paulo II, Litt.
enc. Ut unum sint, 25-5-1995, n. 48.

[28] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[29] Cfr. ibid; Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Nota Doutrinal sobre
alguns aspectos da Evangelizagdo,
3-12-2007, n. 12 (IV. Algumas
implicacOes ecuménicas).

[30] Cfr. Jodo Paulo II, Litt. enc.
Redemptoris missio, 7-12-1990, n. 55.

[31] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr.
Unitatis redintegratio, nn. 9-11.



[32] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Decl. Dominus Iesus, 6-8-2000, n.
22.

[33] S. Josemaria, Sulco, n. 864.

[34] Paulo VI, Litt. enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 33.

[35] S. Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
25, en ‘ABC’, Madrid, 17-5-1992, p. 63.

[36] 3o 1, 8.

[37] S. Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
15, en ‘ABC’, Madrid, 17-5-1992, p. 62.

[38] Ibid. n. 20, en ‘ABC’, Madrid,
17-5-1992, p. 63.

[39] S. Josemaria, E Cristo que passa,
n. 123.

[40] Paulo VI, Litt. enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 33.

[41] 1 Cor 16, 14



[42] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[43] Jodo Paulo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 48.

[44] Jodo Paulo II, Litt. apost. Tertio
millennio adveniente, 10-11-1994, n.
37.

[45] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 12.

[46] Bento XVI, Discurso para a
Comissdo preparatoria da III
Assembleia Ecuménica Europeia,
26-1-2006.

[47] S. Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
75, em ‘Studi Cattolici’, Mildo, VII/
VIII-1985, p. 410.

[48] Ibid. n. 76, en ‘Studi Cattolic?’,
Mildo, VII/VIII-1985, p. 410.




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/ecumenismo/
(20/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/ecumenismo/

	Ecumenismo

