
opusdei.org

“É o Senhor”: O
acompanhamento
espiritual (2)

Muitas pessoas que
encontraram a Cristo ou que
retornaram à fé graças a um
amigo descrevem a ajuda que
receberam como um genuíno
acompanhamento espiritual.

13/08/2025

“Quando Simão Pedro ouviu dizer
que era o Senhor, cingiu-se com uma
túnica porque estava nu e lançou-se
às águas. (Jo 21, 7). O discípulo



amado só tinha dito o que estava
vendo com os olhos da fé. E Pedro,
“com o mesmo ardor com que fazia
muitas outras coisas, foi a Jesus”[1]. O
primeiro Papa percebe a pista de
João de seu modo: apaixonadamente.
De modo que se lança à água, apesar
da barca já se encontrar perto da
margem. Visto com objetividade o
mergulho era inútil; mas naquele
momento Pedro precisava
manifestar assim seu amor a Jesus,
sua urgência para falar com ele. E
não é difícil imaginar o sorriso do
Senhor, entre o fato divertido e a
comoção com a reação de Pedro.

Fomentar a personalidade e a
iniciativa de cada alma

Esta cena captura uma chave
dinâmica para um autêntico
acompanhamento espiritual: o
acompanhante indica discretamente,
sem se impor onde acredita estar
vendo o Senhor, e o acompanhado



parte ao encontro do Senhor. O
acompanhante pode oferecer
orientação e apoio, mas, em última
estância, é o outro quem deve
discernir a vontade de Deus para sua
própria vida e dar os passos
oportunos. Em outras palavras, é
essencial fomentar a
responsabilidade e a iniciativa
pessoal na direção espiritual: ajudar
cada um a desenvolver sua própria
vida de oração, a procurar recursos
espirituais e a tomar suas próprias
decisões.

As pessoas crescem em maturidade e
em liberdade quando se fomenta sua
responsabilidade, o que lhes permite
amar mais e melhor. O Padre nos
recordou isso em uma de suas cartas:
“São Josemaria escreve, referindo-se
aos que atendem as conversas
pessoais de seus irmãos, que ‘a
autoridade do diretor espiritual não
é potestade. Deixai sempre uma
grande liberdade de espírito às



almas. Lembrai o que tantas vezes
vos disse: porque me dá na gana,
parece-me a razão mais sobrenatural
de todas. A função do diretor
espiritual é ajudar a que a alma
queira – que lhe dê na gana –
cumprir a vontade de Deus. Não
mandeis, aconselhai’. Com os
conselhos da direção espiritual
procura-se secundar a ação do
Espírito Santo em cada alma e ajudá-
la a situar-se diante de Deus e de seus
próprios deveres com liberdade e
responsabilidade pessoais porque,
‘ao criar as almas, Deus não se
repete. Cada um é como é, e deve-se
tratar cada um como Deus o fez e
como Deus o conduz’”[2].

Para fomentar a responsabilidade
das pessoas, convém evitar dar
conselhos de imediato, por muito
claras que pareçam as soluções. Pode
acontecer como em muitos âmbitos
da vida: uma pessoa precisa de apoio
ou ânimo, e recebe, ao contrário,



conselhos... Embora convenha, às
vezes, dar conselhos, é necessário
sobretudo animar cada um a
procurar suas próprias respostas: “O
que você acha?”; “Por que você não
pensa nisso com calma na oração e
conversamos em outro dia?”. Às
vezes, o acompanhamento espiritual
consistirá em ajudar as pessoas
fazendo-lhes perguntas que abram
novos horizontes de discernimento:
“que vantagens ou inconvenientes
você vê atuando assim?; “você
pensou se isso é parte do caminho
pelo qual Deus o trouxe até aqui?”.
Este tipo de enfoque ajuda as pessoas
a desenvolver a virtude da prudência
em todas as suas dimensões. Assim,
sem deixar de pedir conselho quando
for necessário, chegarão também a
desenvolver integralmente esta
virtude que implica julgar e decidir
bem[3]. Se uma pessoa tem pouca
formação na vida moral ou ascética,
convirá, logicamente, que o
acompanhante explique e mostre o



sentido dos ensinamentos do
Magistério relevantes para sua
situação. Ou, se se pensa que a
pessoa poderia estar cometendo um
erro grave, convém dizê-lo sem
rodeios. O objetivo principal deve
ser, no entanto, guiar as pessoas para
uma reflexão pessoal, estimulando-as
a discernir na presença de Deus
como o Evangelho ilumina suas vidas
e seus desafios[4].

Quando uma pessoa abre seu
coração, aceita ficar em uma certa
situação de fragilidade. O
acompanhante, por seu lado, deve
aprender a “tirar as sandálias da
terra sagrada do outro (cfr. Ex. 3,
5)”[5]. Neste sentido, é necessário
respeitar a dignidade e a intimidade
de cada um, evitando perguntar por
mera curiosidade ou forçar uma
conversa que o outro talvez ainda
não esteja preparado para ter. O
acompanhante nunca deve, além
disso, surpreender-se com que lhe



dizem, quer se trate de ações, desejos
ou tentações. Mesmo pessoas com
boa formação e um desejo genuíno
por Deus podem ter momentos de
fraqueza ou de prova. Por sua vez, a
pessoa que confia sua interioridade
também não deveria deixar de dizer
algo pensando que o outro ficará
surpreso ou contrariado.

Um bom diretor espiritual sabe ser
exigente sem tornar-se chato, porque
respeita com paciência cada
momento das pessoas. Pode ser bom
recordar, neste sentido a passagem
de Isaías com o qual São Mateus se
refere a Jesus em seu Evangelho:
“Não quebrará a cana rachada nem
apagará a mecha que ainda
fumega” (Mt 12, 20; Is 42, 3). Assim,
uma ênfase excessiva no que não
está indo bem pode atrapalhar o
acompanhamento. Por exemplo,
advertir alguém sobre um defeito
pode fazer que a pessoa reaja ou
mude, mas também pode fazer que



desanime ou se entristeça. Costuma
ser melhor ajudar as pessoas a
perceberem as coisas por si mesmas,
tirando pouco a pouco os obstáculos
para que vejam os problemas ou
reconheçam os defeitos.

Sabemos por experiência: a pessoa
exausta à beira do caminho
raramente volta a caminhar somente
porque a animam de longe; o que ela
agradecerá e a ajudará se recuperar
é uma palavra de alento e alguma
coisa para comer ou beber. Da
mesma forma que não podemos
forçar uma planta a crescer mais
depressa puxando-a, porque assim
acabaríamos arrancando-a, também
não podemos acelerar o
desenvolvimento espiritual das
pessoas sem prejudicá-las. As almas,
“como o bom vinho, melhoram com o
tempo”[6]. Por isso, “a formação, ao
longo de toda a vida (...) tende numa
medida importante a abrir
horizontes. Pelo contrário, se nos



limitássemos a exigir e ser exigentes,
poderíamos acabar por ver apenas
aquilo que não conseguimos fazer,
nossos defeitos e limitações,
esquecendo o mais importante: o
amor de Deus por nós”[7].

A amizade como acompanhamento
espiritual

As considerações anteriores referem-
se especialmente à prática formal do
acompanhamento espiritual, que na
Obra se realiza na conversa fraterna,
com um leigo ou com um sacerdote,
ou na confissão, e em outras
conversas com o sacerdote. São
Josemaria quis sempre evitar que
chamássemos essas pessoas
“diretores espirituais”. Este enfoque,
que relativiza a figura de uma pessoa
concreta, oferece uma diversidade de
perspectivas que enriquece a vida
espiritual, ao mesmo tempo que evita
apegos excessivos de ambas as
partes. Assim também evitamos o



risco de gerar “diretores
possessivos”, e personalismos que
costumam se encontrar na origem de
alguns casos de abuso de
consciência.

O acompanhamento espiritual pode,
contudo, estender-se também além
destes âmbitos formais. A amizade,
entendida como amor de
benevolência que surge entre
pessoas com interesses ou visões
afins, é uma forma de
acompanhamento indispensável
para nossas vidas. Quando o
interesse compartilhado abarca a
esfera espiritual, a amizade converte-
se naturalmente numa forma de
acompanhamento espiritual. O Padre
recordava isso escrevendo sobre São
Basílio e São Gregório Nazianzeno.
“A amizade que travaram na
juventude manteve-os unidos ao
longo de toda a vida, e ainda hoje
compartilham sua festa no
calendário litúrgico geral. São



Gregório conta que ‘havia uma única
tarefa e afã para ambos, e era a
virtude, bem como viver para as
esperanças futuras’. Sua amizade
não só os distraía de Deus, mas ainda
os levava mais a Ele”[8]. Uma amizade
aberta. Uma amizade aberta às
preocupações espirituais constitui
um marco informal, mas autêntico,
de acompanhamento espiritual,
porque nisso estão presentes todos os
elementos que comentamos antes:
abertura à obra do Espírito Santo,
escuta atenta e motivação da
personalidade e iniciativa.

Muitas pessoas que encontraram a
Cristo e a Igreja graças a um amigo
ou uma amiga descrevem a ajuda
que receberam como um
acompanhamento espiritual. Seu
amigo os ia acompanhando passo a
passo, quase sem que eles
percebessem, e os levava a amar a
Jesus até que se batizaram ou se
fizeram católicos. O mesmo acontece



àqueles que voltaram à fé através de
uma amizade leal ou aqueles que
evitaram afastar-se de Deus graças às
palavras de um amigo. Assim, o
“apostolado de amizade e
confidência”[9] como dizia São
Josemaria, identifica-se bastante com
o que conhecemos como
acompanhamento espiritual: “Essas
palavras que tão a tempo deixas cair
ao ouvido do amigo que vacila; a
conversa orientadora que soubeste
provocar oportunamente; e o
conselho profissional que melhora o
seu trabalho universitário; e a
discreta indiscrição que te faz
sugerir-lhe imprevistos horizontes de
zelo”[10].

A relação simétrica entre duas
pessoas amigas abre, quanto ao
resto, dimensões que são menos
acessíveis no acompanhamento
como tal: compartilhar e apoiar-se
mutuamente. Os amigos trocam
experiências e pontos de vista,



ajudando um ao outro a enfrentar os
desafios da vida. Isto abre alguns
caminhos, embora talvez feche
outros. Numa relação de amizade
não posso esperar sempre que o
outro me escute, já que às vezes será
ele que precisa ser escutado. Por
outro lado, meus amigos nem sempre
poderão aconselhar-me
adequadamente sobre aspectos da
vida espiritual ou de meu caminho
particular, porque talvez não o
conheçam bem; ainda que sua
perspectiva poderá sem dúvida
enriquecer-me. Por tais razões,
mesmo que a amizade complemente
e enriqueça a direção espiritual não
pode, de fato substituí-la.

Nos modos de acompanhamento
espiritual formal, pelo contrário, a
relação entre as duas pessoas é
assimétrica: apenas uma das partes
deve escutar e aconselhar; um papel
que não deve ser desfocado nem se
inverter. Esta distinção introduz



limites que ajudam a pessoa a abrir o
coração sem as interferências
emocionais que talvez dificultassem
um enfoque e uma objetividade
adequados. Facilita igualmente que a
pessoa, tendo considerado o assunto
na presença de Deus, possa comentar
aspectos íntimos de sua relação com
Deus e com os outros, mesmo as
raízes de seus pecados e suas lutas
profundas. Isto não quer dizer, no
entanto, que a relação entre o diretor
e o acompanhado tenha que ser fria
e seca: salvando essa assimetria e a
distância emocional, é necessário por
parte do diretor espiritual um
verdadeiro afeto pelas pessoas que
acompanha, porque só se pode
ajudar verdadeiramente quando se
ama com o amor d’Aquele que nos
chamou amigos (cfr. Jo 15, 15).

“Trazei aqui alguns dos peixes que
agora apanhastes”, diz o Senhor (Jo
21, 10). São Pedro ainda ensopado
por seu mergulho no lago, arrasta até



a margem a rede carregada de
peixes. Depois de um merecido café
da manhã, afasta-se caminhando
com Jesus. Os dois, discípulo e
Mestre, começam um diálogo íntimo:
oração, acompanhamento espiritual?
Ambas as coisas, em divina
harmonia. Pedro, desarmado, renova
sua fidelidade ao Senhor. E o Senhor,
que nunca deixou de acreditar nele,
confirma-o em sua missão: “Segue-
me”. Pedro se vira e pergunta sobre o
outro discípulo, que vem mais atrás.
“Tu segue-me”, insiste Jesus (cfr. Jo
21, 19-22). João não ouve o que eles
dizem: também não é seu papel.
Como o Batista (cfr. Jo 3, 27-30),
alegra-se de saber que facilitou o
encontro.

[1] São Beda, o Venerável, citado em 
Catena aurea, Jo, 21, 1-11



[2] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9/01/2018,
n. 10; as citações de São Josemaria
são da Carta 26, n. 38

[3] Cfr. Aristóteles, Ética a Nicómaco
VI, 13; São Tomás, Summa Theologiae,
II-II q. 47 a. 8 co.

[4] “Se tem interesse o meu
testemunho pessoal, posso dizer que
sempre concebi a minha atividade de
sacerdote e pastor de almas como
uma tarefa dirigida a situar cada
pessoa em face das exigências totais
da sua vida, ajudando-a a descobrir
aquilo que Deus lhe pede em
concreto, sem estabelecer qualquer
limite a essa independência santa e a
essa abençoada responsabilidade
individual que são características de
uma consciência cristã” (São
Josemaria,É Cristo que passa, n. 99).

[5] Francisco,Evangelii gaudium, n 169.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
78



[7] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9/01/2018,
n. 11

[8] F. Ocáriz, Carta pastoral,
01/11/2019, n. 5. As referências
internas são de São Gregório
Nazianzeno, Sermão, 43.

[9] São Josemaria, Sulco, n. 192

[10] São Josemaria, Caminho, n. 973.

Dancho Azagra

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/e-o-senhor-o-
acompanhamento-espiritual-2/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/e-o-senhor-o-acompanhamento-espiritual-2/

	“É o Senhor”: O acompanhamento espiritual (2)

