
opusdei.org

É justo e necessário:
a justiça (1)

A justiça começa pela nossa
relação com Deus, que encontra
a sua abordagem exata numa
atitude fundamental:
agradecimento. Editorial da
série sobre virtudes: “Muito
humanos, muito divinos”.

06/07/2023

Jesus fala para todos. Os pescadores
escutam com gosto falar de uma rede
de arrastão (Mt 13, 47-52), os
agricultores distraem-se discernindo
quais são os critérios para que uma



semente dê um fruto duradouro (Mt
13, 2-9) e qualquer dona de casa
identifica-se com a história da
mulher que perde uma moeda em
casa, porque sabe bem o que é isso
(Lc 15, 8-10). Cristo sabe iluminar as
verdades mais transcendentes com
as imagens mais cotidianas. No
entanto, algumas parábolas podem
deixar-nos perplexos; embora sejam
formuladas em linguagem simples,
situam-nos diante de paradoxos que
nos obrigam a refletir. Às vezes Jesus
parece querer dizer-nos: “Meus
pensamentos não são os vossos
pensamentos” (Is 55, 8).

Uma das histórias do mestre que
talvez desperte mais perplexidade é
a do dono de uma propriedade que
sai cedo para contratar operários
para trabalhar em sua vinha (Mt 20,
1-16). A narração começa como se
poderia esperar: o dono combina
com os operários o salário para o dia
e os envia a trabalhar. A princípio



parece que estamos simplesmente
diante de uma consideração sobre o
aproveitamento do tempo e o
rendimento em frutos. A parábola
continua, no entanto, e o
proprietário decide contratar novos
operários mais tarde, motivo pelo
qual trabalharão menos horas. A
esses, em vez de garantir-lhes um
salário determinado, promete que
pagará “o que for justo” (Mt 20, 4).

“O que for justo”. Esta expressão gera
necessariamente expectativa nos
ouvintes e nos leitores. Supõe-se que
os que começaram a trabalhar mais
tarde receberão menos do que quem
se esforçou desde o amanhecer. Por
isso, quando os da última hora
recebem o pagamento de um
denário, pensa-se que os que
começaram mais cedo receberão
uma recompensa maior pelo seu
trabalho. O proprietário, no entanto,
desconcerta a todos: em primeiro
lugar desconcerta os que



trabalharam poucas horas, porque
recebem o mesmo valor que os
outros operários: desconcerta
igualmente os da primeira hora,
porque esperariam um adicional
análogo sobre o salário combinado.
Os que mais se surpreendem,
contudo, somos nós mesmos, diante
de uma concepção tão pouco
convencional da justiça. “Por acaso
não tenho o direito de fazer o que
quero com aquilo que me pertence?”,
pergunta o dono da vinha (Mt 20, 15).
Nós também talvez não saibamos
como interpretar estas palavras.

É justo e necessário

Não interessa a Jesus falar de
questões econômicas ou políticas:
não pretende, por exemplo, com esta
parábola, discernir as características
de um conceito tão complexo como o
salário justo. O Senhor quer
sobretudo levar nosso olhar para a
atitude misericordiosa de Deus, que



acolhe a todos, mesmo se o procuram
na última hora, como o bom ladrão
(cfr. Lc 23, 43). Além deste sentido
fundamental, no entanto, a parábola
do Mestre proporciona um marco
narrativo, para nos fazer refletir
sobre os diferentes âmbitos da
virtude da justiça na nossa vida.

Se, como diz a definição clássica, a
justiça consiste em dar a cada um o
que é seu, o que lhe cabe, estamos
diante de uma disposição interior
que ressalta a nossa dimensão
relacional. Convém então perguntar-
se, em primeiro lugar, o que devemos
a Deus ou como será uma relação
justa com quem é a Fonte de todos os
bens, começando pelo da nossa
própria existência.

A oração eucarística da Santa Missa
proporciona um bom ponto de
partida. A tradução literal do breve
diálogo entre sacerdote e fiéis com
que sempre começa o prefácio diz



assim: “Demos graças ao Senhor,
nosso Deus. É justo e necessário”[1].
Para começar, a gratidão e a justiça
parecem contrapor-se: um presente
caracteriza-se precisamente por ser
um dom imerecido. O agradecimento
constitui o reconhecimento de que
uma pessoa foi além do estritamente
devido. Diante de Deus, no entanto,
as coordenadas mudam
radicalmente, porque ele é a origem
de tudo o que somos e possuímos.
Como diz São Paulo: “Que é que
possuis que não tenhas recebido? ” (1
Cor 4, 7). Nossa vida, como tal, é puro
dom imerecido; daí que, com relação
a Deus, o agradecimento seja um
dever profundo. Nunca poderemos
devolver-lhe o que faz por nós, e
nisso não há nada de injusto. Há algo
que é devido, profundamente justo:
agradecer-lhe por tudo.

Descobrir que a nossa relação com
Deus está condicionada pela sua
doação gratuita e terna leva-nos a



desfrutar da vida como filhos e nos
libera de uma visão da fé
exageradamente centrada na letra
dos mandamentos. Em vez de afligir-
nos pelo que pode parecer uma lista
infinita de propósitos ou preceitos
através dos quais, de alguma forma, 
pagaríamos o preço da nossa
redenção, podemos visualizar nossa
correspondência ao amor de Deus
como uma disposição de presentear-
lhe todos os instantes da nossa vida,
com a convicção de que nunca
conseguiremos agradecer
suficientemente por tudo o que nos
dá. Assim, por exemplo, a fidelidade
a um plano de vida espiritual pode
ser sentida, mais do que como um
peso de consciência diante de
compromissos assumidos, como a
manifestação mais direta da nossa
gratidão ao amor que Deus concede
abundantemente a cada um de nós.
“Vós, se de verdade vos esforçais por
ser justos, tereis de considerar
frequentemente a vossa dependência



de Deus – porque que tens tu que não
hajas recebido? – para vos encherdes
de agradecimento e de desejos de
corresponder a um Pai que nos ama
até a loucura”[2].

A sua justiça é maior que a nossa

Por outro lado, uma atitude de
profundo agradecimento a Deus
liberta-nos de um desejo excessivo de
julgar seu modo de atuar. Às vezes,
diante de acontecimentos pessoais ou
sociais, quando de repente estamos
em uma situação inesperada, pode
ser que nos interroguemos: “Como
pode Deus permitir isso?”. Talvez
pensemos que outras pessoas são
mais abençoadas que nós ou que
Deus parece não ouvir o que lhe
pedimos e concluímos: “É injusto”.
Então nos comportamos como
aqueles operários que trabalharam o
dia inteiro e não entenderam a
generosidade exagerada do
proprietário com os operários que



tinha contratado no final da tarde.
Em vez de se alegrarem porque
aqueles operários iam ter dinheiro
para poder comer, ficaram
decepcionados por causa da sua
expectativa de receber mais.

Além disso, não faz sentido lançar a
culpa dos males ao Senhor. Muitos
deles são resultado da liberdade
humana, das ações e omissões
próprias e alheias. E também é
preciso convencer-se na oração de
que Deus é o Senhor da nossa vida e
da história; e ainda de que, embora
na verdade não nos deva nada, já
que ele é Amor, está sempre
procurando o melhor para cada um,
transformando às vezes o mal em
bem de modo surpreendente. São
João Paulo II dizia que de certo modo
a justiça “é maior do que o homem,
que as dimensões da sua vida
terrena, que as possibilidades de
estabelecer nesta vida relações



plenamente justas entre os
homens”[3].

A oração de quem sabe que é filho de
Deus é marcada pela confiança em
quem nos ama infinitamente e quer
sempre o melhor para nós. Jesus reza
assim no horto das oliveiras: “afasta
de mim este cálice! Não se faça,
todavia, a minha vontade, mas sim a
tua” (Lc 22, 42). Diante de situações
que não entendemos e que talvez
causem sofrimento, ao mesmo tempo
que procuramos soluções, podemos
dizer ao Senhor: “que se faça a sua
justiça e não a minha. Sei que estou
em boas mãos e que no final tudo
será para bem”

A justiça é um desejo e um mistério.
Um desejo profundamente enraizado
em nós, porém, também um mistério,
no sentido de que corresponde
unicamente a Deus a última palavra
sobre o que é justo e sobre os modos
concretos de restabelecer a justiça.



Por isso, também não seria uma
atitude cristã desejar o castigo para
nossos inimigos, como se dependesse
de nós determina-la, ou nos
referirmos muita rapidamente à
justiça divina para admoestar as
pessoas que têm um comportamento
imoral ou baseiam suas vidas em
valores muito diferentes dos nossos.

É evidente que a fé na justiça divina
deveria consolar-nos quando
sofremos uma injustiça ou quando
uma transformação negativa do
mundo nos causa tristeza. “Existe
uma justiça. Existe a ‘revogação’ do
sofrimento passado, a reparação que
restabelece o direito”[4]. Como o
proprietário da parábola, Deus
cumpre a sua palavra e recompensa
quem trabalhou bem. Mas a
revelação que Deus fez de si mesmo
leva-nos a confiar, ao mesmo tempo,
em que a sua misericórdia o leva a
dar sempre novas oportunidades de
conversão a quem faz o mal. “Não é



simplesmente uma justiça estrita,
baseada em cálculos teóricos, a que
levou o Filho de Deus a pedir perdão
ao seu Pai em nosso nome, mas um
amor gratuito, que só tem em conta
aquilo que pode fazer pelos
outros”[5]. Daí que o dono da vinha
não fique de braços cruzados depois
de ter contratado os operários
madrugadores, mas queira, inclusive
na hora undécima, dar trabalho a
aqueles que estão a ponto de perder
o dia. Em resumo, como escreve São
Josemaria, “Deus não se deixa
ganhar em generosidade”[6].

Os outros são livres

Quando se reflete sobre a justiça
como virtude que deveria modelar as
nossas relações com os outros,
afirma-se muitas vezes que se trata
apenas de um requisito mínimo para
a convivência: respeitar o outro em
sua alteridade[7]. A justiça poderia
então ser interpretada como uma



atitude fria, que ressalta mais as
diferenças entre as pessoas do que o
que elas têm em comum. Enquanto a
caridade busca a unidade, a justiça
ressaltaria a separação. Se
observarmos com atenção, no
entanto, a relação entre caridade e
justiça é mais sutil.

O fato de que se dê a cada um o que
lhe corresponde, como exige a
justiça, tem uma relação intrínseca
com a devida distribuição dos bens,
com o devido cumprimento dos
contratos e da palavra e com o
respeito que devemos a cada pessoa.
Poderíamos dizer, pois, que a justiça
nos ajuda a desenvolver uma vida
social pacífica, com regras do jogo
claras e sem incomodarmos uns aos
outros.

Esta consideração é suficiente para
perceber que não é pouco nem
sequer tão trivial reconhecer a
alteridade dos outros e o direito que



têm de ser como querem. Isso é o que
São Josemaria nos faz considerar:
“Temos obrigação de defender a
liberdade pessoal de todos, sabendo
que foi Jesus Cristo quem nos
adquiriu essa liberdade; se não
agimos assim, com que direito
podemos reclamar a nossa?”[8]. É isso
precisamente o que o dono da vinha
reprova nos operários que
começaram cedo, que se sentem
defraudados: “Amigo, eu não fui
injusto contigo. Não combinamos
uma moeda de prata? Toma o que é
teu e volta para casa! Eu quero dar a
este que foi contratado por último o
mesmo que dei a ti. Por acaso não
tenho o direito de fazer o que quero
com aquilo que me pertence? Ou
estás com inveja, porque estou sendo
bom?” (Mt 20, 13-15).

Podemos sentir, às vezes, a tentação
de desqualificar imediatamente as
opiniões de uma pessoa que tem um
modo diferente de compreender o



mundo ou age de acordo com outros
valores. Acentuamos assim
excessivamente a dimensão unitiva
da caridade, considerando que
qualquer diferença deveria ser
superada para dar lugar ao
verdadeiro amor, e confundimos a
justiça com a mera igualdade. No
entanto, “a justiça é o primeiro
caminho da caridade (...) parte
integrante daquele amor”[9]. Esta
virtude nos recorda, em primeiro
lugar, que todos temos direito a ser
como quisermos, a manifestar
exteriormente essa forma de ser e a
usufruir dos nossos bens. Como
escreve o Papa Francisco, “nenhum
indivíduo ou grupo humano pode se
considerar onipotente, autorizado
pisar a dignidade e os direitos dos
outros indivíduos ou dos grupos
sociais”[10].

São Josemaria falava com frequência
do numerador diversíssimo de que
gozavam as pessoas que o seguiam:



os diferentes modos de ser, as livres
opiniões e opções pessoais de cada
uma, em matérias políticas, culturais,
científicas, artísticas, profissionais,
etc. Distinguia isso de um
denominador comum, muito
pequeno em comparação, que eram a
questões fundamentais da fé e do
carisma que compartilhavam. Faz-
nos muito bem valorizar, respeitar e
amar as diferenças legítimas com
relação às pessoas que convivem
conosco; “Quem ama a liberdade
consegue ver o que há de positivo e
amável naquilo que os outros
pensam e fazem dentro desses
amplos âmbitos”[11].

Pensar de outro modo implicaria cair
na tentação sutil de querer ajudar os
outros com os nossos parâmetros,
sem discernir sobre o que precisam
de verdade e, sobretudo, sobre o que
lhes devemos. Seria injusto, por
exemplo, pagar a um funcionário um
salário menor do que corresponde ao



trabalho que ele realizou, por pensar
simplesmente que é melhor dar-lhe
um prêmio que compense a
diferença. Nesse sentido, o dono da
vinha não peca contra a justiça ao
pagar o mesmo a todos; pode-se
talvez pensar que ele possui um
critério peculiar da retribuição, mas
em momento algum falta à sua
palavra: os que combinaram um
denário, receberam exatamente o
estipulado; e os outros receberam o
que pareceu justo ao patrão. Assim é
Deus: cumpridor justo das suas
promessas, mas igualmente Pai
amoroso para quem “basta um
sorriso, uma palavra, um gesto, um
pouco de amor para derramar
copiosamente a sua graça sobre a
alma do amigo”[12].

[1] Cfr. Missal Romano, Oração
Eucarística.



[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
167.

[3] São João Paulo II, Audiência,
8/11/1978.

[4] Bento XVI, Spe Salvi, n. 43.

[5] F. Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 8.

[6] São Josemaria, Forja, n. 623.

[7] A respeito da alteridade como
dimensão fundamental da justiça cfr.
J. Pieper, As Virtudes fundamentais.

[8] Amigos de Deus, n. 171.

[9] Bento XVI, Caritas in veritate, n. 6.

[10] Francisco, Fratelli tutti, n. 171.

[11] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 13.

[12] São Josemaria, Via Sacra, 5ª
estação.



Gaspar Brahm

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/e-justo-e-
necessario-a-justica-1/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/e-justo-e-necessario-a-justica-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/e-justo-e-necessario-a-justica-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/e-justo-e-necessario-a-justica-1/

	É justo e necessário: a justiça (1)

