
opusdei.org

É eterna a Sua
misericórdia

Iniciamos uma série de
editoriais sobre o Ano da
Misericórdia para alimentar a
oração pessoal durante o
Jubileu. “Como desejo que os
anos que estão por vir estejam
impregnados de misericórdia
para poder ir ao encontro de
cada pessoa levando a bondade
e a ternura de Deus!”, escreveu
o Papa Francisco na bula
Misericordiae Vultus.

29/12/2015



«O espírito do Senhor repousa sobre
mim, porque o Senhor consagrou-me
pela unção, enviou-me a levar a boa
nova aos humildes, curar os corações
doloridos, anunciar aos cativos a
redenção, e aos prisioneiros a
liberdade, proclamar um ano de
graças da parte do Senhor»[1]. O
Senhor volta pela primeira vez a
Nazaré durante a Sua vida pública e
levanta-Se para ler na sinagoga.
Entregam-lhe o livro de Isaías e
proclama esta passagem, que se
refere a Ele próprio. Depois Se senta
e, perante o assombro de todos,
começou a dizer-lhes: «hoje se
cumpriu este oráculo que vós acabais
de ouvir»[2].

Têm ali, à frente dos seus olhos,
Aquele que vem de Deus, e é o
próprio Deus, que vem tirar o pecado
do mundo[3]. Mas os conterrâneos
do Senhor não estão ainda
preparados para acolhê-lO, e adotam
uma atitude hostil, lançam-no fora da



cidade para o precipitarem do cume
do monte, como se se tratasse de um
falso profeta. Então Jesus, relata o
Evangelho, numa reviravolta
misteriosa, «passou por entre eles e
retirou-se»[4]. Jesus segue o Seu
caminho porque nada pode deter o
coração de Deus.

A liberdade que só Deus pode dar

Ao convocar um jubileu, a Igreja
sabe-se portadora desse impulso
irrefreável do Senhor: a salvação é
hoje. «Utinam hodie vocem eius
audiatis: nolite obdurare corda vestra,
Oxalá escuteis hoje a Sua voz! Não
endureçais o vosso coração[5]. No
Antigo Testamento o ano jubilar é
uma prefiguração da salvação de
Deus, que ocorria cada 50 anos. Ao
cumprir-se «sete semanas de
anos»[6] – sete vezes sete anos –
iniciava-se um ano no qual os
escravos eram libertados e cada um
regressava à sua propriedade e à sua



família[7], porque os homens não
pertencem a ninguém, senão a
Deus[8]. Se uma palavra tivesse que
resumir o que significava um jubileu
para o Povo de Israel, poderia ser
“liberdade”[9].

Liberdade, não está esta palavra,
hoje mais do que nunca, na boca de
todos? E, no entanto, muitas vezes
esquecemos que a liberdade, no seu
sentido mais profundo, provém de
Deus. Com a Sua paixão salvadora e a
Sua ressurreição, Ele liberta-nos da
pior escravidão, o pecado. «Graças à
ternura e misericórdia de nosso
Deus, que nos vai trazer do alto a
visita do Sol nascente, que há de
iluminar os que jazem nas trevas e
na sombra da morte e dirigir os
nossos passos no caminho da
paz.»[10].

A fonte da verdadeira liberdade está
na misericórdia de Deus. Para uma
lógica meramente mundana, esta



afirmação pareceria uma
ingenuidade; admitir-se-ia talvez que
um pouco de misericórdia poderia
estar bem para dulcificar as relações,
mas só depois de ter resolvido muitas
outras coisas mais urgentes. Pelo
contrário, pôr a misericórdia em
primeiro lugar, «humanamente
falando é de loucos, mas “o que é
loucura em Deus é mais sábio que os
homens; e o que é fraqueza em Deus
é mais forte que os homens” (1 Cor 1,
25)»[11]. O mundo necessita dela
para sair de tantas espirais de
ressentimento, de inveja, de
frustração; as famílias, a sociedade
precisam dela.

«Fraqueza em Deus»: com o sim do
Senhor a fazer-se homem, a ser
pregado na Cruz, e a ser recebido nas
entranhas da terra, surge no mundo
um novo gérmen de liberdade que já
não morre mais. A ressurreição
gloriosa de Cristo prolonga, através
dos séculos, o «ano de graça do



Senhor»[12]. Mas com o trigo cresce,
até ao fim do mundo, a cizânia[13];
junto aos sinais da autêntica
libertação, aparecem
constantemente na história os da
escravidão. Satanás tenta crivar-nos
como o trigo, mas o Senhor rogou
por Pedro, para que a sua fé não
desfalecesse. E ele confirma-nos na
nossa fé[14]. A um mundo que
suspira pela liberdade sem a
conseguir encontrar, a Igreja oferece-
lhe incansavelmente a misericórdia
do Senhor, que traz consigo «a
liberdade dos filhos de Deus»[15].

Percorrendo todo um itinerário
espiritual da Igreja

«No meio das luzes e sombras que
aparecem no caminhar dos cristãos,
nunca faltaram as intervenções da
indulgência divina; por meio do
Espírito Santo que habita na Igreja e
com a presença real de Cristo na
Eucaristia, além da intercessão



sempre atual da Santíssima Virgem,
revelam-se-nos as torrentes de
misericórdia que se vertem
constantemente sobre o mundo»[16].
Em 2002, São João Paulo II – que
tinha dedicado a sua segunda
encíclica, Dives in misericordia, ao
amor de Deus Pai pelos homens –
proclamou o segundo domingo de
Páscoa como domingo da divina
misericórdia, seguindo uma sugestão
de Santa Maria Faustina Kowalska,
canonizada por ele próprio. «É
preciso transmitir ao mundo este
fogo de misericórdia. Na
misericórdia de Deus o mundo
encontrará a paz»[17].

Bento XVI fez-se muitas vezes eco
desta urgência do seu predecessor.
«Como a irmã Faustina, João Paulo II
fez-se, por sua vez, apóstolo da
Misericórdia divina. A tarde do
inolvidável sábado, dia 2 de abril de
2005, quando fechou os olhos para
este mundo, era precisamente a



véspera do segundo domingo de
Páscoa e muitos notaram a singular
coincidência, que unia em si a
dimensão mariana – era o primeiro
sábado do mês – e a da Misericórdia
divina. Com efeito, o seu longo e
multiforme pontificado tem aqui o
seu núcleo central; toda a sua missão
ao serviço da verdade sobre Deus e
sobre o homem e da paz no mundo
se resume neste anúncio»[18].
También na Prelazia se verificou essa
providencial coincidência, pela mão
de Nossa Senhora, Mater
misericordiae, decorrem juntos o
final do Ano Mariano da família e o
início do Jubileu da misericórdia.

«O rosto de Deus – dizia o Papa
Francisco no seu primeiro Ângelus –
é o de um pai misericordioso, que
sempre tem paciência»[19]. A decisão
com que o Santo Padre fala da
misericórdia remete também para a
sua própria vocação. Torna-se mais
eloquente agora o seu lema



episcopal, «miserando atque
eligendo», que manteve ao ser eleito
para a sede de Pedro; são palavras
que aludem à vocação de Mateus:
Jesus olhou-o com muita
misericórdia e escolheu-o para Ele.

«Do coração da Trindade, da
intimidade mais profunda do
mistério de Deus, brota e corre sem
parar o grande rio da
misericórdia»[20]. A decisão do Papa
de convocar um Jubileu da
Misericórdia abarca, afinal, todo um
itinerário espiritual da Igreja, um
impulso do Espírito Santo para o
tempo presente. No dia seguinte a
abrir a Porta Santa em São Pedro, o
Papa explicava-o assim: «A Igreja
necessita deste momento
extraordinário. Na nossa época de
profundas mudanças, a Igreja é
chamada a oferecer a sua
contribuição peculiar, tornando
visíveis os sinais da presença e da
proximidade de Deus. E o Jubileu é



um tempo favorável para todos nós,
para que contemplando a Divina
Misericórdia, que supera todo o
limite humano e resplandece sobre a
obscuridade do pecado, cheguemos a
ser testemunhas mais convencidas e
eficazes»[21].

A porta da misericórdia

«Dai graças ao Senhor porque é Ele é
bom, porque é eterna a Sua
misericórdia»[22]. No rito de
abertura da Porta Santa na Basílica
de São Pedro cantou-se o salmo 117
(118), que abre e termina com este
mesmo verso. E com o motivo da
misericórdia conflui o da porta:
«abri-me as portas da justiça:
entrarei e darei graças ao Senhor.
Esta é a porta do Senhor, os justos
entrarão por ela»[23].

Dum ponto de vista pragmático, uma
porta é, afinal de contas, um simples
lugar de passagem, que une e
distingue dois ambientes. A porta



não parece ter, em si mesma, mais
importância. Importantes, são, em
todo o caso, os ambientes; mas não a
porta. E, no entanto, o Ano santo
convida a que nos detenhamos neste
motivo, a vê-lo como um símbolo da
nossa vida, da nossa peregrinação na
terra; a considerar o que implica
atravessar esse umbral de esperança,
numa expressão querida de São João
Paulo II.

Na Escritura, a porta tem um grande
valor simbólico: desde a entrada da
tenda de Abraão, em que está
sentado o Patriarca quando recebe a
visita de Yahvé[24], passando pela
porta da tenda do Encontro, onde
Moisés falava cara a cara com
Deus[25], até às portas da cidade na
grande visão de Ezequiel[26]. Todas
estas referências convergem no
momento do evangelho de João em
que o Senhor se apresenta, Ele
próprio, como «a porta das
ovelhas»[27].



A Porta Santa recorda-nos, de um
modo mais vivo, de onde vem a
salvação: do redil de Deus, do espaço
de Deus, para onde Ele nos convida a
entrar. «Como o soldado que está de
guarda, assim temos nós que estar à
porta de Deus Nosso Senhor: e isso é
oração. Ou como o cachorrinho que
se deita aos pés do seu amo»[28]. A
salvação não vem do que nós
podemos fazer, mas do que Deus faz
por nós. «Fora da misericórdia de
Deus não existe outra fonte de
esperança para o homem»[29].

Acontece que, às vezes, os homens
pensam que na realidade não há
porta que abrir para os nossos
problemas, mesmo os menores.
Aspiramos, simplesmente, a
sobreviver mais mal do que bem aos
nossos medos e dificuldades.
Preferimos talvez não lhes pôr
nomes, preferimos não pensar
demasiado neles... Porque, embora
estejamos mal, não acreditamos que



Deus possa pôr remédio a essas
coisas. Com as obras, mais do que
com as palavras, dizemos-Lhe muitas
vezes: «Eu não vou viver sempre.
Deixa-me, pois os meus dias são
apenas um sopro»[30]. E, no entanto,
Deus «faz-se encontradiço com os
que o não procuram»[31] e convida-
nos a abrir uma porta de esperança.
O Jubileu é «um Ano Santo para
sentir intensamente dentro de nós a
alegria de ter sido encontrados por
Jesus, que, como Bom Pastor, veio
procurar-nos porque estávamos
perdidos»[32].

O que mais agrada a Deus

Estamos, pois, diante de um
momento especial para
experimentar a força libertadora da
misericórdia divina, que perdoa os
nossos pecados e nos abre aos outros
homens: «Este Jubileu, em resumo, é
um momento privilegiado para que a
Igreja aprenda a escolher



unicamente “o que agrada mais a
Deus”. E, o que é que “agrada mais a
Deus”? Perdoar aos seus filhos, ter
misericórdia com eles, afim de que
eles possam, por sua vez, perdoar aos
irmãos, resplandecendo como tochas
da misericórdia de Deus no mundo.
Isto é o que mais agrada a Deus»[33].

A reconciliação com Deus – que
recebemos na Confissão, sacramento
que está colocado no centro do Ano
jubilar[34]– abre uma porta para
deixar entrar na nossa vida aqueles
que nos rodeiam. Porque a
misericórdia de Deus não é um
simples manto que tapa as nossas
misérias, sem que na realidade nada
mude na nossa vida. Pelo contrário, a
sua misericórdia transforma-nos
radicalmente, faz-nos homens e
mulheres misericordiosos como o
Pai[35]: somo-lo quando perdoamos
a quem nos tinha ofendido,
realizamos, talvez com esforço,
alguma obra de caridade, damos a



conhecer a mensagem salvadora do
Evangelho a quem vive longe do
Senhor. Aproximar-se da
misericórdia de Deus implica
necessariamente converter-se em
instrumentos da Sua compaixão para
com aqueles que nos rodeiam: «O
coração do Senhor é coração de
misericórdia, que se compadece dos
homens e se aproxima deles. A nossa
entrega, ao serviço das almas, é uma
manifestação dessa misericórdia do
Senhor, não só para conosco, mas
para com toda a humanidade»[36].

Carlos Ayxelà

[1] Is 61, 1-2 (cf. Lc 4, 16).

[2] Lc 4, 21.

[3] Cf. Jo 1, 29.

[4] Lc 4, 30.



[5] Sl 95, 7-8.

[6] Lv 25, 8.

[7] Cf. Lv 25, 10.39ss.

[8] Cf. Lv 25, 55.

[9] Cf. Lv 25, 10.

[10] Lc 1, 78-79.

[11] Francisco, Audiência, 9-XII-2015.

[12] Lc 4, 16.

[13] Cf. Mt 13, 24-30.

[14] Cf. Lc 22, 31.

[15] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 297. Cf. Ga 5, 1.

[16] Javier Echevarría, Carta
pastoral, 4-XI-2015, n. 4.

[17] São João Paulo II, Homilia, 17-
VIII-2002.



[18] Bento XVI, Ângelus, 30-III-2008.

[19] Francisco, Ângelus, 17-III-2013.

[20] Francisco, Bula Misericordiæ
Vultus, n. 25.

[21] Francisco, Audiência, 9-XII-15.

[22] Sl 117 (118), 1.29.

[23] Sl 117 (118), 19-20.

[24] Cf. Gn 18, 1.

[25] Cf. Nm 12, 5.

[26] Cf. Ez 48, 31.

[27] Jo 10, 7

[28] São Josemaria, Forja, 73

[29] São João Paulo II, Homilia, 17-
VIII-2002.

[30] Jó 7, 16.



[31] São Josemaria, Amar a Igreja, n.
39.

[32] Francisco, Homilia, 11-IV-2005.

[33] Francisco, Audiência, 9-XII-2015.

[34] Cf. Francisco, Bula Misericordiæ
Vultus, n. 17.

[35] Cf. Lc, 6, 36.

[36] São Josemaria, Carta 24-III-1930,
n. 1.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/e-eterna-a-sua-
misericordia/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/e-eterna-a-sua-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/e-eterna-a-sua-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/e-eterna-a-sua-misericordia/

	É eterna a Sua misericórdia

