
opusdei.org

“Dou minha vida
para tomá-la de
novo”: O sentido
cristão do sacrifício
(1)

Se um cristão está disposto a
jejuar, a sacrificar-se pelos
outros, se consegue suportar o
sofrimento com alegria, é
porque não quer deixar o
Senhor sozinho com o peso do
mal e do sofrimento do mundo.

15/10/2024



“Estes homens amotinam a nossa
cidade (...) e pregam um modo de
vida que nós, romanos, não podemos
admitir nem seguir” (At 16, 20). A
catequese de Paulo e Silas foi
interrompida por um rumor
crescente que acabará em tumulto e
em flagelação pública, seguida de
prisão preventiva. Esse é apenas um
entre muitos episódios dos Atos dos
Apóstolos que mostram a hostilidade
gerada desde o princípio pela
pregação do Evangelho. Os apóstolos
e os primeiros cristãos foram muitas
vezes presos, humilhados e
agredidos. O que mais chama a
atenção, porém, é a serenidade com
que reagiam. Nesta cena, os corpos
açoitados de Paulo e Silas, trancados
em um calabouço, estão ainda
entorpecidos e as mentes atordoadas
pela humilhação pública quando
“pela meia noite (...) Paulo e Silas
rezavam e cantavam um hino a Deus,
e os prisioneiros os escutavam” (At
16, 25). A resposta é semelhante à



dos apóstolos em Jerusalém depois
de uma flagelação totalmente
arbitrária: “Eles saíram da sala do
Grande Conselho, cheios de alegria,
por terem sido achados dignos de
sofrer afrontas pelo nome de
Jesus” (At 5, 41).

A história do cristianismo está cheia
de homens e de mulheres, jovens e
idosos que suportam o sofrimento
com uma alegria espiritual
humanamente desconcertante. É
uma atitude que pode parecer
assombrosa em qualquer época, mas
especialmente em sociedades que
não conheceram o cristianismo ou o
perderam de vista.

Volta-se a ver hoje, às vezes, o
estupor que refletia a carta a
Diogneto no século II: “dão mostras
de um teor de vida admirável e, na
visão de todos, incrível”. Se havia
muitos aspectos da vida dos
primeiros cristãos que chocavam



com seu ambiente, um deles era sem
dúvida como se relacionavam com o
prazer e com a dor, como reagiam
diante do sofrimento e sua
disposição diante do sacrifício: “são
mortos e, desse modo, lhes é dada a
vida (...). São injuriados, e bendizem;
são maltratados, e honram; fazem o
bem, e são punidos como malfeitores;
são condenados, e se alegram como
se recebessem a vida”[1]. O fato de
essas pessoas encontrarem vida na
dor ultrapassava todas as suas
categorias. Como a cruz de Cristo,
este modo de ver e viver parecia-lhes
uma loucura: “escândalo para os
judeus e loucura para os pagãos;
mas, para os eleitos – quer judeus
quer gregos – força de Deus e
sabedoria de Deus” (1 Cor 1,23-24).

Desafio e oportunidade

Hoje talvez, ainda mais do que nas
grandes cidades do império romano,
o ar que se respira em muitos lugares



do mundo está impregnado de
hedonismo: tende-se a identificar o
bem com o que produz prazer e o
mal com a dor. Há também quem
adote uma atitude estoica, visando
ter um maior domínio de si e tornar-
se mais resiliente diante das
contrariedades; mas a proposta de
fundo continua girando em torno do
prazer e da dor, e quase não se olha
além desta demarcação do território.
Deve-se isto a uma série de fatores:
em grande parte do mundo, as
possibilidades de ter uma vida
confortável se multiplicaram, as
fontes de prazer e de entretenimento
passaram a estar mais à mão do que
nunca e se chegou a aliviar a dor
com uma eficácia inédita na história.
Sem dúvida, nisso há progressos
muito positivos; embora, como
acontece com toda mudança na
experiência do mundo, incidem no
modo de viver a vida cristã. Com
estas coordenadas, a disposição de
sofrer por Cristo ou a convicção de



que a alegria tem suas “raízes em
forma de Cruz”[2] podem parecer
chocantes ou, pelo menos, difíceis de
compreender. Tudo isso representa,
ao mesmo tempo, um desafio e uma
oportunidade.

O desafio tem a ver com o fato de que
quem quer viver perto de Deus no
meio do mundo está exposto às
mesmas mensagens que os outros.
Isso poderia acabar por levá-lo, por
exemplo, a suavizar a mensagem de
Jesus ou a reinterpretá-la com uma
versão mais light. No fundo, é a
tentação de um cristianismo
bondoso, sem cruz. E, no entanto, aí
estão as palavras do Senhor: “se
alguém me quer seguir, renuncie-se a
si mesmo, tome a sua cruz e siga-me.
Porque o que quiser salvar a sua
vida, irá perdê-la; mas o que perder a
sua vida por amor de mim e do
Evangelho, irá salvá-la” (Mc 8, 34-35);
“se o grão de trigo, caído na terra não
morrer, fica só; se morrer, produz



muito fruto” (Jo 12, 24). Um
cristianismo sem cruz, com efeito, “é
mundano e se torna estéril”[3]. Para
viver em Cristo e, por sua vez,
transmitir esta vida a outros, o
caminho passa pela cruz. Como em
tantos outros aspectos de nossa fé,
aqui encontramos também um
paradoxo: “Para Viver é preciso
morrer”[4].

Por outro lado, um ambiente
hedonista também traz
oportunidades. A diferença do
comportamento de um cristão em
relação ao seu ambiente costuma
proporcionar oportunidades para
dar razão de sua esperança (cfr. 1 Pe
3, 15). Assim avançou a
evangelização nos primeiros séculos:
é como se a escuridão gerasse um
contraste com o que pode brilhar
com mais clareza, a luz de Cristo. Em
nossos dias, quando um cristão vive
com espírito de sacrifício e abraça
serenamente a cruz, interpela



necessariamente seus
contemporâneos. Por um lado, esse
modo de viver a dor – sem
dramatismo, sem fazê-la pesar sobre
os outros – é atraente, como o são a
paciência e a mansidão de Jesus (cfr.
Mt 11, 28-30). Por outro lado, mais
cedo ou mais tarde gera perguntas
que abrem fronteiras para a fé: Como
faz para suportar esse sofrimento
com tanta serenidade? Por que não
se revolta? E essa alegria? Se ele
gosta das coisas boas da vida como
eu, por que às vezes abre mão delas?
O que isto tem a ver com seu Deus? E
o que muda no mundo com seus
sacrifícios?

A única resposta: Cristo

Todas essas perguntas, que podem
também surgir alguma vez na alma
de um cristão, têm no fundo uma
única “resposta autêntica, uma
resposta que é definitiva: Cristo na
Cruz”[5]. Se um cristão está disposto a



contrariar seus gostos, a jejuar, a
sacrificar-se pelos outros; se pode
aceitar o sofrimento com alegria,
sem dar muita importância a si
mesmo, é porque sabe que, de um
modo misterioso, mas real, a Paixão
de Jesus Cristo continua se
desenrolando ao longo da história.
“Na vida da Igreja, em suas
provações e tribulações, Cristo
continua, segundo a expressão genial
de Pascal, estando em agonia até o
fim do mundo”[6].

Jesus “continua a sofrer nos seus
membros, na humanidade inteira
que povoa a terra, e da qual Ele é a
Cabeça, o Primogênito e o
Redentor”[7]. Quando um cristão
compreende isso em profundidade, é
lógico que não queira deixar sozinho
o Senhor com o peso do mal e do
sofrimento do mundo. Sua disposição
de sofrer não corresponde então a
um moralismo puritano que olha o
prazer com suspeita; também não se



reduz simplesmente a uma opção
ascética, ou a uma visão estoica... É,
em sentido literal, com-paixão:
percepção do sofrimento que
atravessa o coração de Jesus, e desejo
de acompanhá-lo, de alinhar nosso
coração com o dele. Como diz São
Paulo: “me alegro nos sofrimentos
suportados por vós. O que falta às
tribulações de Cristo, completo na
minha carne por seu corpo que é a
Igreja” (Cl 1, 14).

É este o desejo com o qual Santo
Inácio de Antioquia escrevia por
volta do ano 110, a caminho do
martírio: “deixai que seja imitador
da paixão do meu Deus. Se alguém
tem Deus em si mesmo, compreenda
o que quero e tenha compaixão de
mim, conhecendo aquilo que me
oprime”. Este santo considerava ao
contrário o que o mundo chama vida
e morte: “Não me impeçais de viver,
não queirais que eu morra. Não me
abandoneis ao mundo, não seduzais



com a matéria quem quer pertencer
a Deus”[8]. Ainda, é o mesmo espírito
que levava São Paulo a considerar
que “julgo como perda todas as
coisas, em comparação com este bem
supremo: o conhecimento de Jesus
Cristo, meu Senhor. Por Ele tudo
desprezei e tenho em conta de
esterco, a fim de ganhar a Cristo e
estar com Ele” (Fl. 3, 8-9). Se para
estar com Jesus for necessário sofrer
e abrir mão de coisas boas,
abriremos mão delas; não porque
sejam lixo em si, mas porque preferi-
las a Jesus seria como ficar
procurando pérolas em um depósito
de lixo.

Gotas de sangue

O sacrifício – escolhido, quando o
Senhor o pede; ou aceito, quando o
permite; mas sempre amado – é
vivido de um modo autenticamente
cristão a partir do coração de Cristo,
ou seja, “tendo seus mesmos



sentimentos” (Fl 2, 5). Para “sentir
com ele”, para entrar nessa 
compaixão, pode ser de grande ajuda
para nós a contemplação da paixão
do Senhor: o que Jesus sente diante
da sua Cruz? Entre as muitas luzes
que esta consideração pode nos dar,
podemos ver que o coração de Cristo
sente uma rejeição natural diante da
dor, mas a aceita livremente como
entrega de amor e com a esperança
da ressurreição. Jesus se entrega com
a certeza de que nenhum de seus
sofrimentos será perdido, que
nenhum de seus esforços terá sido
em vão; que a cruz se tornará a
árvore da vida.

Diante da perspectiva da paixão,
Jesus suou sangue, reação fisiológica
muito rara, diante de situações de
tensão ou angústia extrema. O
coração humano de Jesus mostra
assim neste momento sua
sensibilidade perfeita, percebe o
sofrimento e o mal como o que



realmente é: algo repugnante.
Embora pudesse parecer óbvio, é
bom recordar que Jesus não escolheu
a paixão e a cruz por si mesmas, mas
as aceitou voluntariamente como o
“preço de nosso resgate”[9]. No
combate de sua oração, Jesus pede a
seu Pai Deus: “se é possível, afasta de
mim este cálice” (Mt 26, 39), e nos
mostra assim que é bom tentar evitar
o sofrimento. “Todavia, não se faça o
que eu quero, mas sim o que tu
queres”, acrescenta; porque, à luz do
amor de Deus, não só é bom aceitar a
cruz, mas até mesmo abraçá-la.

Se Nosso Senhor sentiu angústia na
vigília de sua paixão (cfr. Mt. 26,
37-38), não nos deve estranhar que
nosso coração sinta algo semelhante
diante da dor ou do sacrifício. Esta
resistência, naturalmente, não é
apenas externa: podemos também
sentir, às vezes, em nossa própria
pele o escândalo da cruz. O pecado é
uma ferida aberta no mundo e em



nossa própria natureza; uma ferida
tão real que gera uma autêntica
resistência não só à dor, mas
inclusive ao próprio bem, ao amor e
ao reino de Deus[10]. A liberação do
pecado não se realiza sem um forte
estremecimento doloroso: neste
mundo, em nossa vida, o bem não
abre passagem espontaneamente.
Por isso o amor de Deus, o amor puro
que pode curar o amor enfermo,
revela-se misteriosamente unido à
dor. Santa Teresa de Calcutá
entendeu-o bem: “o amor exige
sacrifício. Porém, se amamos até
doer, Deus nos dará sua paz e sua
alegria... O sofrimento em si mesmo
não é nada, mas o sofrimento
compartilhado com a Paixão de
Cristo é um dom maravilhoso”[11].

Em Getsêmani, Jesus sentiu em sua
carne essa resistência humana à
vontade salvífica do Pai. No entanto,
embora lhe repugnasse, Jesus não
sofreu a cruz contra a sua vontade,



mas a assumiu voluntariamente:
“Ninguém tira a minha vida, eu a dou
por mim mesmo” (Jo 10, 18). A
paixão e cruz foram o resultado da
livre rejeição de Cristo pelas
autoridades da época, que expressa a
resistência do coração humano ao
amor de Deus, tangível também nos
martírios recorrentes ao longo da
história da Igreja, até o presente. Em
todo caso, Jesus converte essa
decisão livre de seus
contemporâneos num ato de amor:
“meu corpo é entregue por vós” (Lc
22, 19). Jesus sabe que essa entrega é
necessária para que o amor volte a
ser possível no mundo: é necessário
que Ele nos ame até o fim (cfr. Jo
13,1); que ele abrace todo nosso ódio,
toda nossa indiferença, toda nossa
miséria... Com esse abraço começou
uma “transformação amante”[12] que
requer também nosso abraço, nosso
“sim” à cruz. Só assim nossa história
pessoal e a história do mundo podem
entrar com ele na ressurreição.



[1] Carta a Diogneto ,n 5-6.

[2] São Josemaria, Forja, n. 28; É Cristo
que passa, n. 43

[3] Francisco, Homilia, 14/09/2021

[4] São Josemaria, Caminho, n. 187.

[5] É Cristo que passa, n. 168

[6] Bento XVI, Homilia, 18/09/2010.
Cfr. Pascal, Pensées, 553, ed.
Brunschvicg. Santo Agostinho já o
tinha compreendido, muitos séculos
antes: “Ele já foi elevado ao mais alto
dos céus; continua, no entanto,
sofrendo na terra através das fadigas
que seus membros
experimentam” (Sermão Mai 98,
sobre a Ascenção do Senhor, 1-2; PLS
2, 494-495.

[7] É Cristo que passa, 168



[8] Santo Inácio de Antioquia, Carta
aos Romanos, 6

[9] Santo Agostinho, Comentário sobre
o Salmo 21, 11,8. Cfr. 1 P 1,18-19; 1
Cor 6,20; Is 53,5

[10] Cfr. Rm 5,12-17; 8, 1-3.

[11] Santa Teresa de Calcutá, citado em
Brian Kolodiejchuk (ed.) Come, be my
Light, Rider, Nova York, 2006, p. 146.

[12] “Maior que teu coração”:
contrição e reconciliação em
opusdei.org.

Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/dou-minha-
vida-para-toma-la-de-novo-o-sentido-

cristao-do-sacrificio/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/maior-que-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/maior-que-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/maior-que-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/maior-que-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/dou-minha-vida-para-toma-la-de-novo-o-sentido-cristao-do-sacrificio/
https://opusdei.org/pt-br/article/dou-minha-vida-para-toma-la-de-novo-o-sentido-cristao-do-sacrificio/
https://opusdei.org/pt-br/article/dou-minha-vida-para-toma-la-de-novo-o-sentido-cristao-do-sacrificio/
https://opusdei.org/pt-br/article/dou-minha-vida-para-toma-la-de-novo-o-sentido-cristao-do-sacrificio/

	“Dou minha vida para tomá-la de novo”: O sentido cristão do sacrifício (1)

