
opusdei.org

O “Domingo da
Palavra de Deus” e a
sua dimensão
litúrgica

No terceiro domingo do tempo
comum, a Igreja celebra o
“Domingo da Palavra de Deus”.
O Papa Francisco instituiu esta
celebração para que “cresça no
povo de Deus uma religiosa e
assídua familiaridade com a
Sagrada Escritura”.

22/01/2023



Um jovem chamado Antão sabe que
Deus quer algo dele, mas não
consegue imaginar qual será o seu
caminho. Antão lê as Escrituras,
medita, mas só chega a entender o
seu chamado quando, ao entrar na
igreja, ouviu a proclamação do
evangelho: “Se queres ser perfeito,
vai, vende tudo o que tens, entrega-o
aos pobres e terás um tesouro no
céu. depois vem e segue-me” (Mt 19,
21). Como se essas palavras tivessem
sido ditas somente para ele, Antão
saiu imediatamente, deu aos
habitantes da cidade os bens que
herdara da sua família, vendeu todos
os bens móveis e distribuiu aos
pobres a grande quantia de dinheiro
que possuía. Pouco depois, em outra
assembleia litúrgica, ele ouviu as
palavras do Senhor: “Não vos
preocupeis com o dia de
amanhã” (Mt 6,34). E, incapaz de
resistir mais, saiu novamente e doou
o que ainda possuía (cf. Atanásio,
Vida e conduta de Santo Antão, 2).



A Palavra de Deus, que “penetra até
dividir alma e espírito” (Hb 4,12), é
dinâmica, ativa, coloca-nos em
movimento. Ao longo dos séculos, a
vida dos santos mostra que há um
âmbito privilegiado onde a Palavra
de Deus exerce o seu poder. Este
âmbito é a liturgia. De fato,
“considerando a Igreja como ‘casa da
Palavra’ deve-se antes de tudo dar
atenção à Liturgia sagrada. Esta
constitui, efetivamente, o âmbito
privilegiado onde Deus nos fala no
momento presente da nossa vida:
fala hoje ao seu povo, que escuta e
responde (Verbum Domini, 52)”.

Por que é um âmbito privilegiado?

O Senhor pode tocar com a Sua
Palavra as profundezas da nossa
alma em qualquer momento ou
circunstância. No entanto, quem
observar a história da salvação
descobrirá situações e contextos
particulares que formam um tipo de



gramática com a qual Deus articula o
seu diálogo conosco. Se pensarmos
no Sinai, veremos uma assembleia
reunida para ouvir a Palavra e selar
a Aliança. Depois de ouvir, através de
Moisés, as palavras do Senhor, todo o
povo respondeu ao mesmo tempo:
“Faremos tudo quanto o Senhor
falou”. (Êx 19, 8; Êx 24, 3-8). Um
esquema ritual semelhante é
encontrado no Segundo Livro dos
Reis (2 Reis 23, 1-3) e no Livro de
Neemias (Ne 10, 30).

Quando a Igreja, o novo Israel, se
revelar ao mundo, ensinará aos
homens a mesma gramática que eles
aprenderam com os seus pais. Por
isso, no dia de Pentecostes, “aqueles
que receberam a palavra de Pedro
foram batizados” (Atos 2, 41). A
sequência “proclamação da Palavra -
obediência à Palavra” define o DNA
das ações litúrgicas. Como o Concílio
Vaticano II recorda, “a palavra e o
rito estão intimamente



ligados” (Sacrosanctum Concilium,
35). Além disso, no caso
paradigmático da Eucaristia, “a
liturgia da palavra e a liturgia da
Eucaristia estão tão intimamente
unidas que formam um único ato de
adoração” (Sacrosanctum Concilium,
56).

A iniciação cristã tem um dinamismo
que revitaliza a Igreja por dentro. Os
catecúmenos que queriam se tornar
cristãos recebiam primeiro o
anúncio da fé, depois tinham que
interiorizar a Palavra e, finalmente,
eram enviados para uma missão
evangelizadora de escala universal.
Nesta sequência, a proclamação
litúrgica da Palavra é colocada no
segundo momento, o da
interiorização. Compartilha com o
primeiro a dimensão de anúncio,
pois, na liturgia, a própria Igreja
escuta as palavras de Cristo,
verdadeiro exegeta do Pai.
Compartilha com o terceiro



momento a dimensão de missão,
porque a Palavra não é interiorizada
individualmente nem apenas para a
salvação pessoal, mas revela os seus
segredos quando é recebida em
comunhão eclesial (cf. Dei Verbum
12; Verbum Domini 29-30) e é capaz
de abrir em nossos corações o
caminho da partilha e da
solidariedade (cf. Aperuit illis 13).

A palavra viva na liturgia,
proclamação da Palavra Trinitária

A assembleia litúrgica é o contexto
por excelência em que as Escrituras
se tornam a Palavra viva. O
cristianismo não é uma religião do
livro, mas a religião da Palavra de
Deus, de uma Palavra que “não é
uma palavra escrita e muda, mas
uma Palavra encarnada e viva” (São
Bernardo de Claraval, Homilia super
Missus est, 4, 11). Esse fato explica
porque a Palavra de Deus não está
principalmente em papiros ou em



uma edição impressa. Como o
Catecismo da Igreja Católica destaca,
“a Sagrada Escritura está escrita no
coração da Igreja, mais do que em
instrumentos materiais” (Catecismo
da Igreja Católica, 113).

Ao mesmo tempo, a Igreja não
recebeu a Palavra para mantê-la
escondida em seu coração. Graças à
mediação humana e eclesial, a
Palavra ressoa na sala de aula
litúrgica como um evento que pode
mudar os nossos corações. Na
proclamação do Evangelho pelo
bispo e depois na homilia litúrgica,
temos a mediação de um corpo, de
uma boca, de um sopro regenerados
no Batismo, assim como a mediação
qualificada de quem recebeu a
plenitude do sacramento da ordem e
que, portanto, pode ser garantia,
aqui e agora, da presença de Cristo
que fala com a sua Esposa.



Nesse sentido, observamos a
coerência com a lógica segundo a
qual Deus revelou o seu plano de
salvação. Ao longo da história, Deus
“falou por meio dos homens e à
maneira humana” (Dei Verbum, 12).
Essa mesma lógica leva à encarnação
do Verbo e ainda mais à prolongação
da sua presença entre os homens
através da mediação de outros seres
humanos. A adaptação de Deus à
nossa linguagem, à nossa pequenez,
essa misericórdia inclusiva que doa a
Palavra da Vida através de criaturas
limitadas e limitadoras, é o evento
que contemplamos toda vez que o
“Glória a Vós, Senhor” ressoa depois
da proclamação do Evangelho.
“Glória a Vós, Senhor”. Não dizemos:
“Obrigado diácono, obrigado, bispo,
por nos ler um texto tão
esclarecedor”. Aclamar “Glória a Vós,
Senhor” significa, que cremos,
confessamos e anunciamos que
Cristo está presente e que, pelos



lábios da Igreja, ele nos revela a
verdadeira face de seu Pai.

Por outro lado, a aclamação “Graças
a Deus”, após as leituras pode nos
lembrar que o nosso interlocutor não
é apenas Jesus, mas também Deus
Pai, pois através do anúncio litúrgico
“o Pai que está nos céus vem
carinhosamente ao encontro de Seus
filhos e com eles fala” (Dei Verbum,
21). Aprender a ouvir a proclamação
da “Palavra do Senhor”, olhando
para o Pai, coloca-nos em condições
de experimentar que Ele não para de
falar conosco sobre o seu amado
Filho, porque, “através de todas as
palavras da Sagrada Escritura. Deus
não diz mais que uma só Palavra, o
seu Verbo único, em quem
totalmente Se diz (Catecismo da
Igreja Católica, 102)”.

Para que esse diálogo ocorra, no
entanto, é necessária a ação do
Espírito Santo (cf. Aperuit illis 10.12).



Esta ação dá continuidade à lógica da
Revelação. Como no caso dos
profetas, e mais ainda no caso da
Encarnação, é o Espírito que torna
presente a Palavra de Deus em
palavras humanas. Ele “torna
presente” a Palavra. Sendo o Espírito
a memória viva da Igreja (cf. Jo 14,
26), ele é o único capaz de dar aos
que anunciam a Palavra e aos que a
ouvem a capacidade de se tornar
ressonância viva do evento salvador.
Nesse sentido, o convite “o Senhor
esteja convosco” que precede o
Evangelho, ou a rica variedade de
orações com que os ministros da
Palavra se prepararam para o seu
ministério ao longo da história,
constituem uma chamada a atualizar
a presença do Espírito em cada um
de nós, como fruto do nosso Batismo
ou como fruto do Sacramento da
Ordem. Sem a ação do Espírito,
portanto, nem a mediação humana
da Palavra de Deus na liturgia, nem o
ato de fé que a acolhe, nem a sua



inteligência espiritual durante a
homilia seriam possíveis.

Dissemos que a Palavra de Deus faz
uma viagem dentro de nós. Durante
a liturgia, a Palavra ressoa no espaço
de celebração, encontra nossos
corpos e através de nossos ouvidos
passa aos nossos corações. Se o nosso
coração se abrir ao Espírito e acolher
a Palavra com fé, ela limpa, ilumina,
ordena e começa a habitar em nós:
passa ao nosso corpo, às nossas
mãos, aos nossos olhos. Este é o
processo que o domingo da Palavra
quer que lembremos, porque, como
no caso de Maria, a Palavra de Deus
está desejando “tornar-se carne” em
cada um de nós.

Juan Rego

Tradução: Mônica Diez



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/domingo-da-
palavra-de-deus/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/domingo-da-palavra-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/domingo-da-palavra-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/domingo-da-palavra-de-deus/

	O “Domingo da Palavra de Deus” e a sua dimensão litúrgica

