
opusdei.org

Direção espiritual no
Opus Dei/
Acompanhamento
espiritual no Opus
Dei

A direção espiritual (ou
acompanhamento espiritual) no
Opus Dei busca expressamente
a orientação da vida interior e
do exercício das virtudes
cristãs, para que cada um saiba
realizar todos os seus afazeres
com espírito cristão, como
serviço a Deus e às almas.



28/12/2018

A direção espiritual pessoal é uma
prática muito antiga e comum na
vida da Igreja, complementando
outras atividades catequéticas,
formativas e doutrinais de caráter
mais coletivo. Num sentido amplo e
genérico, pode-se remontar ao
próprio Jesus Cristo e à época
apostólica; ainda que, ao longo da
história da Igreja, essa prática foi se
enriquecendo e se exercendo de
formas diversas.

Com a direção espiritual, sempre se
buscou um apoio sobrenatural e
humano no caminho pessoal de
santidade de cada cristão, de acordo
com a própria vocação divina e com
a projeção apostólica
correspondente. Sua finalidade
sempre foi e continua sendo
exclusivamente espiritual, e não



resta dúvidas sobre seus grandes
frutos na vida de muitas almas de
todas as épocas.

No Opus Dei, particularmente, desde
o princípio, se destacou a
importância da direção espiritual
como meio decisivo na formação
pessoal de seus membros, e como
ajuda oferecida a todos os que se
aproximam de seus apostolados. O
espírito genuinamente secular dessa
prelazia pessoal da Igreja Católica
leva, no exercício da direção
espiritual, a insistir particularmente
na liberdade e responsabilidade
pessoal de cada um — no seu
ambiente profissional, familiar,
social, político, etc.

Nas palavras de seu fundador, São
Josemaria Escrivá, “o exercício da
direção espiritual não deve se
orientar no sentido de fabricar
criaturas carecidas de juízo próprio,
que se limitam a executar



materialmente o que outrem lhe
disse; Pelo contrário, a direção
espiritual deve tender a formar
pessoas de critério. E o critério
implica maturidade, firmeza de
convicções, conhecimento suficiente
da doutrina, delicadeza de espírito,
educação da vontade” (Entrevista
com Mons. Josemaria Escrivá, 93).

A direção espiritual no Opus Dei
busca expressamente a orientação da
vida interior e do exercício das
virtudes cristãs, para que cada um
saiba realizar todos os seus afazeres
com espírito cristão, como serviço a
Deus e às almas. Mas sem
condicionar a natureza secular e
livre dessas mesmas tarefas, pelas
quais só o interessado é plenamente
responsável, como qualquer outro
cidadão. Além disso, é uma tarefa em
que confluem os diretores e diretoras
leigos da Prelazia, com a tarefa
ministerial específica dos sacerdotes.



Trecho da Carta pastoral de 02–X–
2011, na qual Mons. Javier
Echevarría fala de alguns aspectos da
formação para a vida espiritual e a
nova evangelização.

Os meios

14. A união do trabalho com a luta
ascética, a contemplação e o
exercício da missão apostólica,
requer uma profunda preparação:
por isso, o Opus Dei oferece-nos um
amplo leque de recursos de formação
pessoais e coletivos. Entre os
pessoais, há um que reveste especial
importância: é a conversa fraterna,
que chamamos também confidência,
precisamente por seu caráter
interpessoal cheio de confiança.

É uma conversa de direção
espiritual, que se situa no contexto
do serviço fraterno, para viver a
fundo, com liberdade e
responsabilidade, o encontro
quotidiano com Cristo no meio do



mundo. Já nas páginas do Novo
Testamento, percebemos como o
Senhor quis servir-se da mediação de
homens e mulheres para encaminhar
as almas para a meta da santidade.
Quando chama São Paulo no
caminho de Damasco, pede-lhe que
recorra a outro homem, Ananias, que
lhe comunicará a respeito do novo
caminho que está prestes a
empreender (cf. At 9, 6–18; 22, 10–
15). Depois irá a Jerusalém videre
Petrum, para ver a Pedro e aprender
dele muitos aspectos da doutrina e
da vida cristãs (cf. Gal 1, 18). De fato,
a direção espiritual é uma tradição
cujo espírito remonta aos primeiros
passos da Igreja.

No Opus Dei, essa ajuda espiritual
tende a facilitar que as pessoas
assimilem, com fidelidade, o espírito
que nosso Fundador recebeu de Deus
e nos transmitiu e que tem sido
proposto pela Igreja como um
caminho de santidade.



15. São Josemaria explicava que, na
Obra, a direção espiritual pessoal se
realiza in actu, isto é, no momento
em que se tem essa conversa. Essa
atenção situa-se no âmbito do
conselho para ajudar a progredir na
vida cristã. O nosso Padre comparava
alguma vez a direção espiritual à
tarefa de um irmão, que se preocupa
pela vida dos irmãos mais jovens; de
um amigo ou de uma amiga leais,
movidos pelo desejo de convidar
outros a serem melhores cristãos. Em
resumo, a Confidência é uma
conversa entre irmãos e não a de um
súdito com seu superior. Os que
atendem essas conversas fraternas
atuam com uma delicadeza
extraordinária, fruto da preocupação
exclusiva pela vida interior e pelas
tarefas apostólicas de seus irmãos,
sem pretender jamais influir nos
assuntos temporais – de caráter
profissional, social, cultural, político,
etc. – de cada um.



Na Obra, a separação entre o
exercício da jurisdição e a direção
espiritual assegura-se na prática,
entre outras coisas, pelo fato de que
precisamente os que recebem
conversas de direção espiritual — os
Diretores locais e alguns outros fiéis
especialmente preparados e os
sacerdotes, ao celebrarem o
sacramento da Penitência — não têm
nenhuma potestade de governo
sobre as pessoas que atendem. O
Regime local, no que tange à
capacidade de governo, não se refere
às pessoas, mas apenas à
organização dos Centros e das
atividades apostólicas; a função dos
Diretores locais, no que se refere aos
seus irmãos, é de conselho fraterno.
Não coincidem, pois, num mesmo
sujeito as funções de jurisdição e de
ajuda espiritual. Na Prelazia, a única
base da autoridade de governo sobre
as pessoas é a jurisdição, que reside
somente no Prelado e nos seus
Vigários.



O que oferece, então, o Opus Dei?
Fundamentalmente, uma direção
espiritual a seus fiéis e às outras
pessoas que a peçam. Os fiéis da
Prelazia, porque aspiramos a nossa
santificação pessoal e a realizar a
missão do Opus Dei na Igreja, não
temos inconveniente, de ordinário,
em falar com quem nos indicam os
Diretores — mesmo que seja alguém
mais jovem –, sempre com plena
liberdade e com fé na graça divina,
que se utiliza de instrumentos
humanos. A conversa fraterna não é
uma “conta de consciência”. Se,
nessa direção espiritual, nos
perguntam alguma coisa – e,
nalgumas ocasiões, pode ser bom e
até necessário que nos perguntem –,
procederão com muita delicadeza,
porque ninguém está obrigado,
concretamente, a dizer na
confidência o que é matéria de
confissão.



Tudo o que vos menciono, filhas e
filhos meus, vos parecerá óbvio, mas
quis recolhê-lo dentro do contexto
atual da sociedade, que manifesta
uma particular sensibilidade pelo
respeito à intimidade das pessoas,
ainda que também seja abundante,
em determinados ambientes, a falta
de pudor e de respeito pela vida
privada dos outros. A todos nos
explicaram, pouco depois de
conhecermos a Obra, que não nos
passava pela cabeça, nem agora nos
passa, chamar “meu diretor
espiritual” a quem nos escuta,
simplesmente porque, repito, não se
dá esse personalismo na Obra, nem
nunca se deu. Aquele que recebe
uma Confidência transmite o espírito
do Opus Dei sem acréscimos: quem
tem o encargo de oferecer essa ajuda
desaparece para pôr as almas face ao
Senhor, dentro das características do
nosso caminho. Um caminho, dizia
nosso Padre, o da Obra, que “é muito
amplo. Pode-se ir pela direita ou



pela esquerda; a cavalo, de
bicicleta; de joelhos, engatinhando
como quando éreis crianças; e
também pela beirada, sempre que
não se saia do caminho”[1].

O Sacramento da Reconciliação

16. Além da conversa fraterna,
recorremos — de ordinário,
semanalmente, — a um sacerdote
para receber a ajuda espiritual que
está unida à Confissão sacramental.
Como é bem compreensível, ajudam-
nos os confessores que se designam
para os diferentes Centros, que se
ordenaram para servir em primeiro
lugar às suas irmãs e aos seus
irmãos, com total disponibilidade, e
— porque conhecem e vivem o
mesmo espírito – têm uma específica
preparação para nos orientar, nunca
para mandar. De modo análogo
comporta-se quem costuma ir ao
médico de família, quando o há, em
lugar de ir a um desconhecido.



Ao mesmo tempo, como São
Josemaria sempre deixou muito
claro, os fiéis da Prelazia, como todos
os outros católicos, gozam de plena
liberdade para se confessar ou falar
com qualquer sacerdote que tenha
faculdades ministeriais:
surpreender-vos-á que vos recorde
essa verdade tão clara, mas me
interessa mencioná-la, porque talvez
possa ser menos conhecida pelos que
nada sabem do Opus Dei ou do
espírito de liberdade próprio dos
seguidores de Jesus Cristo. Além do
mais, o nosso Padre estabeleceu que
habitualmente fossem pessoas
diferentes as que nos atendam na
conversa fraterna e na Confissão.

Espírito de iniciativa e docilidade

17. A direção espiritual requer, nas
pessoas que a recebem, o desejo de
progredir no seguimento de Cristo.
Elas são as primeiras interessadas
em procurar esse impulso com a



frequência oportuna, abrindo o
coração com sinceridade, de maneira
que lhes possam sugerir metas,
assinalar possíveis desvios, alentar
em momentos de dificuldade,
facilitar consolo e compreensão. Por
isso, agem com espírito de iniciativa
e de responsabilidade. “O conselho
de outro cristão, e especialmente
— em questões morais ou de fé — o
do sacerdote, é uma ajuda
poderosa para reconhecer o que
Deus nos pede numa circunstância
determinada; mas o conselho não
elimina a responsabilidade
pessoal. Cada um de nós é que tem
de decidir em última análise, e é
pessoalmente que havemos de dar
contas a Deus das nossas
decisões”[2].

Ao ir à direção espiritual, para
secundar a ação do Espírito Santo,
crescermos espiritualmente e
identificarmo-nos com Cristo,
devemos cultivar as virtudes da



sinceridade e da docilidade, que
resumem a atitude da alma fiel ante
o Paráclito. Assim descrevia esta
recomendação São Josemaria,
dirigindo-se a todos os fiéis, da Obra
ou não. “Conheceis de sobra as
obrigações do vosso caminho de
cristãos, que vos conduzirão sem
pausa e com calma à santidade;
estais também precavidos contra
as dificuldades, praticamente
contra todas, porque se
vislumbram já desde os começos
do caminho. Agora insisto em que
vos deixeis ajudar, guiar, por um
diretor de almas a quem confieis
todas as vossas aspirações santas e
os problemas cotidianos que
possam afetar a vida interior, os
descalabros que possais sofrer e as
vitórias. Nessa direção espiritual,
mostrai-vos sempre muito
sinceros; não vos façais nenhuma
concessão sem dizê-lo; abri por
completo a vossa alma, sem medos
nem vergonhas. Olhai que, de



outro modo, esse caminho tão
plano e fácil de andar se complica,
e o que a princípio não era nada
acaba por converter-se em nó que
asfixia”[3].

E, fazendo eco ao ensinamento dos
Padres da Igreja e dos autores
espirituais, apoiado na experiência
de muitos anos de prática pastoral,
insistia: se o demônio mudo se
introduz numa alma, põe tudo a
perder; em contrapartida, se o
expulsamos imediatamente, tudo
corre bem, somos felizes, a vida
desenvolve-se retamente. Sejamos
sempre selvagemente sinceros,
embora com prudente
educação[4].

O Senhor prodigaliza sua graça
abundantemente sobre a humildade
dos que recebem com visão
sobrenatural os conselhos da direção
espiritual, vendo, nessa ajuda, a voz
do Espírito Santo. Só uma docilidade



efetiva de coração e de mente faz
possível o progresso no caminho da
santidade, já que o Paráclito, com as
suas inspirações e com os conselhos
dos que nos atendem, “vai dando
tom sobrenatural aos nossos
pensamentos, desejos e obras. É
Ele quem nos impele a aderir à
doutrina de Cristo e a assimilá-la
com profundidade; quem nos dá
luz para tomarmos consciência da
nossa vocação pessoal e força para
realizarmos tudo o que Deus
espera de nós. Se formos dóceis ao
Espírito Santo, a imagem de Cristo
ir-se-á formando cada vez mais em
nós e assim iremos nos
aproximando cada dia mais de
Deus Pai. Os que são conduzidos
pelo Espírito de Deus, esses são
filhos de Deus”[5] (Rm 8, 14).

Humildade e prudência ao dar a
direção espiritual



18. Detenho-me agora nas
disposições daqueles que assistem a
outros na direção espiritual. Ressalta,
em primeiro lugar, a de querer os
outros como são, buscando
exclusivamente o seu bem. Assim, a
sua atitude será sempre positiva,
otimista e alentadora. Além disso,
deverá também fomentar em si
mesmo a virtude da humildade, para
não perder de vista que só é um
instrumento (cf. At 9, 15), de que o
Senhor deseja servir-se para a
santificação das almas.

Por outra parte, cuidará de se
preparar o melhor possível para
exercitar a sua tarefa, conhecer os
princípios fundamentais da vida
espiritual, que de ordinário
percorrem as almas, e duvidar
prudentemente — isto é, não se fiar
exclusivamente no seu critério —,
caso se apresentem situações
especiais. Nesses casos, além de rezar
mais, pedirá mais luzes ao Espírito



Santo, para estudar e focar bem o
assunto. Se for necessário, de acordo
com os ensinamentos da Moral,
pode-se fazer uma consulta a pessoas
mais doutas, apresentando-a como
um caso hipotético e modificando as
circunstâncias, de maneira que —
para guardar rigorosamente o
silêncio de ofício — fique
completamente a salvo a identidade
de quem se trate e sempre com a
devida prudência.

Na Obra, desde o início, conhecíamos
e aceitávamos expressamente que a
pessoa com quem se fala
fraternalmente possa consultar o
Diretor pertinente, quando o
considere oportuno para ajudar
melhor o interessado. Com o fim de
que fique ainda mais patente o
espírito de liberdade e de confiança
nessas situações — que não serão
nem habituais nem frequentes —, a
pessoa que recebe a conversa
fraterna pergunta ao interessado se



deseja pedir conselho ele mesmo a
um Diretor ou se prefere que o faça
aquele que escuta a sua confidência.
É uma maneira de proceder que
reforça as medidas de delicadeza e
de prudência vividas desde o
princípio.

Ao mesmo tempo, todos contam com
a liberdade de ir diretamente ao
padre ou a um diretor regional ou da
delegação, para falar da sua vida
interior. Isso oferece, aos que
recorremos à direção espiritual no
Opus Dei, a garantia de que vamos
receber o que precisamos e
desejamos: o espírito que nos
transmitiu São Josemaria, sem
acréscimos, nem modificações. Ao
mesmo tempo, nem de longe, se lesa
o dever de manter o segredo natural,
que se guarda com o máximo
cuidado e severidade: uma pessoa
que não fosse exemplar nesse ponto,
careceria de uma disposição



fundamental para dar direção
espiritual.

Os que atendem os outros tentam
fomentar, em todo momento, a
liberdade interior dessas almas, para
que correspondam voluntariamente
aos apelos do amor de Deus. A
direção espiritual oferece-se,
portanto, sem uniformizar os fiéis do
Opus Dei; isso seria ilógico e uma
falta de naturalidade. A Obra “quer-
nos libérrimos e diversos. Mas
quer-nos cidadãos católicos
responsáveis e consequentes, de
forma que a mente e o coração de
cada um de nós não andem
separados, cada um por um lado,
mas concordes e firmes, para fazer
em todo momento o que se vê com
clareza que se deve fazer, sem se
deixar arrastar — por falta de
personalidade e de lealdade à
consciência — por tendências ou
modas passageiras”[6].
Logicamente, deve-se falar com a



fortaleza necessária para estimular
as pessoas a caminharem pela senda
que Deus lhes marca; mas também
com suavidade extrema, porque não
são nem se sentem donos, mas
servidores das almas: fortiter in re,
suaviter in modo. Efetivamente, “a
prudência exige que, sempre que a
situação o requeira, se aplique o
remédio, totalmente e sem
paliativos, depois de se deixar a
chaga a descoberto (...). Temos que
proceder assim, antes de mais
nada, conosco próprios e com os
que temos obrigação de ajudar por
justiça ou por caridade”[7].

Não deve ser obstáculo para essa
função o pensamento de que
também ele próprio deve melhorar
nesse ponto concreto. “Porventura
não cura um médico que está
doente, ainda que o mal de que
sofre seja crônico? Impede-o por
acaso a sua doença de prescrever
aos seus pacientes a receita



adequada? Claro que não. Para
curar basta possuir a ciência
conveniente e pô-la em prática,
com o mesmo interesse com que
combate a sua própria doença”[8].

[1] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 31-12-1970.

[2] Idem, Entrevistas, n. 93.

[3] Idem, Amigos de Deus, n. 15.

[4] Ibidem, n. 188.

[5] São Josemaria, É Cristo que Passa,
n. 135.

[6] São Josemaria, Carta 6-5-1945, n.
35.

[7] Idem, Amigos de Deus, n. 157.

[8] Ibidem, n. 161.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/direcao-
espiritual-no-opus-dei-

acompanhamento-espiritual-no-opus-
dei/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/

	Direção espiritual no Opus Dei/Acompanhamento espiritual no Opus Dei

