opusdei.org

Direcdo espiritual no
Opus Dei/
Acompanhamento
espiritual no Opus
Dei

A direcdo espiritual (ou
acompanhamento espiritual) no
Opus Dei busca expressamente
a orientacdo da vida interior e
do exercicio das virtudes
cristas, para que cada um saiba
realizar todos os seus afazeres
com espirito cristdo, como
servico a Deus e as almas.



28/12/2018

A direcdo espiritual pessoal é uma
pratica muito antiga e comum na
vida da Igreja, complementando
outras atividades catequéticas,
formativas e doutrinais de carater
mais coletivo. Num sentido amplo e
genérico, pode-se remontar ao
proprio Jesus Cristo e a época
apostolica; ainda que, ao longo da
historia da Igreja, essa pratica foi se
enriquecendo e se exercendo de
formas diversas.

Com a direc¢do espiritual, sempre se
buscou um apoio sobrenatural e
humano no caminho pessoal de
santidade de cada cristdo, de acordo
com a propria vocagdo divina e com
a projecdo apostolica
correspondente. Sua finalidade
sempre foi e continua sendo
exclusivamente espiritual, e ndo



resta duvidas sobre seus grandes
frutos na vida de muitas almas de
todas as épocas.

No Opus Dei, particularmente, desde
0 principio, se destacou a
importancia da direcdo espiritual
como meio decisivo na formacao
pessoal de seus membros, e como
ajuda oferecida a todos os que se
aproximam de seus apostolados. O
espirito genuinamente secular dessa
prelazia pessoal da Igreja Catolica
leva, no exercicio da direcao
espiritual, a insistir particularmente
na liberdade e responsabilidade
pessoal de cada um — no seu
ambiente profissional, familiar,
social, politico, etc.

Nas palavras de seu fundador, Sdo
Josemaria Escriva, “o exercicio da
direcdo espiritual ndo deve se
orientar no sentido de fabricar
criaturas carecidas de juizo proprio,
que se limitam a executar



materialmente o que outrem lhe
disse; Pelo contrario, a direcdo
espiritual deve tender a formar
pessoas de critério. E o critério
implica maturidade, firmeza de
convic¢des, conhecimento suficiente
da doutrina, delicadeza de espirito,
educacdo da vontade” (Entrevista
com Mons. Josemaria Escrivd, 93).

A direcdo espiritual no Opus Dei
busca expressamente a orientacdo da
vida interior e do exercicio das
virtudes cristas, para que cada um
saiba realizar todos os seus afazeres
com espirito cristdo, como servigo a
Deus e as almas. Mas sem
condicionar a natureza secular e
livre dessas mesmas tarefas, pelas
quais s0 o interessado é plenamente
responsavel, como qualquer outro
cidaddo. Além disso, é uma tarefa em
que confluem os diretores e diretoras
leigos da Prelazia, com a tarefa
ministerial especifica dos sacerdotes.



Trecho da Carta pastoral de 02-X-
2011, na qual Mons. Javier
Echevarria fala de alguns aspectos da
formacdo para a vida espiritual e a
nova evangelizacao.

Os meios

14. A unido do trabalho com a luta
ascética, a contemplacdo e o
exercicio da missao apostdlica,
requer uma profunda preparacao:
por isso, o Opus Dei oferece-nos um
amplo leque de recursos de formacao
pessoais e coletivos. Entre os
pessoais, ha um que reveste especial
importancia: é a conversa fraterna,
que chamamos também confidéncia,
precisamente por seu carater
interpessoal cheio de confianca.

E uma conversa de direcéo
espiritual, que se situa no contexto
do servigo fraterno, para viver a
fundo, com liberdade e
responsabilidade, o encontro
quotidiano com Cristo no meio do



mundo. Ja nas paginas do Novo
Testamento, percebemos como o
Senhor quis servir-se da mediacdo de
homens e mulheres para encaminhar
as almas para a meta da santidade.
Quando chama Sao Paulo no
caminho de Damasco, pede-lhe que
recorra a outro homem, Ananias, que
lhe comunicara a respeito do novo
caminho que esta prestes a
empreender (cf. At 9, 6-18; 22, 10-
15). Depois ird a Jerusalém videre
Petrum, para ver a Pedro e aprender
dele muitos aspectos da doutrina e
da vida cristas (cf. Gal 1, 18). De fato,
a direcdo espiritual é uma tradigdo
cujo espirito remonta aos primeiros
passos da Igreja.

No Opus Dei, essa ajuda espiritual
tende a facilitar que as pessoas
assimilem, com fidelidade, o espirito
que nosso Fundador recebeu de Deus
e nos transmitiu e que tem sido
proposto pela Igreja como um
caminho de santidade.



15. Sao Josemaria explicava que, na
Obra, a direcdo espiritual pessoal se
realiza in actu, isto ¢, no momento
em que se tem essa conversa. Essa
atencdo situa-se no ambito do
conselho para ajudar a progredir na
vida cristd. O nosso Padre comparava
alguma vez a direcdo espiritual a
tarefa de um irmdo, que se preocupa
pela vida dos irmdos mais jovens; de
um amigo ou de uma amiga leais,
movidos pelo desejo de convidar
outros a serem melhores cristdos. Em
resumo, a Confidéncia é uma
conversa entre irméos e ndo a de um
sudito com seu superior. Os que
atendem essas conversas fraternas
atuam com uma delicadeza
extraordindria, fruto da preocupacao
exclusiva pela vida interior e pelas
tarefas apostolicas de seus irmaos,
sem pretender jamais influir nos
assuntos temporais — de carater
profissional, social, cultural, politico,
etc. — de cada um.



Na Obra, a separacdo entre o
exercicio da jurisdicdo e a direcdo
espiritual assegura-se na pratica,
entre outras coisas, pelo fato de que
precisamente os que recebem
conversas de direcdo espiritual — os
Diretores locais e alguns outros fiéis
especialmente preparados e 0s
sacerdotes, ao celebrarem o
sacramento da Peniténcia — ndo tém
nenhuma potestade de governo
sobre as pessoas que atendem. O
Regime local, no que tange a
capacidade de governo, ndo se refere
as pessoas, mas apenas a
organizacdo dos Centros e das
atividades apostolicas; a funcéo dos
Diretores locais, no que se refere aos
seus irmaos, é de conselho fraterno.
Néao coincidem, pois, num mesmo
sujeito as funcdes de jurisdicdo e de
ajuda espiritual. Na Prelazia, a unica
base da autoridade de governo sobre
as pessoas € a jurisdicao, que reside
somente no Prelado e nos seus
Vigarios.



O que oferece, entdo, o Opus Dei?
Fundamentalmente, uma direcdo
espiritual a seus fiéis e as outras
pessoas que a pecam. Os fiéis da
Prelazia, porque aspiramos a nossa
santificacdo pessoal e a realizar a
missdo do Opus Dei na Igreja, ndo
temos inconveniente, de ordinario,
em falar com quem nos indicam os
Diretores — mesmo que seja alguém
mais jovem —, sempre com plena
liberdade e com fé na graca divina,
que se utiliza de instrumentos
humanos. A conversa fraterna néo é
uma “conta de consciéncia”. Se,
nessa direcdo espiritual, nos
perguntam alguma coisa — e,
nalgumas ocasioes, pode ser bom e
até necessario que nos perguntem —,
procederdo com muita delicadeza,
porque ninguém esta obrigado,
concretamente, a dizer na
confidéncia o que é matéria de
confissao.



Tudo o que vos menciono, filhas e
filhos meus, vos parecera obvio, mas
quis recolhé-lo dentro do contexto
atual da sociedade, que manifesta
uma particular sensibilidade pelo
respeito a intimidade das pessoas,
ainda que também seja abundante,
em determinados ambientes, a falta
de pudor e de respeito pela vida
privada dos outros. A todos nos
explicaram, pouco depois de
conhecermos a Obra, que ndo nos
passava pela cabeca, nem agora nos
passa, chamar “meu diretor
espiritual” a quem nos escuta,
simplesmente porque, repito, ndo se
da esse personalismo na Obra, nem
nunca se deu. Aquele que recebe
uma Confidéncia transmite o espirito
do Opus Dei sem acréscimos: quem
tem o encargo de oferecer essa ajuda
desaparece para pOr as almas face ao
Senhor, dentro das caracteristicas do
nosso caminho. Um caminho, dizia
nosso Padre, o da Obra, que “é muito
amplo. Pode-se ir pela direita ou



pela esquerda; a cavalo, de
bicicleta; de joelhos, engatinhando
como quando éreis criancas; e
também pela beirada, sempre que
nao se saia do caminho”[1].

O Sacramento da Reconciliagcdo

16. Além da conversa fraterna,
recorremos — de ordinario,
semanalmente, — a um sacerdote
para receber a ajuda espiritual que
esta unida a Confissdo sacramental.
Como é bem compreensivel, ajudam-
nos os confessores que se designam
para os diferentes Centros, que se
ordenaram para servir em primeiro
lugar as suas irmads e aos seus
irmdos, com total disponibilidade, e
— porque conhecem e vivem o
mesmo espirito — tém uma especifica
preparacgdo para nos orientar, nunca
para mandar. De modo analogo
comporta-se quem costuma ir ao
médico de familia, quando o ha, em
lugar de ir a um desconhecido.



Ao mesmo tempo, como Sdo
Josemaria sempre deixou muito
claro, os fiéis da Prelazia, como todos
0s outros catolicos, gozam de plena
liberdade para se confessar ou falar
com qualquer sacerdote que tenha
faculdades ministeriais:
surpreender-vos-a que vos recorde
essa verdade tao clara, mas me
interessa menciona-la, porque talvez
possa ser menos conhecida pelos que
nada sabem do Opus Dei ou do
espirito de liberdade proprio dos
seguidores de Jesus Cristo. Além do
mais, o nosso Padre estabeleceu que
habitualmente fossem pessoas
diferentes as que nos atendam na
conversa fraterna e na Confissao.

Espirito de iniciativa e docilidade

17. A direcdo espiritual requer, nas
pessoas que a recebem, o desejo de
progredir no seguimento de Cristo.
Elas sdo as primeiras interessadas
em procurar esse impulso com a



frequéncia oportuna, abrindo o
coracdo com sinceridade, de maneira
que lhes possam sugerir metas,
assinalar possiveis desvios, alentar
em momentos de dificuldade,
facilitar consolo e compreensao. Por
isso, agem com espirito de iniciativa
e de responsabilidade. “O conselho
de outro cristao, e especialmente
— em questdes morais ou de fé — o
do sacerdote, é uma ajuda
poderosa para reconhecer o que
Deus nos pede numa circunstancia
determinada; mas o conselho nao
elimina a responsabilidade
pessoal. Cada um de noés é que tem
de decidir em ultima analise, e é
pessoalmente que havemos de dar
contas a Deus das nossas
decisoes”[2].

Ao ir a direcdo espiritual, para
secundar a acdo do Espirito Santo,
crescermos espiritualmente e
identificarmo-nos com Cristo,
devemos cultivar as virtudes da



sinceridade e da docilidade, que
resumem a atitude da alma fiel ante
o Paraclito. Assim descrevia esta
recomendacdo Sdo Josemaria,
dirigindo-se a todos os fiéis, da Obra
ou ndo. “Conheceis de sobra as
obrigacodes do vosso caminho de
cristaos, que vos conduzirdo sem
pausa e com calma a santidade;
estais também precavidos contra
as dificuldades, praticamente
contra todas, porque se
vislumbram ja desde os comecos
do caminho. Agora insisto em que
vos deixeis ajudar, guiar, por um
diretor de almas a quem confieis
todas as vossas aspiracoes santas e
os problemas cotidianos que
possam afetar a vida interior, os
descalabros que possais sofrer e as
vitorias. Nessa direcao espiritual,
mostrai-vos sempre muito
sinceros; ndo vos facais nenhuma
concessdo sem dizé-lo; abri por
completo a vossa alma, sem medos
nem vergonhas. Olhai que, de



outro modo, esse caminho tao
plano e facil de andar se complica,
e 0 que a principio ndo era nada
acaba por converter-se em né que
asfixia”[3].

E, fazendo eco ao ensinamento dos
Padres da Igreja e dos autores
espirituais, apoiado na experiéncia
de muitos anos de pratica pastoral,
insistia: se 0 demoénio mudo se
introduz numa alma, poe tudo a
perder; em contrapartida, se o
expulsamos imediatamente, tudo
corre bem, somos felizes, a vida
desenvolve-se retamente. Sejamos
sempre selvagemente sinceros,
embora com prudente
educacaol4].

O Senhor prodigaliza sua graca
abundantemente sobre a humildade
dos que recebem com visdo
sobrenatural os conselhos da direcao
espiritual, vendo, nessa ajuda, a voz
do Espirito Santo. S6 uma docilidade



efetiva de coracao e de mente faz
possivel o progresso no caminho da
santidade, ja que o Paraclito, com as
suas inspirac¢des e com os conselhos
dos que nos atendem, “vai dando
tom sobrenatural aos nossos
pensamentos, desejos e obras. E
Ele quem nos impele a aderir a
doutrina de Cristo e a assimila-la
com profundidade; quem nos da
luz para tomarmos consciéncia da
nossa vocacao pessoal e forca para
realizarmos tudo o que Deus
espera de nos. Se formos ddceis ao
Espirito Santo, a imagem de Cristo
ir-se-a formando cada vez mais em
nos e assim iremos nos
aproximando cada dia mais de
Deus Pai. Os que sdo conduzidos
pelo Espirito de Deus, esses sdo
filhos de Deus”[5] (Rm 8, 14).

Humildade e prudéncia ao dar a
direcgdo espiritual



18. Detenho-me agora nas
disposicOes daqueles que assistem a
outros na direcao espiritual. Ressalta,
em primeiro lugar, a de querer os
outros como sdo, buscando
exclusivamente o seu bem. Assim, a
sua atitude sera sempre positiva,
otimista e alentadora. Além disso,
devera também fomentar em si
mesmo a virtude da humildade, para
ndo perder de vista que sO é um
instrumento (cf. At 9, 15), de que o
Senhor deseja servir-se para a
santificacdo das almas.

Por outra parte, cuidara de se
preparar o melhor possivel para
exercitar a sua tarefa, conhecer os
principios fundamentais da vida
espiritual, que de ordinario
percorrem as almas, e duvidar
prudentemente — isto é, nao se fiar
exclusivamente no seu critério —,
caso se apresentem situacoes
especiais. Nesses casos, além de rezar
mais, pedira mais luzes ao Espirito



Santo, para estudar e focar bem o
assunto. Se for necessario, de acordo
com os ensinamentos da Moral,
pode-se fazer uma consulta a pessoas
mais doutas, apresentando-a como
um caso hipotético e modificando as
circunstancias, de maneira que —
para guardar rigorosamente o
siléncio de oficio — fique
completamente a salvo a identidade
de quem se trate e sempre com a
devida prudéncia.

Na Obra, desde o inicio, conheciamos
e aceitadvamos expressamente que a
pessoa com quem se fala
fraternalmente possa consultar o
Diretor pertinente, quando o
considere oportuno para ajudar
melhor o interessado. Com o fim de
que fique ainda mais patente o
espirito de liberdade e de confianca
nessas situacdes — que nao serao
nem habituais nem frequentes —, a
pessoa que recebe a conversa
fraterna pergunta ao interessado se



deseja pedir conselho ele mesmo a
um Diretor ou se prefere que o faca
aquele que escuta a sua confidéncia.
F uma maneira de proceder que
reforca as medidas de delicadeza e
de prudéncia vividas desde o
principio.

Ao mesmo tempo, todos contam com
a liberdade de ir diretamente ao
padre ou a um diretor regional ou da
delegacdo, para falar da sua vida
interior. Isso oferece, aos que
recorremos a direcdo espiritual no
Opus Dei, a garantia de que vamos
receber o que precisamos e
desejamos: o espirito que nos
transmitiu Sao Josemaria, sem
acréscimos, nem modificacdes. Ao
mesmo tempo, nem de longe, se lesa
o dever de manter o segredo natural,
que se guarda com 0 maximo
cuidado e severidade: uma pessoa
que ndo fosse exemplar nesse ponto,
careceria de uma disposicao



fundamental para dar direcdo
espiritual.

Os que atendem os outros tentam
fomentar, em todo momento, a
liberdade interior dessas almas, para
que correspondam voluntariamente
aos apelos do amor de Deus. A
direcdo espiritual oferece-se,
portanto, sem uniformizar os fiéis do
Opus Dei; isso seria ildgico e uma
falta de naturalidade. A Obra “quer-
nos libérrimos e diversos. Mas
quer-nos cidadaos catolicos
responsaveis e consequentes, de
forma que a mente e o coracao de
cada um de nds ndo andem
separados, cada um por um lado,
mas concordes e firmes, para fazer
em todo momento o que se vé com
clareza que se deve fazer, sem se
deixar arrastar — por falta de
personalidade e de lealdade a
consciéncia — por tendéncias ou
modas passageiras”[6].
Logicamente, deve-se falar com a



fortaleza necessaria para estimular
as pessoas a caminharem pela senda
que Deus lhes marca; mas também
com suavidade extrema, porque nao
sdo nem se sentem donos, mas
servidores das almas: fortiter in re,
suaviter in modo. Efetivamente, “a
prudéncia exige que, sempre que a
situacdo o requeira, se aplique o
remeédio, totalmente e sem
paliativos, depois de se deixar a
chaga a descoberto (...). Temos que
proceder assim, antes de mais
nada, conosco proprios e com 0s
que temos obrigacao de ajudar por
justica ou por caridade”[7].

Ndao deve ser obstaculo para essa
funcdo o pensamento de que
também ele proprio deve melhorar
nesse ponto concreto. “Porventura
nao cura um médico que esta
doente, ainda que o mal de que
sofre seja cronico? Impede-o por
acaso a sua doenca de prescrever
aos seus pacientes a receita



adequada? Claro que nao. Para
curar basta possuir a ciéncia
conveniente e po-la em pratica,
com o0 mesmo interesse com que
combate a sua propria doenca”[8].

[1] Sdo Josemaria, Notas de uma
meditacdo, 31-12-1970.

[2] Idem, Entrevistas, n. 93.
[3] Idem, Amigos de Deus, n. 15.
[4] Ibidem, n. 188.

[5] Sdo Josemaria, E Cristo que Passa,
n. 135.

[6] Sdo Josemaria, Carta 6-5-1945, n.
35.

[7] Idem, Amigos de Deus, n. 157.

[8] Ibidem, n. 161.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/direcao-
espiritual-no-opus-dei-
acompanhamento-espiritual-no-opus-
dei/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/

	Direção espiritual no Opus Dei/Acompanhamento espiritual no Opus Dei

