
opusdei.org

Conferência do
Prelado: Dilatar o
coração

Algumas considerações de
Mons. Fernando Ocáriz, prelado
do Opus Dei, sobre a ação social
do cristão conforme a
mensagem de São Josemaria

01/12/2023

Por ocasião do décimo aniversário de
Harambee, dom Javier Echevarría
proferiu a conferência O coração
cristão, motor do desenvolvimento
social[1]. No vigésimo aniversário da

https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/


mesma iniciativa e no âmbito desta 
Jornada sobre inovação social,
gostaria de continuar as reflexões do
meu antecessor. Tendo em conta a
doutrina social da Igreja e a
mensagem de São Josemaria, vou me
concentrar na dimensão social da
vocação cristã.

Faz dez anos, dom Javier nos
lembrava que o diálogo entre Jesus e
um doutor da Lei expressa que o
amor a Deus é inseparável do amor
aos outros: “quando um doutor da lei
lhe perguntou qual era o primeiro
mandamento, o Senhor não se
limitou a indicar que o amor a Deus é
o maior e o primeiro mandamento,
antes acrescentou a necessidade de
amar o próximo como mandamento
incluído no primeiro (Mt 22,35-39)”[2].

É importante ter em mente a
dimensão relacional da pessoa. Bento
XVI, na encíclica Caritas in veritate,
afirma que “de natureza espiritual, a



criatura humana realiza-se nas
relações interpessoais: quanto mais
as vive de forma autêntica, tanto
mais amadurece a própria
identidade pessoal”. Essa realidade
“obriga a um aprofundamento crítico
e axiológico da categoria da relação
(...)” e ajuda a “ver lucidamente a
dignidade transcendente do
homem”[3].

Vocês, com formas e perspectivas
muito diversas, se dedicam
profissionalmente a cuidar e
dignificar as pessoas, principalmente
as mais necessitadas. Sabem por
experiência que, embora sejam
necessárias instituições e estruturas,
para alcançar um verdadeiro
desenvolvimento integral, é preciso
também o encontro entre pessoas,
criar os contextos e as condições
para que o desenvolvimento possa
ocorrer, para que a pessoa tenha a
oportunidade de melhorar em todas
as suas dimensões. Como discípulos



de Jesus Cristo, somos chamados por
um novo título – o de cristãos – a
cuidar das pessoas, a cuidar do
mundo.

O que vemos no mundo? Juntamente
com as novas possibilidades de
promoção humana oferecidas pelos
avanços em saúde, tecnologia,
comunicações e tantos exemplos
inspiradores, vêm à tona as injustiças
e feridas pelas quais a humanidade
sangra. “No mundo atual, a pobreza
apresenta muitos rostos diferentes:
doentes e idosos que são tratados
com indiferença, a solidão que
experimentam muitas pessoas
abandonadas, o drama dos
refugiados, a miséria em que vive
boa parte da humanidade como
consequência, muitas vezes, de
injustiças que clamam ao Céu”[4].

Como também dizia numa carta de
2017: “Nada disto pode ser
indiferente para nós”, todos somos



chamados a “colocar em movimento
a ‘imaginação da caridade’, para
levar o bálsamo da ternura de Deus a
todos os nossos irmãos que passam
necessidade”[5].

Quando os seres humanos ignoram
ou desconsideram a sua condição de
filhos de Deus, todas as suas relações
são afetadas: consigo mesmo, com os
outros e com a criação. Como disse o
Papa Francisco, a interdependência
se transforma em dependências,
“perdemos esta harmonia da
interdependência na
solidariedade”[6].

Somos corresponsáveis por cuidar do
mundo, estabelecendo relações
baseadas na caridade, na justiça e no
respeito, sobretudo superando a
doença da indiferença. São João
Paulo II escreveu: “Sim, todo o
homem é ‘guarda do seu irmão’,
porque Deus confia o homem ao
homem”[7].



Boa parte das iniciativas que vocês
representam foram inspiradas por
São Josemaria. E muitos de vocês,
com base na mesma inspiração,
trabalham em organizações de
diferentes estilos e orientações
porque se sentiram impelidos a
“fazer alguma coisa”, a não ficar de
braços cruzados.

Está no núcleo do espírito do Opus
Dei converter as realidades
cotidianas em um lugar de encontro
com Deus e serviço aos outros; a
aspiração de pessoas maduras,
sensíveis aos outros e
profissionalmente competentes, que
procuram fazer do mundo um lugar
mais justo e fraterno. “Amar o
mundo apaixonadamente” implica
conhecê-lo, cuidar dele e servi-lo.

São Josemaria resumia a atitude em
relação às necessidades sociais em
uma carta publicada nos anos 1950:
“um cristão não pode ser



individualista, não pode se
desentender dos demais, não pode
viver egoistamente, de costas para o
mundo: é essencialmente social,
membro responsável do Corpo
Místico de Cristo”[8].

Guiado pela mão do fundador do
Opus Dei, nesta sessão me deterei em
quatro dimensões: a espiritual, a
profissional, a pessoal e a coletiva.

A dimensão espiritual

Poderia parecer utópico pensar que
somos capazes de fazer algo para
aliviar o sofrimento da humanidade.
No entanto, sabemos que é Jesus
quem carrega a dor humana. As
chagas no seu lado aberto, nas suas
mãos e em seus pés lembram as
chagas do mundo. E Jesus nos disse:
“todas as vezes que fizestes isso a um
dos menores de meus irmãos, foi a
mim que o fizestes”[9].



O caminho de identificação com
Cristo transforma gradualmente o
coração humano e o abre à caridade.
A união com o Senhor, nos
sacramentos e na oração, leva a
descobrir o próximo e suas
necessidades e a dar menos atenção
a si mesmo. A caridade muda o
olhar. “A caridade de Cristo não é
apenas um bom sentimento em
relação ao próximo: não se detém no
gosto pela filantropia. A caridade,
infundida por Deus na alma,
transforma por dentro a inteligência
e a vontade; dá base sobrenatural à
amizade e à alegria de fazer o
bem”[10].

Há algum tempo, numa carta,
convidava-os a pedir ao Senhor que
dilate os nossos corações, que nos dê
um coração à sua medida “para que
todas as necessidades, dores e
sofrimentos dos homens e mulheres
do nosso tempo, especialmente os
mais fracos”[11]. Um coração orante,



no meio do mundo, que sustenta e
acompanha os outros nas suas
necessidades.

A identificação com Jesus abre-nos às
necessidades dos outros. Ao mesmo
tempo, o contato com o necessitado
nos leva a Jesus. Por isso, São
Josemaria escrevia: “Os pobres –
dizia aquele amigo nosso – são o meu
melhor livro espiritual e o principal
motivo de minhas orações. Doem-me
eles, e Cristo me dói com eles. E,
porque me dói, compreendo que O
amo e que os amo”[12].

Jesus teve predileção pelos pobres e
pelos que sofriam, mas também quis
ser necessitado e vítima. Na pessoa
que sofre, vislumbramos Jesus que
nos fala, como nos lembrava o Papa
Francisco: “Sabemos aprender com
os pobres, encontrar neles o rosto de
Cristo e deixar-nos evangelizar por
eles?”[13]. Desde a Igreja primitiva se
compreendeu que a mensagem



evangélica passava pela solicitude
pelos pobres e que é um sinal
reconhecível da identidade cristã e
um elemento de credibilidade[14].

A dimensão profissional

Desejamos colocar Cristo no coração
de todas as atividades humanas,
santificando o trabalho profissional e
os deveres cotidianos do cristão. Essa
missão se desenvolve no meio da
rua, na sociedade, principalmente
com o trabalho. Como nos lembra
São Josemaria, “trabalho cotidiano,
seja humanamente humilde ou
brilhante, é de grande valor e pode
ser um meio eficacíssimo para amar
e servir a Deus e aos outros homens”.
E convida a todos “a trabalhar – com
plena autonomia, do modo que lhes
parecer melhor – para apagar as
incompreensões e as intolerâncias
entre os homens e para que a
sociedade seja mais justa”[15].



Para quem deseja seguir Cristo,
qualquer trabalho é uma
oportunidade de servir aos outros e
especialmente aos mais necessitados.
Há profissões em que essa
repercussão social ocorre de forma
mais imediata ou evidente, como no
caso de vocês, que trabalham em
organizações voltadas para a
melhoria das condições de vida de
pessoas ou grupos desfavorecidos.
Mas essa dimensão do serviço não é
só para alguns, deve estar presente
em qualquer trabalho honesto.

Desde que São Josemaria começou a
difundir a sua mensagem, costumava
dizer que para santificar o mundo
não era necessário mudar de lugar,
profissão ou ambiente. Trata-se de
mudar a si mesmo no lugar em que
se encontra.

No ideal cristão de trabalho, caridade
e justiça se unem. Longe das lógicas
do “sucesso”, o serviço ao próximo é



o melhor parâmetro do desempenho
profissional de um cristão. Satisfazer
às exigências da justiça no trabalho
profissional é um objetivo elevado e
ambicioso; cumprir as próprias
obrigações nem sempre é fácil e a
caridade vai sempre mais longe,
pedindo a cada um e a cada uma que
saia generosamente de si para os
outros.

Na parábola do bom samaritano, o
estalajadeiro fica em segundo plano:
o evangelho apenas menciona que
agiu profissionalmente. O seu
comportamento nos lembra que o
exercício de qualquer tarefa
profissional nos dá a oportunidade
de servir a quem precisa.

Às vezes, poderia surgir a tentação
de “refugiar-se no trabalho”, no
sentido de não descobrir sua
dimensão social transformadora,
conformando-nos com um falso
espiritualismo. O trabalho



santificado é sempre uma alavanca
para transformar o mundo, e o meio
habitual pelo qual devem ser
produzidas as mudanças que
dignificam a vida das pessoas, para
que a caridade e a justiça penetrem
verdadeiramente em todas as
relações. O trabalho assim realizado
pode contribuir para purificar as
estruturas de pecado[16], convertendo-
as em estruturas onde o
desenvolvimento humano integral
seja uma possibilidade real.

A fé nos ajuda a manter a confiança
no futuro. Como São Josemaria
assegurava, “nosso labor apostólico
contribuirá para a paz, para a
colaboração dos homens entre si,
para a justiça, para evitar a guerra,
evitar o isolamento, evitar o egoísmo
nacional e os egoísmos pessoais:
porque todos perceberão que
formam parte de toda a grande
família humana, que está dirigida
por vontade de Deus à perfeição.



Assim contribuiremos para tirar esta
angústia, este temor por um futuro
de rancores fratricidas, e para
confirmar nas almas e na sociedade
a paz e a concórdia: a tolerância, a
compreensão, o trato, o amor”[17].

A dimensão pessoal

A mensagem do Opus Dei nos anima
a lutar pela transformação do mundo
através do trabalho. Isso também
inclui “ter compaixão”, como o
samaritano[18], como exigência do
amor, que leva a lei (“o que é
obrigatório”) à sua plenitude[19]. O
amor torna nossa liberdade cada vez
mais disposta e preparada para fazer
o bem.

São Josemaria escrevia em uma carta
datada em 1942: “A generalização
dos remédios sociais contra os
flagelos do sofrimento ou da
indigência, que hoje permitem
alcançar resultados humanitários
com que nem sequer sonhávamos



em outros tempos, nunca poderá
suplantar a ternura efetiva – humana
e sobrenatural – desse contato
imediato e pessoal com o próximo:
com aquele pobre de um bairro
próximo, com aquele outro doente
que vive sua dor num enorme
hospital (...)”[20].

Apresenta-se assim um vasto
panorama na família e na sociedade,
e um coração dilatado procurará
cuidar com esmero dos seus pais
idosos, dar esmolas, interessar-se
pelos problemas dos vizinhos, rezar
por um amigo angustiado por uma
preocupação, visitar um familiar
doente no hospital ou em casa, parar
para conversar com uma pessoa que
vive na rua que costumamos ver,
ouvir pacientemente etc., etc.

Normalmente, não se trata de
adicionar novas tarefas àquelas que
já realizamos; trata-se antes de tentar
manifestar a partir da própria



identidade o amor de Cristo aos
outros. A questão da caridade não é
apenas o que devo fazer, mas,
primeiro, quem sou eu para o outro e
quem é o outro para mim.

Neste cultivo cotidiano da
solidariedade, nos encontramos com
os outros e, assim, as necessidades
dos outros tornam-se também ponto
de encontro entre pessoas de boa
vontade, cristãs ou não, mas unidas
em situações de pobreza e injustiça.

Este diálogo com a necessidade e a
vulnerabilidade certamente terá
como resultado uma pele sensível e
uma vida de oração próxima à
realidade. Estaremos preparados
para tomar decisões de maior
austeridade pessoal, evitando o
consumismo, o apelo da novidade, o
luxo... e saberemos renunciar a bens
desnecessários que talvez
pudéssemos nos permitir devido à
nossa situação profissional. Seremos



assim permeáveis à mudança
pessoal, a ter os ouvidos abertos ao
Espírito Santo e ouvir o que Ele nos
diz por meio da pobreza.

O relacionamento de Cristo com os
necessitados é individual, um a um.
Certamente, as obras coletivas são
necessárias, mas a caridade é
pessoal, porque assim é a nossa
relação com Deus. Numa cristã ou
em um cristão maduro, o
desdobramento das obras de
misericórdia[21] vividas pessoalmente
flui de maneira orgânica, como uma
árvore que, ao crescer, dá mais fruto
e sombra. Nesta perspectiva,
percebe-se também a
complementaridade que existe entre
as várias manifestações do
apostolado pessoal e a generosidade
com os necessitados.

São Josemaria descrevia a
transcendência social da caridade
pessoal no meio do mundo,



referindo-se ao exemplo dos fiéis da
Igreja primitiva: “Foi assim que
agiram os primeiros cristãos. Eles
não tinham, em razão de sua vocação
sobrenatural, programas sociais ou
humanos a cumprir; mas estavam
impregnados por um espírito, por
uma concepção da vida e do mundo,
que não poderia deixar de ter
consequências na sociedade em que
se moviam”[22].

A dimensão coletiva

Não quero deixar de agradecer o
bem que vocês fazem por meio dos
trabalhos inspirados por São
Josemaria e aos que trabalham,
também inspirados por ele, em
diversas organizações que prestam
serviço direto aos mais necessitados.
Penso naquele jovem sacerdote que
cuidava dos pobres e doentes em
Madri na década de 1930. A “pedra
caída no lago”[23] já chegou longe.
Apesar de estarmos cientes de nossas



limitações, agradecemos a Deus e lhe
pedimos ajuda para melhorar e
continuar.

As obras coletivas mantêm viva a
sensibilidade social cristã e são uma
expressão civil e pública de
misericórdia. Como diz o Compêndio
da Doutrina Social da Igreja, “sob
tantos aspectos, o próximo a ser
amado se apresenta ‘em
sociedade’ (...): amá-lo no plano
social significa, de acordo com as
situações, valer-se das mediações
sociais para melhorar sua vida ou
remover os fatores sociais que
causam a sua indigência. Sem dúvida
alguma, é um ato de caridade a obra
de misericórdia com que se responde
aqui e agora a uma necessidade real
e urgente do próximo, mas é um ato
de caridade igualmente
indispensável o empenho para
organizar e estruturar a sociedade de
modo que o próximo não se venha a
encontrar na miséria, sobretudo



quando ela se torna a situação em
que se debate um incomensurável
número de pessoas e mesmo povos
inteiros, situação tal que assume hoje
as proporções de uma verdadeira e
própria questão social mundial”[24].

São Josemaria recordava que “o Opus
Dei [deve estar presente] onde há
pobreza, onde há falta de trabalho,
onde há tristeza, onde há dor, para
que a dor seja suportada com alegria,
para que a pobreza desapareça, para
que não falte trabalho — porque
formamos as pessoas para que
possam tê-lo, para que coloquemos
Cristo na vida de cada um, na medida
em que quiser, porque somos muito
amigos da liberdade”[25]. Com as
limitações das instituições humanas,
as realidades coletivas promovidas
pelos fiéis do Opus Dei também
procuram encarnar e expressar o
espírito de serviço no âmbito social.



Nas atividades que vocês realizam se
entrelaçam todas as dimensões que
consideramos: fundamento
espiritual, trabalho profissional e
cuidado dos necessitados
considerados como grupo (caridade
social) em que também se afirma a
dignidade de cada um (caridade
pessoal). Assim, a competência
profissional necessária numa área
que exige cada vez mais
especialização se conjuga com o
espírito cristão expresso nas obras de
misericórdia. Poderíamos dizer que
aqueles de vocês que promovem ou
colaboram com essas tarefas aspiram
a ser samaritanos e estalajadeiros ao
mesmo tempo.

Por outro lado, cada tarefa coletiva, e
não apenas aquelas diretamente
percebidas como “sociais”, pode ter
uma dimensão social explícita, uma
preocupação com o meio ambiente,
alguns objetivos de serviço aos
outros, uma forma de se relacionar



com os pobres, uma intenção de
reconciliar o mundo com Deus...
Toda obra coletiva de inspiração
cristã (um colégio, uma universidade,
uma escola de negócios, um hospital,
uma residência etc.), embora sua
missão imediata não consista em
favorecer grupos necessitados, deve
integrar em seu ethos essa
característica central do cristianismo
que é a caridade social.

Nesse sentido, é lógico que cada
atividade coletiva habitualmente se
pergunte sobre as expressões
práticas e tangíveis da sua
contribuição social e do seu serviço
às pessoas mais necessitadas. Essa
contribuição é um efeito conatural
dessa atividade, não um simples
acréscimo. Convém perguntar-se:
“desde que existe esta iniciativa, a
que necessidades sociais ela procura
dar resposta? Como melhorou o
ambiente?” O Senhor nos pede que, a
partir da imaginação da caridade,



reflitamos sobre este aspecto em
cada projeto.

No horizonte do centenário do Opus
Dei (2028-2030)

Os próximos anos oferecem uma
ocasião especial para revitalizar o
serviço aos necessitados de maneira
pessoal ou coletiva, tomando uma
maior consciência da sua
importância na mensagem de São
Josemaria. Nisso, as ideias e
propostas de vocês, que estão
diretamente envolvidos nesta área,
são especialmente valiosas.

Junto com os temas que vocês irão
propor, sugiro duas possíveis linhas
de reflexão.

Trabalhar com outros. São Josemaria
sempre encorajou os fiéis da Obra a
se abrirem, a trabalhar com muitas
outras pessoas, inclusive não
católicas e não cristãs, em projetos de
serviço. A globalização fez com que a



distribuição dos recursos, as
migrações, a falta de acesso à
educação, a concatenação de crises
econômicas, pandemias e outros
desafios afetassem cada vez mais
pessoas. A dependência mútua da
família humana é percebida
vivamente e o mundo é considerado
um lar compartilhado. Instituições
de desenvolvimento de todos os tipos
tornam-se cada vez mais
indispensáveis e surge a ideia de
colaboração e coordenação de
conhecimentos e esforços. Numa
época em que o sofrimento é de certa
forma global, devemos sentir-nos
mais do que nunca filhos do mesmo
Pai.

Pesquisa e estudo. Seu trabalho
coloca vocês em observatórios de
onde podem vislumbrar tendências
futuras. Esta posição, aliada a
extensas experiências de trabalho na
área do desenvolvimento em
diferentes culturas e países, permite-



nos pensar em espaços específicos de
pesquisa e estudo. Isso poderia dar
origem a propostas de boas práticas,
programas de formação de
voluntários, trabalhos de consultoria,
convocações de conferências e
encontros com instituições
congêneres em termos de temas ou
de afinidades regionais, convênios
com centros acadêmicos para
aprofundar questões sociais sob
diferentes perspectivas, combinando
o trabalho de campo com a pesquisa
acadêmica. Estas possibilidades
recordam a aspiração de São
Josemaria, que viu os cristãos “in ipso
ortu rerum novarum”, na própria
origem das mudanças sociais.

Gostaria de concluir com outras
palavras fortes e inspiradoras de São
Josemaria: “Um homem e uma
sociedade que não reajam perante as
tribulações ou as injustiças, e não se
esforcem por aliviá-las, não são nem
homem nem sociedade à medida do



amor do Coração de Cristo. Os
cristãos – conservando sempre a
mais ampla liberdade à hora de
estudar e de aplicar as diversas
soluções, e, portanto, com um lógico
pluralismo – devem identificar-se no
mesmo empenho em servir a
humanidade. De outro modo, o seu
cristianismo não será a Palavra e a
Vida de Jesus: será um disfarce, um
engano perante Deus e perante os
homens”[26].

Esperemos que a reflexão que vocês
começam hoje com vista ao
centenário da Obra sirva para
aprofundar nesta chamada do nosso
fundador e para concretizá-la no
plano espiritual e pessoal, no
trabalho profissional e em todos as
iniciativas sociais e educativas que,
de uma forma ou de outra,
encontram inspiração na sua
mensagem. Neste campo, como em
outros, aplicam-se as palavras de São
Josemaria: tudo está feito e tudo está



por fazer. Com certeza ele nos
encorajaria a continuar sonhando.

[1] Javier Echevarría, conferência O
coração cristão, motor do
desenvolvimento social, outubro
2012,

Pontifícia Universidade da Santa
Cruz.

[2] Ibid.

[3] Bento XVI, Caritas in veritate,
29/06/2009, n. 53, destaque no
original.

[4] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 31.

[5] Ibid.

[6]Francisco, Audiência geral,
2/09/2020.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/


[7] São João Paulo II, encíclica 
Evangelium vitae, 25/03/1995, n. 19.

[8] São Josemaria, Cartas (Vol. I),
edição crítica e comentada,
elaborada por Luis Cano, Rialp,
Madrid 1ª edição, 2020, Carta n. 3,
37d, pág. 188.

[9] Mt 25, 40.

[10] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, n. 71

[11] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 31.

[12] São Josemaria, Sulco, n. 827.

[13] Cfr. Francisco, Mensagem para o
5º Dia mundial dos Pobres,
14/11/2021.

[14] Cfr. Bento XVI, encíclica Deus
caritas est, 25/12/2005, n. 20.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/


[15] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá Balaguer, n.
56

[16] Cfr. São João Paulo II, encíclica 
Sollicitudo rei socialis, 30/12/1987, n.
36.

[17] São Josemaria, cit.,Cartas (Vol. I),
Carta n. 3, n. 38a e 38b, pp. 188-189.

[18] Cfr. Lc 10, 33.

[19] Cfr. Rom 13, 8-10.

[20] São Josemaria, Carta 24/10/1942, n.
44: AGP, série A.3, 91-7-2.

[21] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2447.

[22] São Josemaria, Carta 9/01/1959, n.
22.

[23] São Josemaria, Caminho, n. 831.

[24] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 208.



[25]São Josemaria Escrivá, Una mirada
hacia el futuro desde el corazón de
Vallecas, Madrid, 1998, p. 135
(palavras pronunciadas em
1/10/1967).

[26] São Josemaria, É Cristo que passa,
167.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-
coracao/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-coracao/

	Conferência do Prelado: Dilatar o coração

