opusdei.org

Dignitas infinita

"Dignitas infinita", este é o titulo
da declaracéo sobre o tema da
dignidade humana elaborada
pelo Dicastério para a Doutrina
da Fé, publicada em 8 de abril
de 2024

20/09/2024

DICASTERIO PARA A DOUTRINA DA
FE

Declaracao Dignitas infinita sobre
a dignidade humana



Apresentacao

No Congresso de 15 de marco de
2019, a entdo Congregacdo para a
Doutrina da Fé decidiu encaminhar
“aredacdo de um texto,
evidenciando a imprescindibilidade
do conceito de dignidade da pessoa
humana ao interno da antropologia
cristd e ilustrando o alcance e as
implicacOes benéficas em nivel
social, politico e econémico, tendo
em conta os ultimos
desenvolvimentos do tema em
ambito académico e as suas
ambivalentes compreensoes no
contexto atual”. Um primeiro projeto
a respeito, elaborado com a ajuda de
alguns especialistas durante o ano de
2019, foi considerado insatisfatorio
pela Consulta reservada da
Congregacao, realizada em 8 de
outubro do mesmo ano.

Procedeu-se a elaboracgao ex novo de
outro delineamento do texto por



parte do Oficio Doutrinal, em base a
contribuicéo de diversos
especialistas. O esbogo foi
apresentado e discutido durante a
Consulta reservada de 4 de outubro
de 2021. Em janeiro de 2022, o0 novo
esboco fol apresentado na Sessao
Plenaria da Congregacdo, na qual os
Membros resolveram abreviar e
simplificar o texto.

Em 6 de fevereiro de 2023, o novo
texto emendado foi avaliado pela
Consulta reservada, que propos
algumas outras modificagdes. A nova
versdo foi submetida a avaliagdo da
Sessdo Ordindria do Dicastério (Feria
IV) de 3 de maio de 2023. Os
Membros concordaram que o
documento, com algumas
modificacdes, poderia ser publicado.
O Santo Padre Francisco aprovou os
Deliberata desta Feria IV durante a
Audiéncia concedida a mim em 13 de
novembro de 2023. Nesta ocasiao,
pediu-me ainda para evidenciar no



texto algumas tematicas
estreitamente conexas ao tema da
dignidade, como por exemplo o
drama da pobreza, a situacdo dos
migrantes, as violéncias contra as
mulheres, o trafico de pessoas, a
guerra e outras. Para honrar o
melhor possivel tais indicac¢des do
Santo Padre, a Sessdo Doutrinal do
Dicastério dedicou um Congresso ao
estudo da Carta enciclica Fratelli
tutti, que oferece uma original
analise e aprofundamento da
questdo da dignidade humana ‘para
além de toda circunstancia’.

Com carta datada de 2 de fevereiro
de 2024, em vista da Feria IV do
sucessivo 28 de fevereiro, foi enviada
aos Membros do Dicastério um novo
esboco do texto, notavelmente
modificado, com a seguinte
observacdo: “Esta ulterior redacao
foi necessaria para vir ao encontro
de um especifico pedido do Santo
Padre. Ele explicitamente solicitou


https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/

que se fixasse melhor a atengao
sobre graves violagOes atuais da
dignidade humana, no sulco da
enciclica Fratelli tutti. O Oficio
Doutrinal se incumbiu assim de
reduzir a parte inicial [...] e de
elaborar mais detalhadamente
quanto indicado pelo Santo Padre”. A
Sessdo Ordindria do Dicastério, em
28 de fevereiro de 2024, enfim
aprovou o texto da atual Declaracdo.
Na Audiéncia concedida a mim,
juntamente com o Secretdrio da
Secdo Doutrinal, Mons. Armando
Matteo, em 25 de marco de 2024, o
Santo Padre aprovou a presente
Declaracgdo e ordenou a sua
publicacéao.

A elaboracdo do texto, que durou
cinco anos, permite entender que se
encontra diante de um documento
que, pela seriedade e centralidade do
tema no pensamento cristao,
precisou de um notavel processo de
amadurecimento para chegar a


https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/

redacdo definitiva que hoje
publicamos.

Nas primeiras trés partes, a
Declaragdo recorda principios
fundamentais e pressupostos
tedricos, a fim de oferecer
importantes esclarecimentos que
podem evitar as frequentes
confusdes que se verificam no uso do
termo ‘dignidade’. Na quarta parte,
apresenta algumas situacoes
problematicas atuais, em que a
imensa e inaliendvel dignidade que
corresponde a todo ser humano néo
é adequadamente reconhecida. A
denuncia de tais graves violagdes da
dignidade humana é um gesto
necessario porque a Igreja nutre a
profunda convic¢do que ndo se pode
separar a fé da defesa da dignidade
humana, a evangelizacdo da
promocado de uma vida digna, a
espiritualidade do empenho pela
dignidade de todos os seres
humanos.



Tal dignidade de todos os seres
humanos pode, de fato, ser entendida
como ‘infinita’ (dignitas infinita),
como Sao Jodo Paulo II afirmou em
um encontro com pessoas portadoras
de certas limitacOes ou deficiéncias’,
a fim de mostrar como a dignidade
de cada ser humano vai além de toda
aparéncia exterior ou de toda
caracteristica da vida concreta das
pessoas.

Papa Francisco, na Carta enciclica
Fratelli tutti, quis sublinhar com
particular insisténcia que esta
dignidade existe ‘para além de toda
circunstancia’, convidando todos a
defendé-la em todo contexto cultural,
em todo momento da existéncia de
uma pessoa, independentemente de
qualquer deficiéncia fisica,
psicologica, social ou também moral.
A este proposito, a Declaragdo se
esforca por mostrar que nos
encontramos diante de uma verdade
universal, que todos precisamos


https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/

reconhecer como condigao
fundamental para que as nossas
sociedades sejam verdadeiramente
justas, pacificas, sadias e, por fim,
autenticamente humanas.

O elenco dos temas escolhidos pela
Declaragdo nao é certamente
exaustivo. Os assuntos tratados sao,
porém, aqueles que permitem
exprimir varios aspectos da
dignidade humana que hoje podem
ser obscurecidos na consciéncia de
muitas pessoas. Alguns serao
facilmente compartilhaveis por
diversos setores das nossas
sociedades, outros menos. Seja como
for, todos nos parecem necessarios,
porque no seu conjunto ajudam a
reconhecer a harmonia e a riqueza
do pensamento, que brota do
Evangelho, acerca da dignidade.

Esta Declarag¢do ndo tem a pretensao
de exaurir um argumento tdo rico e
decisivo, mas deseja fornecer alguns



elementos de reflexdo que ajudam a
té-lo presente no complexo momento
histérico em que vivemos. Assim, em
meio a tantas preocupacoes e
ansiedades, ndo perderemos a
estrada e ndo nos exporemos a mais
lacerantes e profundos sofrimentos.

Victor Manuel Card. Fernandez

Prefeito

Introducao

1. Uma dignidade infinita,
inalienavelmente fundada no seu
proprio ser, é inerente a cada pessoa
humana, para além de toda
circunstancia e em qualquer estado
ou situacao se encontre. Este
principio, que é plenamente
reconhecivel também pela pura
razao, coloca-se como fundamento



do primado da pessoa humana e da
tutela de seus direitos. A Igreja, a luz
da Revelacdo, reafirma de modo
absoluto esta dignidade ontoldgica
da pessoa humana, criada a imagem
e semelhanca de Deus e redimida em
Cristo Jesus. Desta verdade extrai as
razdes do seu empenho em favor
daqueles que sdo mais fracos e
menos dotados de poder, insistindo
sempre “sobre o primado da pessoa
humana e sobre a defesa da sua
dignidade para além de toda
circunstancia”™,

2. Desta dignidade ontoldgica e do
valor unico e eminente de cada
mulher e de cada homem que
existem neste mundo fez-se eco a
Declaragdo universal dos direitos do
homem (10 de dezembro de 1948) por
parte da Assembleia Geral das
Nacdes Unidas®. Fazendo memdria
do 75° aniversario deste Documento,
a Igreja vé a ocasido para proclamar
novamente a propria conviccao de


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn2
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn3

que, criado por Deus e redimido por
Cristo, cada ser humano deve ser
reconhecido e tratado com respeito e
com amor, em razdo da sua
inaliendvel dignidade. Tal
aniversario oferece a Igreja também
a oportunidade para esclarecer
alguns equivocos que surgem
frequentemente acerca da dignidade
humana e para enfrentar algumas
graves e urgentes questdes concretas
relacionadas a esta.

3. Desde o inicio da sua missdo,
impelida pelo Evangelho, a Igreja se
esforcou para afirmar a liberdade e
para promover os direitos de todos
os seres humanos™'. Nos ultimos
tempos, gracas a voz dos Pontifices,
desejou formular mais
explicitamente tal empenho através
do renovado apelo pelo
reconhecimento da dignidade
fundamental que corresponde a
pessoa humana. Sdo Paulo VI disse
que “nenhuma antropologia se


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn4

iguala aquela da Igreja sobre a
pessoa humana, considerada
também singularmente, acerca de
sua originalidade, sua dignidade, seu
carater intocavel, da riqueza de seus
direitos fundamentais, sua
sacralidade, sua educabilidade, sua
aspiracdo a um desenvolvimento
completo, sua imortalidade”™.

4. Sdo0 Jodo Paulo II, em 1979, durante
a Terceira Conferéncia do
Episcopado Latino-americano em
Puebla, afirmou: “a dignidade
humana representa um valor
evangélico, que ndo pode ser
desprezado sem grave ofensa ao
Criador. Esta dignidade €
espezinhada, em nivel individual,
quando ndo sdo considerados
devidamente valores como a
liberdade, o direito de professar a
religido, a integridade fisica e
psiquica, o direito aos bens
essenciais, a vida. E espezinhada, em
nivel social e politico, quando o


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn5

homem néo pode exercitar o seu
direito a participacao, ou é
submetido a injustas e ilegitimas
coercdes ou a torturas fisicas ou
psiquicas etc. (...) Se a Igreja se faz
presente na defesa ou na promocgao
da dignidade do homem, ela o faz em
conformidade a sua missdo que,
mesmo sendo de carater religioso e
ndo social ou politico, ndo pode
renunciar a considerar o homem no
seu ser integral”®,

5. Em 2010, diante da Pontificia
Academia para a Vida, Bento XVI
afirmou que a dignidade da pessoa é
“um principio fundamental que a fé
em Jesus Cristo Ressuscitado sempre
defendeu, sobretudo quando é
desatendido em relagdo aos sujeitos
mais simples e indefesos”®. Em outra
ocasido, falando aos economistas,
disse que “a economia e a financa
ndo existem para si mesmas, elas ndo
sdo outra coisa que um instrumento,
um meio. Seu fim é unicamente a


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn7

pessoa humana e sua plena
realizaciio na dignidade. E este o
unico capital que é oportuno
salvar”"”..

6. Desde os inicios de seu pontificado,
Papa Francisco convidou a Igreja a
“confessar um Pai que ama
infinitamente cada ser humano” e a
“descobrir que ‘com isso mesmo lhe
confere uma dignidade infinita’'®,
sublinhando com forga que tal
imensa dignidade representa um
dado origindrio que se precisa
reconhecer com lealdade e acolher
com gratiddo. Sobre tal
reconhecimento e acolhimento é
possivel fundar uma nova
coexisténcia entre os seres humanos,
que modele a socialidade em um
horizonte de auténtica fraternidade:
unicamente “reconhecendo a
dignidade de cada pessoa humana,
podemos fazer renascer entre todos
uma aspiracdo mundial a
fraternidade”™. Segundo Papa


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn8
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn9
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn10

Francisco, “esta fonte de dignidade
humana e de fraternidade esta no
Evangelho de Jesus Cristo”™”, mas é
também uma convicgdo a qual a
razdo humana pode chegar atraves
da reflexdo e do dialogo, dado que
“se € preciso respeitar em toda
situacdo a dignidade dos outros, é
porque nds ndo inventamos ou
supomos tal dignidade, mas porque
existe efetivamente neles um valor
superior em relacdo as coisas
materiais e as circunstancias, que
exige que sejam tratados de outro
modo. Que cada ser humano possui
uma dignidade inalienavel é uma
verdade correspondente a natureza
humana, para além de qualquer
mudanca cultural”™. Na verdade,
conclui Papa Francisco, “o ser
humano possui a mesma dignidade
inviolavel em qualquer época
histdrica e ninguém pode sentir-se
autorizado pelas circunstancias a
negar esta convic¢do ou a ndo agir
em consequéncia”’”. Em tal


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn13

horizonte, a sua enciclica Fratelli
tutti ja constitui uma Magna Charta
dos deveres atuais voltados a
salvaguardar e promover a
dignidade humana.

Um esclarecimento fundamental

7. Ainda que agora exista um
consenso quase geral sobre a
importancia e também sobre o
carater normativo da dignidade e do
valor unico e transcendente de cada
ser humano'?, a expressdo
‘dignidade da pessoa humana’ pode
prestar-se a muitos significados e
assim a possiveis equivocos™ e
“contradicdes que induzem a
perguntar-nos se realmente a igual
dignidade de todos os seres humanos
[...] seja reconhecida, respeitada,
protegida e promovida em toda
circunstancia”™'. Tudo isso nos leva
a reconhecer a possibilidade de uma
quadrupla distin¢do do conceito de
dignidade: dignidade ontoldgica,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn15
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn16

dignidade moral, dignidade social e,
enfim, dignidade existencial. O
sentido mais importante € aquele
ligado a dignidade ontologica, que
compete a pessoa enquanto tal, pelo
simples fato de existir e de ser
querida, criada e amada por Deus.
Esta dignidade ndo pode jamais ser
cancelada e permanece valida para
além de toda circunstancia em que
os individuos venham a se encontrar.
Quando se fala de dignidade moral,
deseja-se referir ao exercicio da
liberdade por parte da criatura
humana. Esta ultima, ainda que
dotada de consciéncia, permanece
sempre sujeita a possibilidade de
agir contra ela. Fazendo assim, o ser
humano se comporta de um modo
que ‘ndo é digno’ da sua natureza de
criatura amada por Deus e chamada
a amar os outros. Mas esta
possibilidade existe. E ndo sé: a
historia atesta que o exercicio da
liberdade contra a lei do amor
revelada pelo Evangelho pode



alcancar picos incalculaveis de
maldade provocada aos outros.
Quando isso acontece, encontra-se
diante de pessoas que parecem ter
perdido qualquer traco de
humanidade, qualquer traco de
dignidade. A este respeito, a
distincdo aqui introduzida ajuda a
discernir propriamente entre o
aspecto da dignidade moral, que
pode ser de fato ‘perdida’, e o aspecto
da dignidade ontoldgica, que nao
pode jamais ser anulada. E é
justamente em razao desta ultima
que se devera trabalhar com todas as
forgas para que todos que
cometeram o mal possam
arrepender-se e converter-se.

8. Restam ainda outras duas
acepcoes possiveis de dignidade:
social e existencial. Quando se fala
de dignidade social, quer-se referir as
condi¢des nas quais uma pessoa se
esta vivendo. Na pobreza extrema,
por exemplo, quando néo se dao as



condi¢des minimas para que uma
pessoa possa viver segundo a sua
dignidade ontoldgica, diz-se que a
vida daquela pessoa tdo pobre é uma
vida ‘indigna’. Esta expressdo nao
indica de nenhum modo um juizo
quanto a pessoa, mas deseja
evidenciar o fato que a sua dignidade
inalienavel foi contradita pela
situacdo na qual é obrigada a viver.
A ultima acepcao é aquela de
dignidade existencial. Sempre mais
frequentemente fala-se hoje de uma
vida ‘digna’ e de uma vida ‘néo
digna’. Com tal indicacao, quer-se
referir a situacdes de tipo existencial:
por exemplo, ao caso de uma pessoa
que, aparentemente tendo todo o
necessario para viver, por diversas
razdes tem dificuldade de viver em
paz, com alegria e esperanca. Em
outras situacoes, é a presenca de
doencas graves, de contextos
familiares violentos, de certas
dependéncias patoldégicas e de outras
dificuldades que levam a



experimentar a propria condicdo de
vida como ‘indigna’ diante da
percepcdo da dignidade ontoldgica
que jamais pode ser obscurecida. As
distingdes aqui introduzidas, em todo
caso, somente recordam o valor
daquela dignidade ontoldgica
enraizada no proprio ser da pessoa
humana e que subsiste para além de
qualquer circunstancia.

9. E util, enfim, recordar que a
definicdo classica da pessoa como
“substancia individual de natureza
racional”™ explicita o fundamento
da sua dignidade. De fato, enquanto
‘substancia individual’, a pessoa
possui dignidade ontologica (isto é,
no nivel metafisico do proprio ser):
ela é um sujeito que, recebendo de
Deus a existéncia, ‘subsiste’, vale
dizer exercita a existéncia de modo
autébnomo. A palavra ‘racional’
compreende todas as capacidades do
ser humano, seja a de conhecer e
entender, seja a de querer, amar,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn17

escolher, desejar. O termo ‘racional’
compreende também todas as
capacidades corporeas intimamente
relacionadas aquelas ja
mencionadas. A expressdo ‘natureza’
indica as condic¢des proprias do ser
humano que tornam possiveis as
varias operacoes e experiéncias que
0 caracterizam: a natureza é o
‘principio do agir’. O ser humano néo
cria a sua natureza, mas a possui
como um dom recebido, podendo
cultivar, desenvolver e enriquecer as
proprias capacidades. Exercendo a
liberdade para cultivar as riquezas
da sua natureza, a pessoa humana se
constroi no tempo. Mesmo se, por
causa dos varios limites ou
condig¢des, ndo é capaz de atuar tais
capacidades, a pessoa subsiste
sempre como ‘substancia individual’,
com toda a sua dignidade. Isto se
verifica, por exemplo, em uma
crianca ainda ndo nascida, em uma
pessoa em estado de inconsciéncia,
em um idoso em agonia.



1. Uma progressiva consciéncia
sobre o carater central da
dignidade humana

10. Ja na antiguidade classica'” se

manifesta uma primeira intuicdo
acerca da dignidade humana, que
procede de uma perspectiva social:
cada ser humano é revestido de uma
dignidade particular, segundo o seu
grau e ao interno de uma
determinada ordem. Do ambito
social, a palavra passou a descrever a
diferente dignidade dos seres
presentes no cosmos. Nesta visao,
todos o0s seres possuem uma
‘dignidade’ propria, segundo a sua
colocacdo na harmonia do todo.
Certamente, alguns expoentes do
pensamento antigo comec¢am a
reconhecer um lugar singular ao ser
humano, enquanto dotado de razado
e, por isso mesmo, capaz de assumir
responsabilidade quanto a si mesmo
e aos outros seres no mundo'® mas
estamos ainda longe de um


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn18
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn19

pensamento capaz de fundar o
respeito pela dignidade de cada
pessoa humana, para além de toda
circunstancia.

Perspectivas biblicas

11. A Revelacdo biblica ensina que
todos os seres humanos possuem
dignidade intrinseca porque sao
criados a imagem e semelhanca de
Deus: “Deus disse: ‘facamos o homem
a nossa imagem, segundo a nossa
semelhanca’ [...]. E Deus criou o ser
humano a sua imagem, a imagem de
Deus o criou, homem e mulher os
criou” (Gn 1, 26-27). A humanidade
tem uma qualidade especifica que a
torna irredutivel a pura
materialidade. A ‘imagem’ ndo define
a alma ou as capacidades
intelectivas, mas a dignidade do
homem e da mulher. Ambos, na
mutua relacdo de igualdade e amor
reciproco, cumprem a funcao de
representar Deus no mundo e sdo



chamados a cuidar do mundo e
cultiva-lo. Sermos criados a imagem
de Deus significa, portanto, possuir
em nos um valor sagrado que
transcende toda distinc¢do sexual,
social, politica, cultural e religiosa. A
nossa dignidade nos é conferida, ndo
é nem pretendida e nem merecida.
Todo ser humano € por si mesmo
amado e querido por Deus e, por isso,
é inviolavel na sua dignidade. No
Exodo, cora¢io do Antigo
Testamento, Deus se mostra como
Aquele que escuta o grito do pobre,
vé a miséria do seu povo, cuida dos
ultimos e dos oprimidos (cf. Ex 3, 7;
22, 20-26). O mesmo ensinamento se
encontra no Codigo Deuterondmico
(cf. Dt 12-26): aqui 0 ensinamento
sobre os direitos transforma-se em
‘manifesto’ da dignidade humana,
particularmente em favor da triplice
categoria do orfao, da viuva e do
estrangeiro (cf. Dt 24, 17). Os antigos
preceitos do Exodo sdo retomados e
atualizados pela pregacdo dos



profetas, os quais representam a
consciéncia critica de Israel. Os
profetas Amos, Oseias, Isaias,
Miqueias e Jeremias tém capitulos
inteiros de denuncia da injustica.
Amos repreende duramente a
opressdo do pobre, o fato de ndo se
reconhecer ao misero nenhuma
dignidade humana fundamental (cf.
Am2,6-7;4,1;5, 11-12). Isaias
pronuncia uma maldi¢do contra
aqueles que espezinham os direitos
dos pobres, negando a eles qualquer
justica: “ai daqueles que fazem
decretos iniquos e escrevem as
pressas sentencas opressivas, para
negar a justica aos miseros” (Is 10,
1-2). Este ensinamento profético é
retomado na literatura sapiencial. O
Eclesiastico equipara a opressdo dos
pobres ao homicidio: “mata o
proximo quem lhe priva do
nutrimento, derrama sangue quem
nega o salario ao operario” (Eclo 34,
22). Nos Salmos, a relacdo religiosa
com Deus passa através da defesa do



fraco e do necessitado: “defendei o
fraco e o 6rfao, ao pobre e ao misero
fazei justica! Salvai o fraco e
indigente, livrai-o da méo dos
malvados!” (Sl 82, 3-4).

12. Jesus nasce e cresce em condicoes
humildes e revela a dignidade dos
necessitados e dos trabalhadores™.
No decurso do seu ministério, Jesus
afirma o valor e a dignidade de todos
aqueles que trazem em si a imagem
de Deus, independentemente da sua
condicdo social e das circunstancias
externas. Jesus abateu as barreiras
culturais e cultuais, dando
novamente dignidade as categorias
dos ‘descartados’ ou aquelas
consideradas as margens da
sociedade: os cobradores de impostos
(cf. Mt 9, 10-11), as mulheres (cf. Jo 4,
1-42), as criangas (cf. Mc 10, 14-15), os
leprosos (cf. Mt 8, 2-3), os doentes (cf.
Mc 1, 29-34), os estrangeiros (cf. Mt
25, 35), as viuvas (cf. Lc 7, 11-15). Ele
cura, alimenta, defende, livra, salva.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn20

Ele é descrito como um pastor
solicito, até pela unica ovelha
perdida (cf. Mt 18, 12-14). Ele mesmo
se identifica com os seus irmaos mais
pequeninos: “aquilo que fizestes ao
menor dos meus, a mim o

fizestes” (Mt 25, 40). Na linguagem
biblica, os ‘pequenos’ ndo sao
somente as criancas, mas também os
discipulos indefesos, os mais
insignificantes, os rejeitados, os
oprimidos, os descartados, 0os pobres,
os marginalizados, os ignorantes, 0s
doentes, os que sdo desqualificados
pelos grupos dominantes. O Cristo
glorioso julgara em base ao amor
para com o proximo, que consiste em
ter assistido o faminto, o sedento, o
estrangeiro, o nu, o doente, o
encarcerado, com os quais Ele
mesmo se identifica (cf. Mt 25, 34-36).
Para Jesus, o bem que for feito a cada
ser humano, independentemente dos
lagos de sangue e de religido, é o
unico critério de juizo. O apostolo
Paulo afirma que cada cristdo deve



comportar-se segundo as exigéncias
da dignidade e do respeito aos
direitos de todos os seres humanos
(cf. Rm 13, 8-10), segundo o
mandamento novo da caridade (cf.
1Cor 13, 1-13).

Desenvolvimentos do pensamento
cristdo

13. O prosseguimento do pensamento
cristdo estimulou e acompanhou os
progressos da reflexdo humana
sobre o tema da dignidade. A
antropologia cristd classica, baseada
sobre a grande tradicdo dos Padres
da Igreja, colocou em relevo a
doutrina do ser humano criado a
imagem e semelhanca de Deus e o
seu papel singular na criacio””. O
pensamento cristdo medieval,
avaliando criticamente a heranca do
pensamento filosoéfico antigo, chegou
a uma sintese da nocdo de pessoa,
reconhecendo o fundamento
metafisico da sua dignidade, como


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn21

atestam as seguintes palavras de
Santo Tomas de Aquino: “pessoa
significa o que de mais nobre existe
em todo o universo, isto é, o
subsistente de natureza raciona
Tal dignidade ontoldgica, na sua
manifestacdo privilegiada através do
livre agir humano, foi
posteriormente ressaltada sobretudo
pelo humanismo cristdo do
Renascimento”. Também na visdo
de pensadores modernos, como
Descartes e Kant, ndo obstante
colocassem em discussdo alguns
fundamentos da antropologia crista
tradicional, encontrar também se
podem fortes ecos da Revelacgao.
Sobre a base de algumas reflexdes
filosoficas mais recentes sobre o
estatuto da subjetividade teorética e
pratica, a reflexdo cristd chegou a
sublinhar ainda mais a grandeza do
conceito de dignidade, alcancando
uma perspectiva original, como por
exemplo o personalismo no século
XX. Tal perspectiva ndo so retoma a

1”[21]


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn23

questdo da subjetividade, mas a
aprofunda na direcdo da
intersubjetividade e das relacdes que
ligam entre si as pessoas humanas™.
A proposta antropolégica crista
contemporanea igualmente se
enriqueceu com o pensamento

proveniente desta ultima visao™.

Tempos atuais

14. Nos nossos dias, o termo
‘dignidade’ é utilizado
prevalentemente para sublinhar o
carater unico da pessoa humana,
incomensuravel em relacdo aos
outros seres do universo. Neste
horizonte, compreende-se o modo
em que € usado o termo dignidade na
Declaragdo das Nacodes Unidas de
1948, em que se trata “da dignidade
inerente a todos os membros da
familia humana e dos seus direitos,
iguais e inaliendveis”. Somente este
carater inaliendvel da dignidade


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn25

humana permite que se fale de
(25]

direitos do homem™.

15. Para esclarecer melhor o conceito
de dignidade, é importante assinalar
que ela ndo € concedida a pessoa por
outros seres humanos, a partir de
seus talentos e qualidades, de modo
que poderia ser eventualmente
retirada. Se a dignidade fosse
concedida a pessoa por outros seres
humanos, entdo ela se daria de modo
condicionado e alienavel e o proprio
significado de dignidade (ainda que
merecedor de grande respeito)
permaneceria exposto ao risco de ser
abolido. Na verdade, a dignidade é
intrinseca a pessoa, ndo conferida a
posteriori, prévia a qualquer
reconhecimento, ndo podendo ser
perdida. Em consequéncia, todos os
seres humanos possuem a mesma e
intrinseca dignidade,
independentemente do fato que
sejam ou ndo capazes de exprimi-la
adequadamente.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn26

16. Por isso, o Concilio Vaticano II
fala da “eminente dignidade da
pessoa humana, superior a todas as
coisas e cujos direitos e deveres sdo
universais e inviolaveis”®”. Como
recorda o incipit da Declaracao
conciliar Dignitatis humanae, “0s
seres humanos tornam-se sempre
mais conscientes da propria
dignidade como pessoa e cresce o
numero daqueles que exigem poder
agir por propria iniciativa,
exercendo sua liberdade
responsavel, movidos pela
consciéncia do dever e ndo obrigados
por medidas coercitivas”®*”, Tal
liberdade de pensamento e de
consciéncia, seja individual ou
comunitaria, ¢ baseada sobre o
reconhecimento da dignidade
humana “como foi-lhes dada a
conhecer pela Palavra de Deus
revelada e pela propria razdo”®. O
mesmo Magistério eclesial
amadureceu, com sempre maior
perfeicdo, o significado de tal


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn28
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn29

dignidade, junto com as exigéncias e
as implicacoes a ele conexas,
chegando a tomada de consciéncia
de que a dignidade de cada ser
humano é tal para além de toda
circunstancia.

2. A Igreja anuncia, promove e
garante a dignidade humana

17. A Igreja proclama a igual
dignidade de todos os seres
humanos, independentemente da
sua condic¢do de vida ou das suas
qualidades. Este anuncio se apoia
sobre uma triplice conviccdo que, a
luz da fé crista, confere a dignidade
humana um valor incomensuravel e
reforca as suas intrinsecas
exigéncias.

Uma imagem indelével de Deus

18. Em primeiro lugar, segundo a
Revelacdo, a dignidade do ser
humano provém do amor do seu
Criador, que imprimiu nele os tracgos



indeléveis da sua imagem (cf. Gn 1,
26), chamando-o a conhecé-lo, ama-lo
e viver uma relacdo de alianca
consigo, bem como na fraternidade,
na justica e na paz com todos 0s
outros homens e mulheres. Nesta
visdo, a dignidade se refere ndo so a
alma, mas a pessoa como unidade
incindivel, e assim € inerente
também ao corpo, o qual participa a
seu modo do ser imagem de Deus da
pessoa humana e é chamado
igualmente a participar da gloria da
alma na beatitude divina.

Cristo eleva a dignidade do homem

19. Uma segunda convic¢do procede
do fato que a dignidade da pessoa
humana foi revelada plenamente
quando o Pai enviou seu Filho, que
assumiu a existéncia humana por
inteiro: “o Filho de Deus, no mistério
da encarnacao, confirmou a
dignidade do corpo e da alma, que
constituem o ser humano”®”. Assim,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn30

unindo-se de certo modo a cada ser
humano através da sua encarnacao,
Jesus Cristo confirmou que o homem
possui uma dignidade inestimavel,
pelo simples fato de pertencer a
mesma comunidade humana e que
esta dignidade ndo pode ser perdida
jamais™. Proclamando que o Reino
de Deus pertence aos pobres, aos
humildes, aqueles que sdo
desprezados, que sofrem no corpo e
no espirito; curando todo tipo de
doenca e de enfermidade, mesmo as
mais dramaticas como a lepra;
afirmando que aquilo que é feito a
essas pessoas é fato a ele, porque ele
esta presente nessas pessoas, Jesus
trouxe a grande novidade do
reconhecimento da dignidade de
cada pessoa, como também e
sobretudo daquelas qualificadas
como ‘indignas’. Este principio novo
na historia, pelo qual o ser humano é
tanto mais ‘digno’ de respeito e de
amor quanto mais é fraco, misero e
sofredor, até o ponto de perder a


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn31

propria ‘figura’ humana, mudou o
rosto do mundo, dando vida a
institui¢bes que se dedicam a cuidar
daqueles que se encontram em
condigoes desfavoraveis: os recém-
nascidos abandonados, os 6rfaos, os
idosos deixados sozinhos, os doentes
mentais, os portadores de doencas
incuraveis ou com graves
malformacdes, os sem-teto.

Uma vocacgdo a plena dignidade

20. A terceira convicgdo diz respeito
ao destino final do ser humano:
depois da criacdo e da encarnacdo, a
ressurreicdo de Cristo nos revela um
aspecto ulterior da dignidade
humana. De fato, “o0 aspecto mais
sublime da dignidade do homem
consiste na sua vocacdo a comunhao
com Deus”®", destinada a durar para
sempre. Desse modo, “a dignidade
[da vida humana] ndo é ligada so as
suas origens, ao seu proceder de
Deus, mas também ao seu fim, ao seu


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn32

destino de comunhao com Deus,
conhecendo-o e amando-o. E a luz
desta verdade que Santo Irineu da
precisdo e arremata a sua exaltacdo
do homem: ‘gloria de Deus’ é sim o0 ‘0
homem que vive’, mas ‘a vida do
homem consiste na visao de
Deus”®,

21. Em consequéncia, a Igreja cré e
afirma que todos os seres humanos,
criados a imagem e semelhanca de
Deus e recriados™ no Filho feito
homem, crucificado e ressuscitado,
sdo chamados a crescer sob a acdo do
Espirito Santo para refletir a gloria
do Pai, naquela mesma imagem,
participando da vida eterna (cf. Jo 10,
15-16.17, 22-24; 2Cor 3, 18; Ef 1, 3-14).
De fato, “a Revelacao [...] faz
conhecer a dignidade da pessoa

humana em toda a sua amplitude”™".
Um empenho pela propria liberdade

22. Ainda que cada ser humano
possua uma inalienavel e intrinseca


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn33
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn35

dignidade desde o inicio da sua
existéncia como dom irrevogavel,
depende da sua decisdo livre e
responsavel exprimi-la e manifesta-
la plenamente ou ofusca-la. Alguns
Padres da Igreja — como S. Irineu e S.
Jodo Damasceno — estabeleceram
uma distin¢do entre a imagem e a
semelhanca de que fala Génesis,
permitindo assim um olhar dindmico
sobre a mesma dignidade humana: a
imagem de Deus é confiada a
liberdade do ser humano para que,
sob a guia e a acdo do Espirito, cresca
a sua semelhanca com Deus e cada
pessoa possa chegar a sua mais alta
dignidade™'. Toda pessoa é chamada
a manifestar em nivel existencial e
moral o carater ontoldgico da sua
dignidade, na medida em que com a
propria liberdade se orienta para o
verdadeiro bem, em resposta ao
amor de Deus. Desse modo, enquanto
é criada a imagem de Deus, de uma
parte, a pessoa humana jamais perde
a sua dignidade e ndo deixa de ser


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn36

chamada a acolher livremente o bem;
de outra parte, enquanto a pessoa
humana responde ao bem, a sua
dignidade pode livremente,
dinamicamente e progressivamente
manifestar-se, crescer e amadurecer.
Isto significa que o ser humano deve
buscar viver a altura da propria
dignidade. Compreende-se entdo em
que sentido o pecado possa ferir e
ofuscar a dignidade humana, como
ato contrario a ela, mas ao mesmo
tempo isso ndo pode jamais cancelar
o fato de o ser humano ter sido
criado a imagem de Deus. A fé
contribui de modo decisivo a ajudar
a razao na sua percepc¢ao da
dignidade humana, bem como para
acolher, consolidar e precisar seus
tracos essenciais, como evidenciou
Bento XVI: “sem o corretivo
fornecido pela religido, também a
razao pode sofrer distor¢oes, como
acontece quando ela é manipulada
pela ideologia ou aplicada em modo
parcial, que ndo tem em conta



plenamente a dignidade da pessoa
humana. Foi este uso distorcido da
razdo, no fim das contas, que deu
origem ao comércio dos escravos e
ainda a muitos outros males sociais,
ndo por ultimo as ideologias
totalitarias do século XX”"°.

3. A dignidade, fundamento dos
direitos e dos deveres humanos

23.Como ja recordado por Papa
Francisco, “na cultura moderna, a
referéncia mais proxima ao principio
da dignidade inalienavel da pessoa é
a Declaragdo universal dos direitos do
homem, que Sao Jodo Paulo II definiu
‘pedra miliar colocada sobre o longo
e dificil caminho do género humano’,
e como ‘uma das mais altas
expressoes da consciéncia
humana’®”, Para resistir as
tentativas de alterar ou cancelar o
significado profundo daquela
Declaracgdo, vale a pena recordar


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn37
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn38

alguns principios essenciais que
devem ser sempre honrados.

Respeito incondicionado a dignidade
humana

24. Em primeiro lugar, ainda que seja
difundida uma sempre maior
sensibilidade quanto ao tema da
dignidade humana, ainda hoje se
observam numerosos mal-
entendidos sobre o conceito de
dignidade, que distorcem o seu
significado. Alguns propdem que
seria melhor usar a expressao
‘dignidade pessoal’ (e direitos ‘da
pessoa’) ao invés de ‘dignidade
humana’ (e direitos do homem),
porque entendem como pessoa
somente ‘um ser que € capaz de
raciocinar’. Em consequéncia,
sustentam que a dignidade e o0s
direitos se deduzem da capacidade
de conhecimento e de liberdade, que
nem todos os seres humanos
possuem. Logo, ndo teria dignidade



pessoal a crianca ainda ndo-nascida,
nem o idoso nao autossuficiente,
nem o portador de deficiéncia
mental®. A Igreja, ao contrario,
insiste no fato que a dignidade de
cada pessoa humana, porque é
intrinseca, permanece ‘para além de
toda circunstancia’ e o seu
reconhecimento ndo pode
absolutamente depender do juizo
sobre a capacidade da pessoa de
entender e de agir livremente. De
outro modo, a dignidade ndo seria,
como tal, inerente a pessoa,
independente dos seus
condicionamentos e merecedora de
um respeito incondicionado.
Somente reconhecendo ao ser
humano uma dignidade intrinseca,
que ndo se perde jamais, é possivel
garantir a tal qualidade um
inviolavel e seguro fundamento. Sem
nenhuma referéncia ontologica, o
reconhecimento da dignidade
humana oscilaria & mercé de
diferentes e arbitrarias avaliacdes. A


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn39

unica condicdo para que se possa
falar de dignidade inerente a pessoa
€ a sua pertenca a espécie humana,
pelo que “os direitos da pessoa sdo
direitos do ser humano”®?,

Uma referéncia objetiva para a
liberdade humana

25. Em segundo lugar, o conceito de
dignidade humana as vezes foi usado
de modo abusivo também para
justificar uma multiplicacédo
arbitraria de novos direitos, muitos
dos quais em contraste com aqueles
originalmente definidos e, ndo raro,
postos em contraste com o direito
fundamental a vida™”, como se fosse
devido garantir a expressdo e a
realizagdo de toda preferéncia
individual ou desejo subjetivo. A
dignidade se identificaria entdo com
uma liberdade isolada e
individualista, que pretende impor
como ‘direitos’, garantidos e
financiados pela coletividade, alguns


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn41

desejos e algumas propensoes
subjetivas. Mas a dignidade humana
ndo pode ser baseada sobre
standards meramente individuais,
nem identificada somente com o
bem-estar psicofisico do individuo.
Ao invés disso, a defesa da dignidade
do ser humano é fundada sobre
exigéncias constitutivas da natureza
humana, que ndo dependem nem do
arbitrio individual, nem do
reconhecimento social. Os deveres
que brotam do reconhecimento da
dignidade do outro e os
correspondentes direitos que disso
derivam tém, pois, um conteudo
concreto e objetivo, fundado sobre a
natureza humana possuida em
comum. Sem uma tal referéncia
objetiva, o conceito de dignidade
acabaria por se sujeitar aos mais
diversos arbitrios, como também aos
interesses de poder.

Estrutura relacional da pessoa
humana



26. A dignidade humana, a luz do
carater relacional da pessoa, ajuda a
superar a perspectiva redutiva de
uma liberdade autorreferencial e
individualista, que pretende criar os
proprios valores prescindindo das
normas objetivas do bem e da
relacdo com os outros seres viventes.
Sempre mais frequentemente existe
o risco de limitar a dignidade a
capacidade de decidir de modo
discricional sobre si e sobre o
proprio destino, independentemente
daquele dos outros, sem ter presente
a pertenca a comunidade humana.
Em tal compreensdo errada da
liberdade, os deveres e os direitos
ndo podem ser mutuamente
reconhecidos, de modo que se cuide
uns dos outros. Na verdade, como
recorda Sao Jodo Paulo II, a liberdade
é colocada “a servico da pessoa e da
sua realizacdo mediante o dom de si
e o0 acolhimento do outro; quando,
porém, é absolutizada em chave
individualista, a liberdade é



esvaziada do seu conteudo originario
e é contradita na sua propria vocagao
e dignidade”™",

27. Desse modo, a dignidade do ser
humano compreende também a
capacidade, insita na mesma
natureza humana, de assumir
obrigacdes para com 0S outros.

28. A diferenca entre o ser humano e
0 restante dos seres viventes, que se
ressalta gracas ao conceito de
dignidade, ndo deve fazer esquecer a
bondade dos outros seres criados,
que existem ndo s6 em func¢ao do
homem, mas também com um valor
proprio e, portanto, como dons a ele
confiados para que sejam cuidados e
cultivados. Assim, enquanto se
reserva ao ser humano o conceito de
dignidade, deve-se afirmar ao
mesmo tempo a bondade criatural do
cosmos inteiro. Como sublinha Papa
Francisco: “Devido a sua dignidade
unica e por ser dotado de


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn42

inteligéncia, o ser humano é
chamado a respeitar a criagdo com as
suas leis internas [...]: ‘Cada criatura
tem a sua propria bondade e a sua
propria perfeicdo [...]. As varias
criaturas, queridas no seu proprio
ser, refletem, cada uma a seu modo,
um raio da infinita sabedoria e
bondade de Deus. Por isso o homem
deve respeitar a bondade propria de
cada criatura, para evitar um uso
desordenado das coisas™*?. Ainda
mais, “hoje somos obrigados a
reconhecer que é possivel sustentar
somente um ‘antropocentrismo
situado’. Quer dizer, reconhecer que
a vida humana é incompreensivel e
insustentavel sem as outras
criaturas”™*’’. Nesta perspectiva, “néo
é irrelevante para nos que muitas
espécies estejam desaparecendo e
que a crise climatica esteja colocando
em perigo a vida de tantos seres”™".
Pertence, de fato, a dignidade do
homem o cuidado com o ambiente,
considerando em particular aquela


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn45

ecologia humana que lhe preserva o
proprio existir.

Libertagdo do ser humano de
condicionamentos morais e sociais

29. Estes pré-requisitos basilares,
ainda que necessarios, nao bastam
para garantir um crescimento da
pessoa que seja coerente com a sua
dignidade. Mesmo se “Deus criou o
homem racional, conferindo-lhe a
dignidade de uma pessoa dotada de
iniciativa e do dominio sobre seus
atos”™! em vista do bem, o livre-
arbitrio frequentemente prefere o
mal ao bem. Por isso, a liberdade
humana tem necessidade de ser, por
sua vez, libertada. Na Carta aos
Galatas, afirmando que “Cristo nos
libertou para que permanecéssemos
livres” (Gal 5, 1), Sao Paulo recorda a
tarefa propria de cada cristao, sobre
cujos ombros pesa uma
responsabilidade de libertacao
extensiva ao mundo inteiro (cf. Rm 8,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn46

19ss). Trata-se de uma libertacao
que, a partir do corac¢do de cada
pessoa, é chamada a difundir-se e a
manifestar a sua forca humanizante
em todas as relacdes.

30. A liberdade é um dom
maravilhoso de Deus. Mesmo quando
nos atrai com sua graca, Deus o faz
de modo tal que jamais a nossa
liberdade seja violada. Seria,
portanto, um grave erro pensar que,
longe de Deus e da sua ajuda,
podemos ser mais livres e, em
consequéncia, sentir-nos mais
dignos. Desligada do seu Criador, a
nossa liberdade ndo pode sendo
enfraquecer-se e ofuscar-se. O
mesmo acontece se a liberdade se
imagina como independente de
qualquer referéncia que nao seja si
mesma e estima toda relacdo com
uma verdade precedente como se
fosse uma ameaca.
Consequentemente, também o
respeito pela liberdade e pela



dignidade dos outros sera
deteriorado. Papa Bento XVI o
explicou: “uma vontade que se cré
radicalmente incapaz de buscar a
verdade e o bem ndo tem razdes
objetivas nem motivos para agir,
sendo aqueles impostos pelos seus
interesses momentaneos e
contingentes, ndo tem uma
‘identidade’ a ser preservada e
construida através de escolhas
verdadeiramente livres e
conscientes. Nao pode, portanto,
reclamar o respeito por parte das
outras ‘vontades’, também elas
desligadas do proprio ser mais
profundo, que possam fazer valer
outras ‘razdes’ ou até mesmo
nenhuma ‘razao’. A ilusao de
encontrar no relativismo moral a
chave para uma pacifica convivéncia
é, de fato, a origem da divisdo e da
negacdo da dignidade dos seres
humanos”*?,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn47

31. Além disso, nao seria realista
afirmar uma liberdade abstrata,
isenta de qualquer condicionamento,
contexto ou limite. Ao invés, “o reto
exercicio da liberdade pessoal exige
precisas condicdes de ordem
econdmica, social, juridica, politica e
cultural””, que permanecem muitas
vezes despercebidas. Neste sentido,
podemos dizer que alguns tém maior
‘liberdade’ que outros. Papa
Francisco se deteve particularmente
sobre este ponto: “alguns nascem em
familias de boas condigoes
econdmicas, recebem boa educacao,
crescem bem nutridos ou possuem
naturalmente capacidades notaveis.
Estes seguramente nao terao
necessidade de um Estado ativo e
requererdo so liberdade. Mas,
evidentemente, nao vale a mesma
regra para uma pessoa deficiente,
para quem nasceu em uma casa
pobre, para quem cresceu com uma
educacao de baixa qualidade e com
escassas possibilidades de cuidar


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn48

como se deve das proprias doencas.
Se a sociedade se rege
primariamente pelos critérios da
liberdade de mercado e da eficiéncia,
ndo havera lugar para estes e a
fraternidade sera ao maximo uma
expressdo romantica”*®. Torna-se,
pois, indispensavel compreender que
“a libertacdo das injusticas promove
a liberdade e a dignidade humana”™*’
em todos os niveis das acoes
humanas. Para que seja possivel uma
auténtica liberdade, “devemos
recolocar a dignidade humana ao
centro e sobre esta pilastra sejam
construidas as estruturas sociais
alternativas de que temos
necessidade”®”. De modo analogo, a
liberdade é frequentemente
obscurecida por tantos
condicionamentos psicoldgicos,
histdricos, sociais, educativos,
culturais. A liberdade real e historica
precisa sempre ser ‘libertada’. E
deve-se ainda reafirmar o


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn49
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn51

fundamental direito a liberdade
religiosa.

32. Ao mesmo tempo, é evidente que
a historia da humanidade mostra um
progresso na compreensao da
dignidade e da liberdade das pessoas,
ndo isento de sombras e perigos de
involucdo. Disso é testemunha o fato
que existe uma crescente aspiragao —
também sob a influéncia cristd, que
continua a ser fermento, mesmo em
sociedades sempre mais
secularizadas — a erradicar o
racismo, a escravidao, a
marginalizacdo das mulheres,
criancas, doentes e pessoas
deficientes. Mas este arduo caminho
esta longe de ser concluido.

4. Algumas graves violacoes da
dignidade humana

33. A luz das reflexdes aqui feitas
acerca do carater central da
dignidade humana, esta ultima secdo
da Declaragdo enfrenta algumas



concretas e graves violacoes da
mesma. Isto é feito no espirito
proprio do magistério da Igreja, que
encontrou plena expressao no
ensinamento dos ultimos Pontifices,
como ja recordado. Papa Francisco,
por exemplo, de uma parte ndo se
cansa de recordar o respeito a
dignidade humana: “todo ser
humano tem direito a viver com
dignidade e a desenvolver-se
integralmente e nenhum pais pode
negar tal direito fundamental. Cada
um 0 possui, mesmo se é pouco
eficiente, mesmo se nasceu ou
cresceu com limitacdes; de fato, isso
ndo diminui a sua imensa dignidade
como pessoa humana, que nao se
funda sobre as circunstancias, mas
sobre o valor do seu ser. Quando este
principio elementar ndo é
salvaguardado, ndo existe futuro
nem para a fraternidade, nem para a
sobrevivéncia da humanidade”®". De
outra parte, o Papa ndo cessa de
indicar a todos as concretas violacoes


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn52

da dignidade humana no nosso
tempo, chamando cada um a
redespertar a responsabilidade e o
empenho concreto.

34. Querendo indicar algumas das
numerosas e graves violacoes da
dignidade humana no mundo
contemporaneo, podemos recordar o
ensinamento do Concilio Vaticano II.
E preciso reconhecer que se opde &
dignidade humana “tudo aquilo que
¢ contrario a vida mesma, como toda
espécie de homicidio, o genocidio, o
aborto, a eutanasia e o suicidio
voluntario”®”. Atenta ainda contra a
nossa dignidade “tudo aquilo que
viola a integridade da pessoa
humana, como as mutilacdes, as
torturas infligidas ao corpo e a
mente, as constri¢oes
psicoldgicas”™. Enfim, “tudo aquilo
que ofende a dignidade humana,
como as condicdes de vida sub-
humana, os encarceramentos
arbitrarios, as deportacgoes, a


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn54

escravidao, a prostituicdo, o
comeércio de mulheres e de jovens, ou
ainda as ignominiosas condicdes de
trabalho com as quais os
trabalhadores sdo tratados como
simples instrumentos de lucro e ndo
como pessoas livres e
responsaveis”®*. E necessério
mencionar aqui o tema da pena de
morte®, que também viola a
dignidade inaliendvel de toda pessoa
humana para além de toda
circunstancia. Deve-se, ao contrario,
reconhecer que “a decidida rejeicdo
da pena de morte mostra até que
ponto é possivel reconhecer a
inalienavel dignidade de cada ser
humano e admitir que tenha um
lugar neste mundo, ja que se ndo o
nego ao pior dos criminosos, ndo o
negarei a ninguém, darei a todos a
possibilidade de partilhar comigo
este planeta, malgrado o que nos
possa separar””®. Parece oportuno
também reafirmar a dignidade das
pessoas que se encontram


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn56
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn57

encarceradas, muitas vezes
obrigadas a viver em condicdes
indignas, como também que a pratica
da tortura afronta, para além de todo
limite, a dignidade propria de cada
ser humano, mesmo no caso de
alguém culpado de graves crimes.

35. Mesmo sem ter a pretensdo de
exaustividade, naquilo que segue
chamamos novamente a atenc¢ao
sobre algumas graves violacoes da
dignidade humana particularmente
atuais.

O drama da pobreza

36. Um dos fendmenos que contribui
consideravelmente para negar a
dignidade de tantos seres humanos é
a pobreza extrema, ligada a desigual
distribuicdo da riqueza. Como ja
sublinhado por S&o Jodo Paulo II,
“uma das maiores injusticas do
mundo contemporaneo consiste
propriamente nisto: que sdo
relativamente poucos aqueles que



possuem muito e muitos aqueles que
nio possuem quase nada. F a
injustica da ma distribuicao dos bens
e dos servigos destinados
originariamente a todos”®”. Além
disso, seria ilusério fazer uma
distingdo sumaria entre ‘paises ricos’
e ‘paises pobres’: ja Bento XVI
reconhecia que “cresce a riqueza
mundial em termos absolutos, mas
aumentam as disparidades. Nos
paises ricos, novas categorias sociais
se empobrecem e nascem novas
pobrezas. Em areas mais pobres,
alguns grupos tém uma espécie de
super-desenvolvimento dissipador e
consumista, que contrasta de modo
inaceitavel com perdurantes
situacdes de miséria desumanizante.
Continua ‘o escandalo de
desigualdades clamorosas
que a dignidade dos pobres é
duplamente negada, seja pela falta
de recursos a disposicdo para
satisfazer as suas necessidades
primarias, seja pela indiferenca com

)33[58]’ em


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn58
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn59

que sdo tratados por aqueles que
vivem a seu lado.

37. Com Papa Francisco deve-se,
portanto, concluir que “aumentou a
riqueza, mas sem equidade, e assim 0
que acontece é que ‘nascem novas
pobrezas’. Quando se diz que o
mundo moderno reduziu a pobreza,
isso se faz medindo-a com critérios
de outras épocas ndo comparaveis
com a realidade atual”®”. Em
consequéncia, a pobreza se difunde
“de muitos modos, como na obsessao
por reduzir os custos do trabalho,
sem dar-se conta das graves
consequéncias que isso provoca,
porque o desemprego que se produz
tem como efeito direto o alargar-se
dos confins da pobreza”®”. Entre
esses “efeitos destrutivos do império
do dinheiro”®" deve-se reconhecer
que “ndo existe pior pobreza do que
aquela que priva do trabalho e da
dignidade do trabalho”*”. Se alguns
nasceram em um pais ou em uma


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn60
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn63

familia onde se tem menos
possibilidade de desenvolvimento, é
necessario reconhecer que isto
contrasta com a sua dignidade, que é
exatamente a mesma daqueles que
nasceram em uma familia ou em um
pais rico. Todos somos responsaveis,
ainda que em diversos graus, desta
evidente iniquidade.

A guerra

38. Outra tragédia que nega a
dignidade humana é o prolongar-se
da guerra, hoje como em todos 0s
tempos: “guerras, atentados,
perseguicdes por motivos raciais e
religiosos e tantas opressoes
contrarias a dignidade humana [...]
vao ‘multiplicando-se dolorosamente
em muitas regides do mundo, de
modo a assumir as fei¢cdes daquela
que se poderia chamar uma ‘terceira
guerra mundial em pedagos””'**,
Com o seu rastro de destruicdo e dor,
a guerra ataca a dignidade humana a


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn64

curto e a longo prazo: “ainda que
reafirmando o direito inalienavel a
legitima defesa, como também a
responsabilidade de proteger aqueles
cuja existéncia é ameacada, devemos
admitir que a guerra é sempre uma
‘derrota da humanidade’. Nenhuma
guerra vale a as lagrimas de uma
made que viu seu filho mutilado ou
morto; nenhuma guerra vale a perda
da vida, ainda que fosse de uma so
pessoa humana, ser sagrado, criado a
imagem e semelhanca do Criador;
nenhuma guerra vale o
envenenamento da nossa casa
comum; nenhuma guerra vale o
desespero de quantos sdo obrigados
a deixar a sua patria e sdo privados,
de um momento a outro, da sua casa
e de todos os vinculos familiares, de
amizade, sociais e culturais que
foram construidos, as vezes ao longo
de geracdes”'®. Todas as guerras,
pelo simples fato de contradizer a
dignidade humana, sdo “conflitos
que ndo resolverdo os problemas,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn65

mas os aumentardo”®. Isto resulta
ainda mais grave no nosso tempo,
quando se tornou normal que, fora
do campo de batalha, morram tantos
civis inocentes.

39. Em consequéncia, também hoje a
Igreja ndo pode sendo fazer suas as
palavras dos Pontifices, repetindo
com Sao Paulo VI: “jamais plus la
guerre, jamais plus la guerre!”™ e
pedindo, junto com Séo Jodo Paulo II,
“a todos, em nome de Deus e em
nome do homem: Nado matai! Nao
preparai aos homens destruicdo e
exterminio! Pensai nos vossos irméos
que sofrem fome e miséria! Respeitai
a dignidade e a liberdade de cada
um!”**”, No nosso tempo
propriamente, este € o grito da Igreja
e de toda a humanidade. Papa
Francisco sublinha, enfim, que “nao
podemos mais pensar na guerra
como solucdo. Diante desta
realidade, hoje é muito dificil
sustentar os critérios racionais


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn66
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn67
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn68

maturados em outros séculos para
falar de uma possivel ‘guerra justa’.
Nunca mais a guerra!”®. Ja que a
humanidade recai frequentemente
nos mesmos erros do passado, “para
construir a paz é necessario sair da
logica da legitimidade da guerra”®.
A intima relacdo que existe entre fé e
dignidade humana torna
contraditorio que a guerra seja
fundada sobre convic¢des religiosas:
“Aqueles que invocam o nome de
Deus para justificar o terrorismo, a
violéncia e a guerra ndo seguem o
caminho de Deus: a guerra em nome
da religido é uma guerra contra a
propria religiao”".

O sofrimento dos migrantes

40. Os migrantes estdo entre as
primeiras vitimas das multiplas
formas de pobreza. Nao s6 a sua
dignidade é negada nos seus
paises”", mas a sua prépria vida é
colocada em risco porque ndo tém


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn69
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn72

mais os meios para formar uma
familia, para trabalhar ou para
nutrir-se””. Uma vez que chegam em
paises que deveriam ser capazes de
acolhé-los, “ndo sao considerados
dignos o bastante para participar da
vida social como qualquer outro, e se
esquece que possuem a mesma
intrinseca dignidade de toda pessoa
[...] Nao se dira jamais que ndo sdo
humanos, mas na pratica, com as
decisdes e os modos de trata-los,
manifesta-se que sdo considerados de
menor valor, menos importantes,
menos humanos””™. E, portanto,
sempre urgente recordar que “cada
migrante é uma pessoa humana que,
enquanto tal, possui direitos
fundamentais inalienaveis que
devem ser respeitados por todos em
todas as situa¢des”’". O seu
acolhimento é um modo importante
e significativo de defender “a
inalienavel dignidade de toda pessoa
humana para além da origem, da cor
ou da religido”"”’,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn74
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn75
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn76

O trdfico de pessoas

41. O trafico de pessoas humanas
deve também ser contado como
violacdo grave da dignidade
humana"®. Ndo constitui uma
novidade, mas o seu
desenvolvimento assume dimensdes
tragicas que estao sob os olhos de
todos, razdo pela qual Papa Francisco
a denunciou em termos
particularmente fortes: “reafirmo
que o ‘trafico de pessoas’ é uma
atividade indigna, uma vergonha
para as nossas sociedades que se
dizem civilizadas! Exploradores e
clientes em todos os niveis deveriam
fazer um sério exame de consciéncia
diante de si mesmos e diante de
Deus! A Igreja renova hoje o seu
forte apelo para que sejam sempre
tuteladas a dignidade e a
centralidade de cada pessoa, no
respeito dos direitos fundamentais,
como a sua Doutrina social
evidencia, direitos que ela pede que


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn77

sejam estendidos realmente 14 onde
ndo sdo reconhecidos a milhdes de
homens e mulheres em todos os
continentes. Num mundo em que se
fala tanto de direitos, parece
estranho que o Unico a os ter seja o
dinheiro”"”,

42. Por tais motivos, a Igreja e a
humanidade ndo devem renunciar a
lutar contra fen6menos como
“comeércio de orgdos e tecidos
humanos, exploracdo sexual de
criancas, trabalho escravizado,
incluida a prostituicao, trafico de
drogas e de armas, terrorismo e
crime internacional organizado. E
tdo grande a dimensdo dessas
situacOes e 0 numero de vidas
inocentes envolvidas, que devemos
evitar qualquer tentacdo de cair em
um nominalismo declamatorio com
efeito tranquilizante sobre as
consciéncias. Devemos cuidar para
que as nossas instituicdes sejam
realmente eficazes na luta contra


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn78

todos esses flagelos””. Diante de
formas tdo diversas e brutais de
negacdo da dignidade humana, é
necessario ser sempre mais
conscientes que “o trafico de pessoas
é um crime contra a humanidade”"?,
que nega substancialmente a
dignidade humana de dois modos
pelo menos: “o trafico [de pessoas]
deturpa a humanidade da vitima,
ofendendo a sua liberdade e
dignidade, mas, ao mesmo tempo,
desumaniza quem o pratica”®”.

Abusos sexuais

43. A profunda dignidade inerente ao
ser humano na sua inteireza de alma
e corpo permite também
compreender por que todo abuso
sexual deixa profundas cicatrizes no
coracdo daquele que o sofre: de fato,
ele se reconhece ferido na sua
dignidade humana. Trata-se de
“sofrimentos que podem durar toda
avida e a que nenhum


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn80
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn81

arrependimento pode remediar. Tal
fendmeno é difuso na sociedade, toca
também a Igreja e representa um
sério obstaculo & sua missdo”™".
Daqui brota o empenho que a Igreja
ndo cessa de exercitar para colocar
fim a todo tipo de abuso, iniciando
do seu interior.

As violéncias contra as mulheres

44. As violéncias contra as mulheres
sdo um escandalo global, que é
sempre mais reconhecido. Se nas
palavras se reconhece a igual
dignidade da mulher, em alguns
paises as desigualdades entre
mulheres e homens sdo gravissimas;
também nos paises mais
desenvolvidos e democraticos a
realidade social concreta testemunha
o fato que frequentemente ndo se
reconhece as mulheres a mesma
dignidade dos homens. Papa
Francisco evidencia este fato quando
afirma que “a organizacdo das


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn82

sociedades em todo o mundo esta
ainda longe de refletir com clareza
que as mulheres tém exatamente a
mesma dignidade e os idénticos
direitos dos homens. Com palavras se
afirmam certas coisas, mas as
decisdes e a realidade gritam outra
mensagem. E um fato que ‘sdo
duplamente pobres as mulheres que
sofrem situacgoes de exclusdo, maus
tratos e violéncia, porque muitas
vezes se encontram com menores
possibilidades de defender os seus
direitos®.

45. Ja Sao Joao Paulo II reconhecia
que “muito ainda resta por fazer
para que o ser mulher e mée ndo
comporte uma discriminacéo. E
urgente obter em toda parte a efetiva
igualdade dos direitos da pessoa e
assim a paridade de salario em
relacdo a paridade de trabalho, tutela
da trabalhadora-mae, justas
progressdes na carreira, igualdade
entre os conjuges no direito de


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn83

familia, o reconhecimento de tudo
quanto é ligado aos direitos e aos
deveres do cidaddo em um regime
democratico”™. As desigualdades
nestes aspectos sdo diversas formas
de violéncia. E recordava também
que “é hora de condenar com vigor,
dando vida a apropriados
instrumentos legislativos de defesa,
as formas de violéncia sexual que,
ndo raro, tém por objeto as
mulheres. Em nome do respeito a
pessoa, ndo podemos ndo denunciar
a difusa cultura hedonista e
mercantil que promove a sisternatica
exploracdo da sexualidade,
induzindo inclusive jovens em tenra
idade a cair nos circuitos da
corrupcdo e a fazerem do seu corpo
uma mercadoria”®”. Entre as formas
de violéncia exercidas sobre as
mulheres, como nao citar a
constricdo ao aborto, que fere seja a
mae que o filho, tdo frequente para
satisfazer o egoismo dos homens? E
como nao citar também as praticas


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn84
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn85

da poligamia que — como recorda o
Catecismo da Igreja Catolica - é
contraria a igual dignidade das
mulheres e dos homens e é ainda
contraria “ao amor conjugal, que é
unico e exclusivo”?®”

46. Neste horizonte de violéncia
contra as mulheres, jamais se
condenara o suficiente o fendomeno
do feminicidio. Neste front o
empenho da inteira comunidade
internacional deve ser compacto e
concreto, como reafirmou Papa
Francisco: “O amor por Maria nos
deve ajudar a gerar atitudes de
reconhecimento e gratiddo para com
a mulher, para com nossas maes e
avas, que sao um baluarte na vida
das nossas cidades. Quase sempre
silenciosas, levam adiante a vida. E o
siléncio e a forca da esperanca.
Obrigado pelo vosso testemunho! [...]
mas olhando as maes e as avos,
desejo convidar-vos a lutar contra
uma chaga que fere 0 nosso


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn86

continente americano: 0s nuMerosos
casos de feminicidio. E sdo muitas as
situacoes de violéncia mantidas em
siléncio além de tantas paredes.
Convido-vos a lutar contra esta fonte
de sofrimento, pedindo que se
promova uma legislacdo e uma
cultura de repudio a toda forma de
violéncia”®,

Aborto

47. A Igreja ndo cessa de recordar
que “a dignidade de cada ser
humano tem um carater intrinseco e
vale desde o momento da sua
concepc¢do até a sua morte natural. A
afirmacdo de uma tal dignidade é o
pressuposto irrenunciavel para a
tutela de uma existéncia pessoal e
social, como também a condicao
necessaria para que a fraternidade e
a amizade social possam realizar-se
entre todos os povos da terra”’®”.
Sobre a base deste valor intocavel da
vida humana, o magistério eclesial


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn88

sempre se pronunciou contra o
aborto. A propdsito, escreve Sao Jodo
Paulo II: “Entre todos os delitos que o
homem pode cometer contra a vida,
o aborto procurado apresenta
caracteristicas que o tornam
particularmente grave e deploravel.
[...] Mas hoje, na consciéncia de
muitos, a percepcdo da sua gravidade
foi-se progressivamente
obscurecendo. A aceitacdo do aborto
na mentalidade, no costume e na
propria lei é sinal eloquente de uma
perigosissima crise do senso moral,
que se torna sempre mais incapaz de
distinguir entre o bem e o mal,
mesmo quando esta em jogo o direito
fundamental a vida. Diante de uma
tdo grave situacdo, é preciso mais
que nunca ter a coragem de encarar
a verdade e de chamar as coisas pelo
seu nome, sem ceder a compromissos
de comodidade ou a tentacdo do
autoengano. A tal proposito, ressoa
categorica a denuncia do Profeta: ‘Ai
daqueles que chamam de bem o mal



e o mal de bem, que mudam as
trevas em luz e a luz em trevas’ (Is 5,
20). Propriamente no caso do aborto,
registra-se a difusdo de uma
terminologia ambigua, como aquela
de ‘interrupcdo da gravidez’, que
tende a esconder sua verdadeira
natureza e a atenuar sua gravidade
na opinido publica. Talvez este
proprio fendmeno linguistico seja
sintoma de um mal-estar das
consciéncias. Mas nenhuma palavra
consegue mudar a realidade das
coisas: o aborto procurado é o
assassinio deliberado e direto, seja
qual for o modo de sua atuagdo, de
um ser humano na fase inicial da sua
existéncia, compreendida entre a
concepcdo e o nascimento”™, As
criancas nascituras sdo assim “os
mais indefesos e inocentes de todos,
aos quais hoje se quer negar a
dignidade humana para poder fazer
deles o que se quer, tirando deles a
vida e promovendo legislagoes de
modo que ninguém o possa


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn89

impedir”®”. Deve-se, portanto,
afirmar com toda forca e clareza,
também no nosso tempo, que “esta
defesa da vida nascente é
intimamente ligada a defesa de
qualquer direito humano. Supde a
convicgdo de que um ser humano é
sempre sagrado e inviolavel, em
qualquer situacdo e em toda fase de
seu desenvolvimento. E um fim em si
mesmo e jamais um meio para
resolver outras dificuldades. Se esta
convicgdo cai, ndo restam solidos e
permanentes fundamentos para a
defesa dos direitos humanos, que
seriam sempre sujeitos as
conveniéncias contingentes dos
poderosos de ocasido. A pura razao é
suficiente para reconhecer o valor
inviolavel de toda vida humana, mas
se a contemplamos também a partir
da fé, ‘cada violacdo da dignidade
pessoal do ser humano grita por
reparacao diante da face de Deus e se
configura como ofensa ao Criador do
homem™®”, Merece aqui ser


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn91

recordado 0 generoso e corajoso
empenho de Santa Teresa de Calcuta
pela defesa de todo concebido.

Maternidadede substitui¢do

48. Além disso, a Igreja toma posicao
contra a pratica da maternidade de
substituicdo, através da qual a
crianca, imensamente digna, torna-se
mero objeto. A este proposito, as
palavras de Papa Francisco sdo de
uma clareza unica: “o caminho da
paz exige o respeito pela vida, de
toda vida humana, a partir daquela
do nascituro no ventre da mae, que
ndo pode ser suprimida, nem se
tornar mercadoria. Quanto a isso,
considero deploravel a pratica da
assim chamada maternidade sub-
rogada, que lesa gravemente a
dignidade da mulher e do filho. Esta
[pratica] se funda sobre a exploragao
de uma situacdo de necessidade
material da mde. Uma crianga é
sempre um dom e nunca objeto de



um contrato. Fago votos, portanto,
que haja um empenho da
comunidade internacional para
proibir em nivel universal tal
pratica”®".

49. A pratica da maternidade de
substituicdo viola, antes de tudo, a
dignidade da crianca. Cada crianca,
desde a concepcao, do nascimento e
no seu crescimento como menino ou
menina, tornando-se adulto, possui
uma dignidade intocavel que se
exprime claramente, ainda que de
modo singular e diferenciado, em
cada fase da sua vida. A crianca tem,
pois, o direito, em virtude da sua
inaliendvel dignidade, de ter uma
origem plenamente humana e nédo
conduzida artificialmente, e de
receber o dom de uma vida que
manifeste, ao mesmo tempo, a
dignidade de quem a doa e de quem
a recebe. O reconhecimento da
dignidade da pessoa humana
comporta ainda aquele da dignidade


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn92

da unido conjugal e da procriacao
humana em todas as suas dimensdes.
Nesta direcao, o legitimo desejo de
ter um filho ndo pode ser
transformado em um ‘direito ao
filho’ que ndo respeita a dignidade
deste mesmo filho, como destinatario
do dom gratuito da vida®.

50. A maternidade de substituicdo
viola, ao mesmo tempo, a dignidade
da mulher que é obrigada ou que
decide livremente submeter-se a tal
pratica. Com esta, a mulher se separa
do filho que nela cresce e se torna
um simples meio, sujeito ao lucro ou
ao desejo arbitrario de outrem. Isso
afronta totalmente a dignidade
fundamental de todo ser humano e o
seu direito de ser sempre
reconhecido por si mesmo e ndo
como instrumento para outros fins.

Eutandsia e suicidio assistido

51. Existe um caso particular de
violagdo da dignidade humana que é


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn93

mais silencioso, mas que esta
ganhando muito terreno. Apresenta
a peculiaridade de utilizar um
conceito errado de dignidade
humana para fazé-lo voltar-se contra
a vida mesma. Tal confusdo, muito
comum hoje, vem a luz quando se
fala de eutanasia. Por exemplo, as
leis que reconhecem a possibilidade
da eutanasia ou do suicidio assistido
designam-se as vezes como ‘leis da
morte digna’ (death with dignity
acts). E muito difusa a ideia que a
eutandsia ou o suicidio assistido
sejam coerentes com o respeito a
dignidade da pessoa humana. Diante
desse fato, deve-se reafirmar com
forca que o sofrimento ndo faz
perder ao doente aquela dignidade
que lhe é prépria de modo intrinseco
e inaliendvel, mas pode tornar-se
ocasido para reforcar os vinculos da
mutua pertenca e para tomar maior
consciéncia da preciosidade de cada
pessoa para a humanidade inteira.



52. Certamente, a dignidade do
doente em condigdes criticas ou
terminais requer esforcos adequados
e necessarios para aliviar o seu
sofrimento mediante 0s oportunos
cuidados paliativos, evitando toda
obsessdo terapéutica ou intervencoes
desproporcionais. Os cuidados
paliativos respondem ao “dever
constante de compreensdo pelas
necessidades do doente:
necessidades de assisténcia, alivio da
dor, necessidades emocionais,
afetivas e espirituais”®®. Mas tal
esforco é totalmente diverso, distinto,
antes contrario a decisdo de eliminar
a propria vida ou a vida de outrem
sob o peso do sofrimento. A vida
humana, mesmo em uma condicao
de dor, é portadora de uma
dignidade que deve ser sempre
respeitada, que ndo pode ser perdida
e Cujo respeito permanece
incondicionado. Nao existem
algumas condig¢oes, em falta das
quais a vida humana deixe de ser


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn94

dignamente tal e por isso possa ser
suprimida: “A vida tem a mesma
dignidade e o mesmo valor para cada
um: o respeito pela vida do outro é o
mesmo que se deve pela propria
existéncia”®. Ajudar o suicida a
matar-se é, portanto, uma ofensa
objetiva contra a dignidade da
pessoa que o pede, mesmo que se
esteja realizando um seu desejo:
“devemos acompanhar até a morte,
mas ndo provocar a morte ou ajudar
qualquer forma de suicidio. Recordo
que deve ser sempre privilegiado o
direito ao cuidado e ao cuidado para
todos, para que os mais fracos, em
particular os idosos e doentes, ndo
sejam jamais descartados. A vida é
um direito, ndo a morte, a qual
precisa ser acolhida, ndo aplicada. E
este principio ético se refere a todos,
ndo so aos cristaos ou aos que tém
f6”!. Como ja acenado, a dignidade
de cada um, ainda que fraco ou
sofredor, implica a dignidade de
todos.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn95
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn96

O descarte das pessoas com
deficiéncia

53. Um critério para verificar a real
atencdo a dignidade de cada
individuo é, obviamente, a
assisténcia fornecida aos mais
desvalidos. O nosso tempo,
infelizmente, ndo se distingue muito
por tal cuidado: na verdade, vai-se
impondo uma cultura do descarte™®®,
Para contrastar tal tendéncia, é
merecedora de especial atencdo e
solicitude a condicao daqueles que se
encontram em uma situacgdo de
déficit fisico ou psiquico. Tal
condigdo de particular
vulnerabilidade®”, tdo relevante nas
narracgoes do Evangelho, interroga
universalmente sobre o que significa
ser pessoa humana, propriamente a
partir de um estado de deficiéncia. A
questdo da imperfeicdo humana
comporta claras implicacdes também
do ponto de vista sociocultural, ja
que em algumas culturas as pessoas


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn98

com deficiéncia sofrem
marginalizacdo, sendo opressao,
sendo tratadas como ‘descartaveis’.
Realmente, cada ser humano, seja
qual for a condicdo de
vulnerabilidade em que venha a se
encontrar, recebe a sua dignidade
pelo fato mesmo de ser querido e
amado por Deus. Por tal motivo,
deve-se favorecer o mais possivel a
inclusdo e a participacdo ativa na
vida social e eclesial de todos aqueles
que sdo de alguma forma marcados
pela fragilidade ou deficiéncia®®.

54. Numa perspectiva mais ampla,
deve-se recordar que a “caridade,
coracao do espirito da politica, é
sempre um amor preferencial pelos
ultimos, o qual esta por detras de
toda acdo realizada em favor deles.
[...] ‘Cuidar da fragilidade quer dizer
forca e ternura, quer dizer luta e
fecundidade em meio a um modelo
funcionalista e privatista, que
conduz inexoravelmente a ‘cultura


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn99

do descarte’. [...] Significa assumir o
presente na sua situacdo mais
marginal e angustiante e ser capaz
de ungi-lo com dignidade’. Assim,
certamente dar-se-a vida a uma
atividade intensa, porque ‘tudo deve
ser feito para tutelar a condicdo e a
dignidade da pessoa humana’"*",

Teoria de género (gender)

55. A Igreja deseja, em primeiro
lugar, “reafirmar que cada pessoa,
independentemente da propria
orientacdo sexual, deve ser
respeitada na sua dignidade e
acolhida com respeito, cuidando de
evitar ‘toda marca de injusta
discriminacdo’ e particularmente
toda forma de agressdo e
violéncia”™*”, Por esta razio,
denuncia-se como contrario a
dignidade humana o fato que em
alguns lugares ndo poucas pessoas
sdo encarceradas, torturadas e até


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn100
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn101

mesmo privadas da vida unicamente
pela sua orientacdo sexual.

56. Ao mesmo tempo, a Igreja
evidencia os intensos pontos criticos
da teoria de género (gender). A tal
propdasito, Papa Francisco recordou
que: “o caminho da paz exige o
respeito dos direitos humanos,
segundo aquela simples, mas clara,
formulacao contida na Declaragdo
universal dos direitos humanos, cujo
75° aniversario celebramos ha
pouco. Trata-se de principios
racionalmente evidentes e
comumente aceitados. Infelizmente,
as tentativas realizadas nas ultimas
décadas para introduzir novos
direitos, ndo plenamente
consistentes em relacdo aqueles
originalmente definidos e néo
sempre aceitaveis, deram espaco a
colonizacOes ideoldgicas, entre as
quais tem um papel central a teoria
de género (gender), que é
perigosissima porque cancela as



diferencas na pretensdo de tornar
todos iguais”™"".

57. Em mérito a teoria de género,
sobre cuja consisténcia cientifica
muitas tém sido as discussdes na
comunidade dos especialistas, a
Igreja recorda que a vida humana,
em todos 0s seus componentes,
fisicos e espirituais, € um dom de
Deus, que se deve acolher com
gratiddo e colocar a servico do bem.
Querer dispor de si, como prescreve
a teoria de género,
independentemente desta verdade
basilar da vida humana como dom,
ndo significa outra coisa sendo ceder
a antiquissima tenta¢do do homem
que se faz Deus e entrar em
concorréncia com o verdadeiro Deus
do amor, revelado no Evangelho.

58. Uma segunda observacdo sobre a
teoria de género refere-se a sua
tentativa de negar a maior das
diferencas possiveis entre os seres


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn102

viventes: a diferenca sexual. Tal
diferenca fundante é ndo s6 a maior,
mas a mais bela e a mais potente: na
dualidade homem-mulher, ela
alcanca a mais admiravel
reciprocidade e é assim a fonte
daquele milagre, que ndo deixa de
surpreender-nos, qual é a chegada de
novos seres humanos ao mundo.

59. Neste sentido, o respeito ao
proprio corpo e aquele dos outros é
essencial diante da proliferagdo dos
pretensos novos direitos, propostos
pela teoria de género. Tal ideologia
“propde uma sociedade sem
diferencas de sexo e esvazia a base
antropoldgica da familia”"*. E, pois,
inaceitavel que “algumas ideologias
deste tipo, que pretendem responder
a certas aspiracoes as vezes
compreensiveis, tentem impor-se
como um pensamento unico que
determine a educacdo das criancas.
Néao se deve ignorar que o sexo
biologico (sex) e o papel sociocultural


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn103

do sexo (gender) podem-se distinguir,
mas néo separar”'®, Devem-se
rejeitar todas aquelas tentativas de
obscurecer a referéncia a
insuprimivel diferenca sexual entre
homem e mulher: “Nao podemos
separar o que € masculino e
feminino da obra criada por Deus,
que é anterior a todas as nossas
decisdes e experiéncias e onde
existem elementos bioldgicos que
ndo podem ser ignorados”™*. Cada
pessoa humana, somente quando
pode reconhecer e aceitar esta
diferenca na reciprocidade, torna-se
capaz de descobrir plenamente a si
mesma, a propria dignidade e a
propria identidade.

Mudanga de sexo

60. A dignidade do corpo ndo pode
ser considerada inferior aquela da
pessoa como tal. O Catecismo da
Igreja Catolica nos convida
expressamente a reconhecer que “o


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn104
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn105

corpo do homem participa da
dignidade de ‘imagem de Deus
Tal verdade merece ser recordada
sobretudo quando se trata do tema
da mudanca de sexo. O ser humano é
composto de corpo e alma, unidos de
modo incindivel, sendo que o corpo é
o lugar vivente em que a
interioridade da alma se expande e
se manifesta, inclusive através da
rede das rela¢cdes humanas.
Constituindo o ser da pessoa, alma e
corpo participam daquela dignidade
que conota o ser humano™. A
propasito, deve-se recordar que o
corpo humano participa da
dignidade da pessoa, enquanto é
dotado de significados pessoais,
particularmente na sua condicao
sexuada””. E no corpo, de fato, que
cada pessoa se reconhece gerada por
outros e é através do seu corpo que
homem e mulher podem estabelecer
uma relacdo de amor capaz de gerar
outras pessoas. Sobre a necessidade
de respeitar a ordem natural da

335[105]


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn106
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn107
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn108

pessoa humana, Papa Francisco
ensina que “a criacdo nos precede e
deve ser reconhecida como dom. Ao
mesmo tempo, somos chamados a
cuidar da nossa humanidade e isso
significa em primeiro lugar respeita-
la e aceita-la assim como foi
criada”™®. Daqui deriva que
qualquer intervencdo de mudanca de
sexo normalmente se arrisca a
ameacar a dignidade unica que a
pessoa recebeu desde o momento da
concepcdo. Isto ndo significa excluir
a possibilidade que uma pessoa
portadora de anomalias dos genitais,
ja evidentes desde o nascimento ou
que se manifestem sucessivamente,
possa decidir-se por receber
assisténcia medica com o fim de
resolver tais anomalias. Neste caso, a
intervencdo ndo configuraria uma
mudanca de sexo no sentido aqui
entendido.

Violéncia digital


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn109

61. O progresso das tecnologias
digitais, que oferecem muitas
possibilidades para promover a
dignidade humana, tende sempre
mais a criacdo de um mundo em que
crescem a exploracdo, a exclusdo e a
violéncia, que podem chegar a lesar
a dignidade da pessoa humana.
Pense-se como é facil, através desses
meios, colocar em perigo a boa fama
de qualquer pessoa com noticias
falsas e calunias. Sobre este ponto,
Papa Francisco sublinha que “ndo é
sadio confundir a comunica¢ao com
o simples contato virtual. Realmente,
‘o ambiente digital é também um
territorio de soliddo, manipulacao,
exploracdo e violéncia, até o caso
extremo da dark web. Os meios de
comunicacdo digitais podem expor
ao risco de dependéncia, de
isolamento e de progressiva perda de
contato com a realidade concreta,
obstaculizando o desenvolvimento
de relacdes interpessoais auténticas.
Novas formas de violéncia se



difundem através das redes sociais,
por exemplo o cyberbullying; a web é
também um canal de difusdo da
pornografia e de exploracdo das
pessoas para fins sexuais ou através
dos jogos de azar”"*. E é assim que,
ali onde crescem as possibilidades de
conexdo, paradoxalmente acontece
que cada um se encontre sempre
mais isolado e empobrecido de
relacdes interpessoais: “na
comunicacio digital, quer-se mostrar
tudo e cada individuo torna-se objeto
de olhares que esquadrinham,
desnudam e divulgam, muitas vezes
de maneira anonima. Dilui-se o
respeito pelo outro e assim, ao
mesmo tempo em que 0 apago,
ignoro e mantenho a distancia, posso
invadir a sua vida, sem nenhum
pudor, até ao extremo”™”. Tais
tendéncias representam um lado
obscuro do progresso digital.

62. Nesta perspectiva, se a tecnologia
deve servir a dignidade humana, e


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn110
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn111

ndo causar-lhe dano, e se ela deve
promover a paz ao invés da
violéncia, entdo a comunidade
humana deve ser proativa no
enfrentar estas tendéncias, no
respeito pela dignidade humana, e
promover o bem: “neste mundo
globalizado ‘os mass media podem
ajudar a fazer-nos sentir mais
proximos uns dos outros; a fazer-nos
perceber um renovado sentido de
unidade da familia humana que
impele a solidariedade e ao empenho
sério por uma vida mais digna. [...].
Podem ajudar-nos nisto,
particularmente hoje, quando as
redes da comunicacdo humana
alcancaram desenvolvimentos
inauditos. Em especial, a internet
pode oferecer maiores possibilidades
de encontro e de solidariedade entre
todos, e esta é uma coisa boa, é um
dom de Deus’. E, porém, necessario
verificar continuamente se as atuais
formas de comunicacao nos
orientam efetivamente ao encontro



generoso, a busca sincera da verdade
plena, ao servico, a proximidade aos
ultimos, ao esforgo de construir o
bem comum”"'Y,

Conclusao

63. Na ocorréncia do 75° aniversario
da promulgacdo da Declarag¢do
universal dos direitos do homem
(1948), Papa Francisco reafirmou que
esse documento “é como uma via
preferencial sobre a qual muitos
passos adiante ja foram dados, mas
faltam ainda tantos outros, e as vezes
infelizmente se volta atras. O
empenho pelos direitos humanos ndo
termina nunca! A este proposito, sou
proximo a todos aqueles que, sem
publicidade, na vida concreta de
cada dia, lutam e pagam
pessoalmente para defender os
direitos de quem ndo conta”™"”.

64. E nesse espirito que, com a
presente Declaracgdo, a Igreja
ardentemente exorta a colocar o


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn112
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn113

respeito pela dignidade da pessoa
humana, para além de toda
circunstancia, ao centro dos esforgos
pelo bem comum e de todo
ordenamento juridico. O respeito
pela dignidade de cada um e de todos
é, de fato, a base imprescindivel para
a existéncia mesma de cada
sociedade que se pretende fundada
sobre o justo direito e ndo na forca
do poder. Sobre a base do
reconhecimento da dignidade
humana se sustentam os direitos
humanos fundamentais, que
precedem e fundam toda
convivéncia civil™?.

65. A cada pessoa e, a0 mesmo
tempo, a cada comunidade humana
compete portanto a tarefa da
concreta e efetiva realizacdo da
dignidade humana, enquanto aos
Estados compete ndo somente tutela-
la, mas também garantir aquelas
condicdes necessarias para que ela
possa florescer na promocao integral


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn114

da pessoa humana: “na atividade
politica é preciso recordar que ‘além
de qualquer aparéncia, cada um é
imensamente sagrado e merece o
nosso afeto e a nossa dedicagao”"".

66. Também hoje, diante de tantas
violacdes da dignidade humana que
ameacam seriamente o futuro da
humanidade, a Igreja encoraja a
promocao da dignidade de cada
pessoa humana, sejam quais forem
as suas qualidades fisicas, psiquicas,
culturais, sociais e religiosas. Ela o
faz com esperanca, certa da forca
que brota do Cristo Ressuscitado, que
revelou plenamente a dignidade
integral de todo homem e de toda
mulher. Esta certeza torna-se apelo
nas palavras de Papa Francisco: “A
cada pessoa deste mundo peco que
ndo se esqueca desta sua dignidade,
que ninguém tem direito de tirar-
The”!"*!,


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn115
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn116

O Sumo Pontifice Francisco, na
Audiéncia concedida ao subscrito
Prefeito, juntamente com o Secretario
para a Seg¢do Doutrinal do Dicastério
para a Doutrina da Fé, no dia 25 de
marcgo de 2024, aprovou a presente
Declaracdo, decidida na Sessdo
Ordindria deste Dicastério, realizada
em 28 de fevereiro de 2024, e ordenou
a sua publicagdo.

Dado em Roma, na sede do Dicastério
para a Doutrina da Fé, aos 2 de abril
de 2024, 19° aniversdario de morte de
Séo Jodo Paulo II.

Victor Manuel Card. Fernandez
Prefeito

Mons. Armando Matteo
Secretario para a Secao Doutrinal
Ex Audientia Die 25.03.2024

FRANCISCUS



" S. Jodo Paulo II, Angelus com
pessoas portadoras de deficiéncia na
Catedral de Osnabriick (16 de
novembro de 1980): Insegnamenti 111/
2(1980), 1232.

" Francisco, Exort. ap. Laudate Deum
(4 de outubro de 2023), n. 39:
L’Osservatore Romano (4 de outubro
de 2023), III.

“l Em 1948, as Nacdes Unidas
adotaram a Declaragdo universal dos
direitos do homem, que se compde de
trinta artigos. A palavra “dignidade”
aparece por cinco vezes, em pontos
estratégicos: nas primeiras palavras
do Preambulo e na primeira frase do
Artigo 1°. Esta dignidade é declarada
“Inerente a todos os membros da
familia humana” (Preambulo) e
“todos os seres humanos nascem
livres e iguais em dignidade e
direitos” (Artigo 1°).

®' Pondo atengdo somente a época
moderna, vé-se como a Igreja


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/20231004-laudate-deum.html

progressivamente acentuou a
importancia da dignidade humana. O
tema foi desenvolvido em particular
na Enciclica Rerum novarum (1891)
do Papa Ledo XIII, na Enciclica
Quadragesimo anno (1931) do Papa
Pio XI e no Discurso ao Congresso da
Unido Catdlica Italiana das
Obstétricas (1951) do Papa Pio XII. O
Concilio Vaticano II aprofundou
particularmente esta tematica,
dedicando-lhe um inteiro
documento, com a Declaracao
Dignitatis humanae (1965) e
discutindo a liberdade humana na
Constituicdo pastoral Gaudium et
spes (1965).

'S, Paulo VI, Audiéncia geral (4 de
setembro de 1968): Insegnamenti VI
(1968), 886.

1S, Jodo Paulo II, Discurso a III¢
Conferéncia Geral do Episcopado
Latino-americano (28 de janeiro de



1979), I11.1-2: Insegnamentill/1 (1979),
202-203.

] Bento XVI, Discurso aos
participantes da Assembleia Geral da
Pontificia Academia para a Vida (13
de fevereiro de 2010): Insegnamenti
VI/1 (2011), 218.

I Bento XVI, Discurso aos
participantes da reunido do Banco de
Desenvolvimento do Conselho da
Europa (12 de junho de 2010):
Insegnamenti VI/1 (2011), 912-913.

® Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
n. 178: AAS 105 (2013), 1094, que cita
S. Jodo Paulo II, Angelus com pessoas
portadoras de deficiéncia na Catedral
de Osnabrlick (16 de novembro
de1980): Insegnamenti I111/2 (1980),
1232.

1 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 8: AAS 112
(2020), 971.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html

191 thidem, n. 277: AAS 112 (2020),
10609.

M 1hidem, n. 213: AAS 112 (2020),
1045.

"2 Ibidem, n. 213: AAS 112 (2020),
1045, que cita Francisco, Mensagem
aos participantes da Conferéncia
internacional “Os direitos humanos
no mundo contemporaneo:
conquistas, omissoes, negacoes” (10
de dezembro de 2018): L’Osservatore
Romano (10-11 de dezembro de
2018), 8.

131 A Declaragdo de 1948 das Nagdes
Unidas foi seguida e ulteriormente
elaborada pelo Pacto internacional
das Nacdes Unidas sobre os direitos
civis e politicos, de 1966, e pelo Ato
final da Conferéncia sobre a
segurancga e a cooperagdo na Europa,
de 1975.

141 Cf. Comissdo Teoldgica
Internacional, Dignidade e direitos da


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

pessoa humana (1983), Introducdo, 3.
Um compéndio do ensinamento
catdlico sobre a dignidade humana
se encontra no Catecismo da Igreja
Catolica, no capitulo intitulado “A
dignidade da pessoa humana”, nn.
1700-1876.

5] Prancisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 22: AAS
112 (2020), 976.

"% Boécio, Contra Eutychen et
Nestorium, c. 3: PL 64, 1344: “persona
est rationalis naturae individua
substantia”. Cf. S. Boaventura,In I
Sententiarum, d. 25, a. 1, q. 2; S.
Tomads de Aquino, Summa Theologiae,
I,q.29,a. 1, resp.

"7 Como néo é a finalidade desta
Declaracgdo redigir um tratado
exaustivo sobre a noc¢do de
dignidade, por exigéncia de
brevidade acena-se em via
exemplificativa somente a cultura
classica greco-romana, enquanto



ponto de referéncia da primeira
reflexdo filosofica e teologica crista.

181 Cf. p. ex. Cicero, De officiis I,
105-106: “Sed pertinet ad omnem
officii quaestionem semper in
promptu habere, quantum natura
hominis pecudibus reliquisque beluis
antecedat [...]. Atque etiam si
considerare volumus, quae sit in
natura excellentia et dignitas,
intellegemus, quam sit turpe
diffluere luxuria et delicate ac
molliter vivere quamque honestum
parce, continenter, severe,

sobrie” (Scriptorum Latinorum
Bibliotheca Oxoniensis, ed. M.
Winterbottom, Oxford 1994, 43).
Traducdo: “Em toda investigacao
sobre o dever, € preciso ter presente
quanto a natureza do homem é
superior aquela dos animais
domésticos e de todas as outras feras
[...]. E ainda, se pensamos na
exceléncia e na dignidade da
natureza humana,



compreenderemos quanto seja torpe
nadar nos prazeres e viver na
lascivia e na moleza; ao contrario,
quanto seja decoroso conduzir uma
vida parca, moderada, séria e
sObria”.

199 cf. S. Paulo VI, Discurso durante a
Peregrinacgdo a Terra Santa: Visita a
Basilica da Anunciag¢do em Nazaré (5
de janeiro de 1964): AAS56 (1964),
166-170.

200 Fntre as inumeraveis referéncias,
cf. p. ex. S. Clemente de Roma, 1
Clem. 33, 4s: PG 1, 273; Te6filo de
Antioquia, Ad Aut.l, 4: PG 6, 1029; S.
Clemente de Alexandria, Strom. 111,
42, 5-6: PG 8, 1145; Ibidem, V1, 72, 2:
PG 9, 293; S. Irineu de Lido, Adv. haer.
V, 6, 1: PG 7, 1137-1138; Origenes, De
princ. 111, 6,1: PG 11, 333; S.
Agostinho, De Gen. ad litt. VI, 12: PL
34, 348. De Trin. X1V, 8, 11: PL 42,
1044-1045.



1S, Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 1, q. 29, a. 3, resp.:
“persona significat id quod est
perfectissimum in tota natura,
scilicet subsistens in rationali
natura”.

21 pode-se pensar p. ex. a Pico della
Mirandola e ao seu conhecido texto
Oratio de hominis dignitate (1486).

3 para um pensador judeu como E.
Levinas (1906-1995), o ser humano é
qualificado pela sua liberdade

enquanto se descobre infinitamente
responsavel pelo outro ser humano.

4 Alguns grandes pensadores
cristdos dos séculos XIX e XX, come
Séo J. H. Newman, Beato A. Rosmini,
J. Maritain, E. Mounier, K. Rahner, H.
U. von Balthasar, entre outros,
chegaram a propor uma visdo do
homem que pode validamente
dialogar com as correntes de
pensamento do inicio de século XXI,



qualquer que seja a sua inspiracao,
sem excluir os pds-modernos.

3 por este motivo, a “Declaragdo
universal dos direitos do homem [...]
sugere implicitamente que a origem
dos direitos humanos inaliendveis se
situa na dignidade de toda pessoa
humana”: Comissdo Teoldgica
Internacional, Em busca de uma ética
universal: novo olhar sobre a lei
natural (2009), n. 115.

% Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes (7 de dezembro de
1965), n. 26: AAS 58 (1966), 1046; todo
0 primeiro capitulo da primeira
parte da Constituicdo (nn. 11-22) é
dedicado a “Dignidade da pessoa
humana”.

27 Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humanae (7 de dezembro
de 1965), n. 1: AAS 58 (1966), 929.

28] thidem, n. 2:AAS 58 (1966), 931.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_po.html

9 Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Instrucdo Dignitas personae (8 de
setembro de 2008), n. 7: AAS 100
(2008), 863. Cf. S. Irineu de Lido, Adv.
haer.V, 16, 2: PG 7, 1167-1168.

39 Como “com a encarnacéo o Filho
de Deus se uniu de certo modo a cada
homem” (Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes (7 de dezembro
de 1965), n. 22: AAS 58 (1966), 1042),
a dignidade de cada homem nos é
revelada por Cristo na sua plenitude.

31 Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes (7 de dezembro de
1965), n. 19: AAS 58 (1966), 1038.

3213, Jodo Paulo II, Carta enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995),n. 38: AAS 87 (1995), 443, que
cita S. Irineu de Lido, Adv. haer. 1V,
20,7: PG 7,1037-1038.

B3] Cristo deu aos batizados uma nova
dignidade, aquela de “filhos de


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

Deus”: cf. Catecismo da Igreja
Catolica, nn. 1213, 1265, 1270, 1279.

B4 Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humanae (7 de dezembro
de 1965), n. 9: AAS 58 (1966), 935.

BSI Cf, S. Irineu de Lido, Adv. haer. V,
6,1.V,8,1.V,16,2: PG 7, 1136-1138.
1141-1142. 1167-1168; S. Joao
Damasceno, De fide orth. 2, 12: PG 94,
917-930.

381 Bento XVI, Discurso em
Westminster Hall (17 de setembro de
2010): Insegnamenti VI/2 (2011), 240.

37 Prancisco, Audiéncia geral (12 de
agosto de 2020): L’Osservatore
Romano (13 de agosto de 2020), 8,
que cita S. Joao Paulo II, Discurso a
Assembleia Geral das Nacgdes Unidas
(2 de outubro de 1979), 7 e Id.,
Discurso a Assembleia Geral das
Nacgdes Unidas (5 de outubro de
1995), 2.



B8 Cf. Congregacdo para a Doutrina
da Fé, Instrucgdo Dignitas personae (8
de setembro de 2008), n. 8: AAS 100
(2008), 863-864.

39 Comissdo Teoldgica Internacional,
Liberdade religiosa para o bem de
todos (2019), n. 38.

401 Francisco, Discurso aos membros
do Corpo Diplomadtico acreditado
junto a Santa Sé para as felicitagoes
de ano novo (8 de janeiro de 2024):
L’Osservatore Romano (8 de janeiro
de 2024), 3.

'S, Jodo Paulo II, Carta enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), n. 19: AAS 87 (1995), 422.

2l Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), n. 69: AAS 107
(2015), 875, que cita o Catecismo da
Igreja Catolica, n. 339.

3 Francesco, Exort. ap. Laudate
Deum (4 de outubro de 2023), n. 67:



L’Osservatore Romano (4 de outubro
de 2023), IV.

“Y Ibidem, n. 63: L’Osservatore
Romano (4 de outubro de 2023), IV.

) catecismo da Igreja Catdlica, n.
1730.

48l Bento XVI, Mensagem para a
celebragdo da 44° Jornada mundial da
paz (1° de janeiro de 2011), n. 3:
Insegnamenti VI/2 (2011), 979.

“7) pontificio Conselho para a Justica
e a Paz, Compéndio da Doutrina social
da Igreja, n. 137.

481 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 109: AAS
112 (2020), 1006.

9 pontificio Conselho para a Justica
e a Paz, Compéndio da Doutrina social
da Igreja, n. 137.

591 Francisco, Discurso aos
participantes do Encontro mundial



dos movimentos populares (28 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
858.

5U Prancisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 107: AAS
112 (2020), 1005-1006.

52 Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes (7 de dezembro de
1965), n. 27: AAS 58 (1966), 1047.

531 Ihidem.
541 Thidem.

31 Cf. Catecismo da Igreja Catélica, n.
2267 e Congregacao para a Doutrina
da Fé, Carta aos Bispos sobre a nova
redacgdo do n. 2267 do Catecismo da
Igreja Catolica sobre a pena de morte
(1° de agosto de 2018), nn. 7-8.

561 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 269: AAS
112 (2020), 1065.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html

57'S, Jodo Paulo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 de
dezembro de 1987), n. 28: AAS 80
(1988), 549.

81 Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), n. 22:
AAS 101 (2009), 657, que cita S. Paulo
VI, Carta enc. Populorum progressio
(26 de marco de 1967), n. 9: AAS 59
(1967), 261-262.

59 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 21: AAS
112 (2020), 976, que cita Bento XVI,
Carta enc. Caritas in veritate (29 de
junho de 2009), n. 22: AAS 101 (2009),
657.

1 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 20: AAS
112 (2020), 975-976. Cf. também a
“Oracao ao Criador” ao final da
mesma enciclica.

U Ihidem, n. 116: AAS 112 (2020),
1009, que cita Id., Discurso aos



participantes do Encontro mundial
dos movimentos populares (28 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
851-852.

521 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 162: AAS
112 (2020), 1025, que cita Id.,
Discurso aos membros do Corpo
Diplomadtico acreditado junto a Santa
Sé (12 de janeiro de 2015): AAS 107
(2015), 165.

631 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 25: AAS
112 (2020), 978, que cita Id.,
Mensagem para a 49¢ Jornada
mundial da paz (1° de janeiro de
2016): AAS 108 (2016), 49.

4 Prancisco, Mensagem aos
participantes da VI edi¢do do “Forum
de Paris sur la Paix” (10 de novembro
de 2023): L’Osservatore Romano (10
de novembro de 2023), 7, que cita Id.,
Audiéncia geral (23 de marco de



2022): L’Osservatore Romano (23 de
marco de 2022), 3.

%! Francisco, Discurso a Conferéncia
das Partes da Convengdo-Quadro das
Nacgdes Unidas sobre as mudangas
climaticas (COP 28) (2 de dezembro
de 2023): L’Osservatore Romano (2 de
dezembro de 2023), 2.

%6 cf. S. Paulo VI, Discurso as Nagdes
Unidas (4 de outubro de 1965): AAS
57 (1965), 881.

7S, Jodo Paulo II, Carta enc.
Redemptor hominis (4 de marco de
1979), n. 16: AAS 71 (1979), 295.

8] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 258: AAS
112 (2020), 1061.

691 Francisco, Discurso ao Conselho de
Seguranca das Nagoes Unidas (14 de
junho de 2023): L’Osservatore
Romano (15 de junho de 2023), 8.



"% Francisco, Discurso na Jornada
mundial de oragdo pela paz (20 de
setembro de 2016): L’Osservatore
Romano (22 de setembro de 2016), 5.

" Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti (3 de outubro de 2020), n. 38:
AAS 112 (2020), 983: “Em
consequéncia, “seja reafirmado o
direito a ndo emigrar, isto €, a estar
em condi¢Oes de permanecer na
propria terra”“, que cita Bento XVI,
Mensagem para a 99¢ Jornada
mundial do Migrante e do Refugiado
(12 de outubro de 2012): AAS 104
(2012), 908.

721 Cf, Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti (3 de outubro de 2020), n. 38:
AAS 112 (2020), 982-983.

31 Ihidem, n. 39: AAS 112 (2020), 983.

741 Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), n. 62:
AAS 101 (2009), 697.



5] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 39: AAS
112 (2020), 983.

7 pode ser util aqui recordar a
declaracao de Paulo III sobre a
dignidade dos homens descobertos
nas terras do “Novo Mundo”, na Bula
Pastorale officium (29 de maio
de1537), onde estabelece — sob pena
de excomunhdo — que os habitantes
daqueles territdrios, “mesmo se estao
fora do seio da Igreja [...] ndo devem
ser privados da sua liberdade ou do
dominio sobre as suas coisas, porque
sdo homens e, por isso, capazes de fé
e de salvacdo” (“licet extra gremium
Ecclesiae existant, non tamen sua
libertate, aut rerum suarum dominio
[...] privandos esse, et cum homines,
ideoque fidei et salutis capaces sint”):
DH 1495.

7 Francisco, Discurso aos
participantes da Plendria do
Pontificio Conselho da Pastoral para



0s Migrantes e os Itinerantes (24 de
maio de 2013): AAS 105 (2013),
470-471.

"8 Prancisco, Discurso a Organizag¢do
das Nagdes Unidas (25 de setembro
de 2015): AAS 107 (2015), 1039.

) Francisco, Discurso a um grupo de
Embaixadores por ocasido da
apresentacdo das Credenciais (12 de
dezembro de 2013): L’Osservatore
Romano (13 de dezembro de 2013), 8.

801 Francisco, Discurso aos
participantes da Conferéncia
internacional sobre o trdfico de
pessoas (11 de abril de 2019): AAS
111 (2019), 700.

81 Documento Final da XV Assembleia
Geral Ordindria do Sinodo dos Bispos
(27 de outubro de 2018), n. 29.

821 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 23: AAS
112 (2020), 977, que cita Id., Exort.



ap. Evangelii gaudium (24 de
novembro de 2013), n. 212: AAS 105
(2013), 1108.

8315, Jodo Paulo II, Carta as mulheres
(29 de junho de 1995), n. 4:
Insegnamenti XVIII/1 (1997), 1874.

54 Ibidem, n. 5: InsegnamentiXVIII/1
(1997), 1875.

31 Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1645.

3¢ Francisco, Discurso por ocasido da
Celebragdo Mariana — Virgen de la
Puerta (20 de janeiro de 2018): AAS
110 (2018), 329.

87 Francisco, Discurso aos
participantes da Assembleia Plenaria
da Congregacgdo para a Doutrina da
Fé (21 de janeiro de 2022):
L’Osservatore Romano (21 de janeiro
de 2022), 8.



33 S, Jodo Paulo II, Carta enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), 58: AAS 87 (1995), 466-467.
Sobre o tema do respeito devido aos
embrides humanos, cf. Congregacao
para a Doutrina da Fé, Instrucao
Donum vitae (22 de fevereiro de
1987): “A praxe de manter em vida
embrides humanos, in vivo ou in
vitro, para finalidades experimentais
ou comerciais, € totalmente contraria
a dignidade humana” (I, 4): AAS 80
(1988), 82.

®1 Prancisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
213: AAS 105 (2013), 1108.

9 rhidem.

U Francisco, Discurso aos membros
do Corpo Diplomadtico acreditado
junto a Santa Sé para as felicitagoes
de ano novo (8 de janeiro de 2024):
L’Osservatore Romano (8 de janeiro
de 2024), 3.



2 Cf. Congregacdo para a Doutrina
da Fé, Instrucgdo Dignitas personae (8
de setembro de 2008), n. 16: AAS 100
(2008), 868-869. Todos estes aspectos
sdo recordados com precisdo na
Instrucdo Donum vitae (22 de
fevereiro de 1987): AAS 80 (1988),
71-102, da mesma Congregacao.

3 Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Carta Samaritanus bonus(14 de
julho de 2020), V, n. 4: AAS 112
(2020), 925.

541 Cf, Ibidem, V, n.1: AAS 112 (2020),
919.

3 Francisco, Audiéncia geral (9 de
fevereiro de 2022): L’Osservatore
Romano (9 de fevereiro de 2022), 3.

9] Cf, sobretudo Francisco, Carta enc.
Fratelli tutti (3 de outubro de 2020),
nn. 18-21: AAS 112 (2020), 975-976:
“O descarte mundial”. O n. 188 da
mesma enciclica chega a identificar
uma “cultura do descarte”.



7 Cf. Francisco, Discurso aos
participantes do Congresso
promovido pelo Pontificio Conselho
para a Promogdo da Nova
Evangelizagdo (21 de outubro de
2017): L’Osservatore Romano (22 de
outubro de 2017), 8: “A
vulnerabilidade pertence a esséncia
do homem?”.

% Cf. Francisco, Mensagem por
ocasido da Jornada internacional das
pessoas com deficiéncia (3 de
dezembro de 2020): AAS 112 (2020),
1185-1186.

9 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), nn. 187-188:
AAS 112 (2020), 1035-1036, que cita
Id., Discurso ao Parlamento Europeu
(25 de novembro de 2014): AAS 106
(2014), 999, e Id., Discurso a classe
dirigente e ao Corpo diplomadtico,
Bangui - Republica Centro-africana
(29 de novembro de 2015): AAS 107
(2015) 1320.



19 Francisco, Exort. ap. Amoris
laetitia (19 de marco de 2016), n. 250:
AAS 108 (2016), 412-413, que cita
Catecismo da Igreja Catdlica, n. 2358

10U Francisco, Discurso aos membros
do Corpo Diplomatico acreditado
junto a Santa Sé para as felicitacoes
de ano novo (8 de janeiro de 2024):
L’Osservatore Romano (8 de janeiro
de 2024), 3.

192 Francisco, Exort. ap. Amoris
laetitia (19 de marco de 2016), n. 56:
AAS 108 (2016), 334.

1931 Ihidem, que cita a XIV Assembleia
Geral Ordinaria do Sinodo dos
Bispos, Relatio finalis (24 de outubro
de 2015), 58.

194 Prancisco, Exort. ap. Amoris
laetitia (19 de marco de 2016), n. 286:
AAS 108 (2016), 425.

1931 catecismo da Igreja Catdlica, n.
364.



1% 15to vale também para o respeito
devido aos corpos dos defuntos; cf. p.
ex. Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Instrucdo Ad resurgendum cum
Christo (15 de agosto de 2016), n. 3:
AAS 108 (2016), 1290: “Sepultando os
corpos dos fiéis defuntos, a Igreja
confirma a fé na ressurreicao da
carne e pretende ressaltar a alta
dignidade do corpo humano como
parte integrante da pessoa, de cuja
historia o corpo participa”. Para uma
abordagem mais completa, cf.
Comissdo Teoldgica Internacional,
Problemas atuais de escatologia
(1990), n. 5: “O homem chamado a
ressurreicao”.

(071 cf, Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), n. 155: AAS
107 (2015), 909.

1% Francisco, Exort. ap. Amoris
laetitia (19 de marco de 2016), n. 56:
AAS 108 (2016), 344



19 Francisco, Exort. ap. Christus vivit
(25 de marco de 2019), n. 88: AAS 111
(2019), 413, que cita o Documento
Final da XV Assembleia Geral
Ordinaria do Sinodo dos Bispos (27 de
outubro de 2018), n. 23.

M9 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 42: AAS
112 (2020), 984.

MM Prancisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 205: AAS
112 (2020), 1042, que cita Id.,
Mensagem para a 48" Jornada
mundial das Comunicac¢des Sociais
(24 de janeiro de 2014): AAS 106
(2014), 113.

1121 Prancisco, Angelus (10 de
dezembro de 2023): L’Osservatore
Romano (11 de dezembro de 2023),
12.

U131 Cf. Comissdo Teoldgica
Internacional, Dignidade e direitos da
pessoa humana (1983), n. 2.



M4 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 195: AAS
112 (2020), 1038, que cita Id., Exort.
ap. Evangelii gaudium (24 de
novembro de 2013), n. 274: AAS 105
(2013), 1130.

151 Prancisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), n. 205: AAS 107
(2015), 928.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/dignitas-
infinita/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/dignitas-infinita/
https://opusdei.org/pt-br/article/dignitas-infinita/
https://opusdei.org/pt-br/article/dignitas-infinita/

	Dignitas infinita
	Apresentação
	Introdução


