
opusdei.org

Dignitas infinita

"Dignitas infinita", este é o título
da declaração sobre o tema da
dignidade humana elaborada
pelo Dicastério para a Doutrina
da Fé, publicada em 8 de abril
de 2024

20/09/2024

DICASTÉRIO PARA A DOUTRINA DA
FÉ

Declaração Dignitas infinita sobre
a dignidade humana



Apresentação

No Congresso de 15 de março de
2019, a então Congregação para a
Doutrina da Fé decidiu encaminhar
“a redação de um texto,
evidenciando a imprescindibilidade
do conceito de dignidade da pessoa
humana ao interno da antropologia
cristã e ilustrando o alcance e as
implicações benéficas em nível
social, político e econômico, tendo
em conta os últimos
desenvolvimentos do tema em
âmbito acadêmico e as suas
ambivalentes compreensões no
contexto atual”. Um primeiro projeto
a respeito, elaborado com a ajuda de
alguns especialistas durante o ano de
2019, foi considerado insatisfatório
pela Consulta reservada da
Congregação, realizada em 8 de
outubro do mesmo ano.

Procedeu-se à elaboração ex novo de
outro delineamento do texto por



parte do Ofício Doutrinal, em base à
contribuição de diversos
especialistas. O esboço foi
apresentado e discutido durante a
Consulta reservada de 4 de outubro
de 2021. Em janeiro de 2022, o novo
esboço foi apresentado na Sessão
Plenária da Congregação, na qual os
Membros resolveram abreviar e
simplificar o texto.

Em 6 de fevereiro de 2023, o novo
texto emendado foi avaliado pela
Consulta reservada, que propôs
algumas outras modificações. A nova
versão foi submetida à avaliação da
Sessão Ordinária do Dicastério (Feria
IV) de 3 de maio de 2023. Os
Membros concordaram que o
documento, com algumas
modificações, poderia ser publicado.
O Santo Padre Francisco aprovou os 
Deliberata desta Feria IV durante a
Audiência concedida a mim em 13 de
novembro de 2023. Nesta ocasião,
pediu-me ainda para evidenciar no



texto algumas temáticas
estreitamente conexas ao tema da
dignidade, como por exemplo o
drama da pobreza, a situação dos
migrantes, as violências contra as
mulheres, o tráfico de pessoas, a
guerra e outras. Para honrar o
melhor possível tais indicações do
Santo Padre, a Sessão Doutrinal do
Dicastério dedicou um Congresso ao
estudo da Carta encíclica Fratelli
tutti, que oferece uma original
análise e aprofundamento da
questão da dignidade humana ‘para
além de toda circunstância’.

Com carta datada de 2 de fevereiro
de 2024, em vista da Feria IV do
sucessivo 28 de fevereiro, foi enviada
aos Membros do Dicastério um novo
esboço do texto, notavelmente
modificado, com a seguinte
observação: “Esta ulterior redação
foi necessária para vir ao encontro
de um específico pedido do Santo
Padre. Ele explicitamente solicitou

https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/


que se fixasse melhor a atenção
sobre graves violações atuais da
dignidade humana, no sulco da
encíclica Fratelli tutti. O Ofício
Doutrinal se incumbiu assim de
reduzir a parte inicial [...] e de
elaborar mais detalhadamente
quanto indicado pelo Santo Padre”. A
Sessão Ordinária do Dicastério, em
28 de fevereiro de 2024, enfim
aprovou o texto da atual Declaração.
Na Audiência concedida a mim,
juntamente com o Secretário da
Seção Doutrinal, Mons. Armando
Matteo, em 25 de março de 2024, o
Santo Padre aprovou a presente 
Declaração e ordenou a sua
publicação.

A elaboração do texto, que durou
cinco anos, permite entender que se
encontra diante de um documento
que, pela seriedade e centralidade do
tema no pensamento cristão,
precisou de um notável processo de
amadurecimento para chegar à

https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/


redação definitiva que hoje
publicamos.

Nas primeiras três partes, a 
Declaração recorda princípios
fundamentais e pressupostos
teóricos, a fim de oferecer
importantes esclarecimentos que
podem evitar as frequentes
confusões que se verificam no uso do
termo ‘dignidade’. Na quarta parte,
apresenta algumas situações
problemáticas atuais, em que a
imensa e inalienável dignidade que
corresponde a todo ser humano não
é adequadamente reconhecida. A
denúncia de tais graves violações da
dignidade humana é um gesto
necessário porque a Igreja nutre a
profunda convicção que não se pode
separar a fé da defesa da dignidade
humana, a evangelização da
promoção de uma vida digna, a
espiritualidade do empenho pela
dignidade de todos os seres
humanos.



Tal dignidade de todos os seres
humanos pode, de fato, ser entendida
como ‘infinita’ (dignitas infinita),
como São João Paulo II afirmou em
um encontro com pessoas portadoras
de certas limitações ou deficiências*,
a fim de mostrar como a dignidade
de cada ser humano vai além de toda
aparência exterior ou de toda
característica da vida concreta das
pessoas.

Papa Francisco, na Carta encíclica 
Fratelli tutti, quis sublinhar com
particular insistência que esta
dignidade existe ‘para além de toda
circunstância’, convidando todos a
defendê-la em todo contexto cultural,
em todo momento da existência de
uma pessoa, independentemente de
qualquer deficiência física,
psicológica, social ou também moral.
A este propósito, a Declaração se
esforça por mostrar que nos
encontramos diante de uma verdade
universal, que todos precisamos

https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/


reconhecer como condição
fundamental para que as nossas
sociedades sejam verdadeiramente
justas, pacíficas, sadias e, por fim,
autenticamente humanas.

O elenco dos temas escolhidos pela 
Declaração não é certamente
exaustivo. Os assuntos tratados são,
porém, aqueles que permitem
exprimir vários aspectos da
dignidade humana que hoje podem
ser obscurecidos na consciência de
muitas pessoas. Alguns serão
facilmente compartilháveis por
diversos setores das nossas
sociedades, outros menos. Seja como
for, todos nos parecem necessários,
porque no seu conjunto ajudam a
reconhecer a harmonia e a riqueza
do pensamento, que brota do
Evangelho, acerca da dignidade.

Esta Declaração não tem a pretensão
de exaurir um argumento tão rico e
decisivo, mas deseja fornecer alguns



elementos de reflexão que ajudam a
tê-lo presente no complexo momento
histórico em que vivemos. Assim, em
meio a tantas preocupações e
ansiedades, não perderemos a
estrada e não nos exporemos a mais
lacerantes e profundos sofrimentos.

Víctor Manuel Card. Fernández

Prefeito

Introdução

1. Uma dignidade infinita,
inalienavelmente fundada no seu
próprio ser, é inerente a cada pessoa
humana, para além de toda
circunstância e em qualquer estado
ou situação se encontre. Este
princípio, que é plenamente
reconhecível também pela pura
razão, coloca-se como fundamento



do primado da pessoa humana e da
tutela de seus direitos. A Igreja, à luz
da Revelação, reafirma de modo
absoluto esta dignidade ontológica
da pessoa humana, criada à imagem
e semelhança de Deus e redimida em
Cristo Jesus. Desta verdade extrai as
razões do seu empenho em favor
daqueles que são mais fracos e
menos dotados de poder, insistindo
sempre “sobre o primado da pessoa
humana e sobre a defesa da sua
dignidade para além de toda
circunstância”[1].

2. Desta dignidade ontológica e do
valor único e eminente de cada
mulher e de cada homem que
existem neste mundo fez-se eco a 
Declaração universal dos direitos do
homem (10 de dezembro de 1948) por
parte da Assembleia Geral das
Nações Unidas[2]. Fazendo memória
do 75º aniversário deste Documento,
a Igreja vê a ocasião para proclamar
novamente a própria convicção de

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn2
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn3


que, criado por Deus e redimido por
Cristo, cada ser humano deve ser
reconhecido e tratado com respeito e
com amor, em razão da sua
inalienável dignidade. Tal
aniversário oferece à Igreja também
a oportunidade para esclarecer
alguns equívocos que surgem
frequentemente acerca da dignidade
humana e para enfrentar algumas
graves e urgentes questões concretas
relacionadas a esta.

3. Desde o início da sua missão,
impelida pelo Evangelho, a Igreja se
esforçou para afirmar a liberdade e
para promover os direitos de todos
os seres humanos[3]. Nos últimos
tempos, graças à voz dos Pontífices,
desejou formular mais
explicitamente tal empenho através
do renovado apelo pelo
reconhecimento da dignidade
fundamental que corresponde à
pessoa humana. São Paulo VI disse
que “nenhuma antropologia se

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn4


iguala àquela da Igreja sobre a
pessoa humana, considerada
também singularmente, acerca de
sua originalidade, sua dignidade, seu
caráter intocável, da riqueza de seus
direitos fundamentais, sua
sacralidade, sua educabilidade, sua
aspiração a um desenvolvimento
completo, sua imortalidade”[4].

4. São João Paulo II, em 1979, durante
a Terceira Conferência do
Episcopado Latino-americano em
Puebla, afirmou: “a dignidade
humana representa um valor
evangélico, que não pode ser
desprezado sem grave ofensa ao
Criador. Esta dignidade é
espezinhada, em nível individual,
quando não são considerados
devidamente valores como a
liberdade, o direito de professar a
religião, a integridade física e
psíquica, o direito aos bens
essenciais, à vida. É espezinhada, em
nível social e político, quando o

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn5


homem não pode exercitar o seu
direito à participação, ou é
submetido a injustas e ilegítimas
coerções ou a torturas físicas ou
psíquicas etc. (...) Se a Igreja se faz
presente na defesa ou na promoção
da dignidade do homem, ela o faz em
conformidade à sua missão que,
mesmo sendo de caráter religioso e
não social ou político, não pode
renunciar a considerar o homem no
seu ser integral”[5].

5. Em 2010, diante da Pontifícia
Academia para a Vida, Bento XVI
afirmou que a dignidade da pessoa é
“um princípio fundamental que a fé
em Jesus Cristo Ressuscitado sempre
defendeu, sobretudo quando é
desatendido em relação aos sujeitos
mais simples e indefesos”[6]. Em outra
ocasião, falando aos economistas,
disse que “a economia e a finança
não existem para si mesmas, elas não
são outra coisa que um instrumento,
um meio. Seu fim é unicamente a

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn6
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn7


pessoa humana e sua plena
realização na dignidade. É este o
único capital que é oportuno
salvar”[7].

6. Desde os inícios de seu pontificado,
Papa Francisco convidou a Igreja a
“confessar um Pai que ama
infinitamente cada ser humano” e a
“descobrir que ‘com isso mesmo lhe
confere uma dignidade infinita’”[8],
sublinhando com força que tal
imensa dignidade representa um
dado originário que se precisa
reconhecer com lealdade e acolher
com gratidão. Sobre tal
reconhecimento e acolhimento é
possível fundar uma nova
coexistência entre os seres humanos,
que modele a socialidade em um
horizonte de autêntica fraternidade:
unicamente “reconhecendo a
dignidade de cada pessoa humana,
podemos fazer renascer entre todos
uma aspiração mundial à
fraternidade”[9]. Segundo Papa

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn8
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn9
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn10


Francisco, “esta fonte de dignidade
humana e de fraternidade está no
Evangelho de Jesus Cristo”[10], mas é
também uma convicção à qual a
razão humana pode chegar através
da reflexão e do diálogo, dado que
“se é preciso respeitar em toda
situação a dignidade dos outros, é
porque nós não inventamos ou
supomos tal dignidade, mas porque
existe efetivamente neles um valor
superior em relação às coisas
materiais e às circunstâncias, que
exige que sejam tratados de outro
modo. Que cada ser humano possui
uma dignidade inalienável é uma
verdade correspondente à natureza
humana, para além de qualquer
mudança cultural”[11]. Na verdade,
conclui Papa Francisco, “o ser
humano possui a mesma dignidade
inviolável em qualquer época
histórica e ninguém pode sentir-se
autorizado pelas circunstâncias a
negar esta convicção ou a não agir
em consequência”[12]. Em tal

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn11
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn12
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn13


horizonte, a sua encíclica Fratelli
tutti já constitui uma Magna Charta
dos deveres atuais voltados a
salvaguardar e promover a
dignidade humana.

Um esclarecimento fundamental

7. Ainda que agora exista um
consenso quase geral sobre a
importância e também sobre o
caráter normativo da dignidade e do
valor único e transcendente de cada
ser humano[13], a expressão
‘dignidade da pessoa humana’ pode
prestar-se a muitos significados e
assim a possíveis equívocos[14] e
“contradições que induzem a
perguntar-nos se realmente a igual
dignidade de todos os seres humanos
[...] seja reconhecida, respeitada,
protegida e promovida em toda
circunstância”[15]. Tudo isso nos leva
a reconhecer a possibilidade de uma
quádrupla distinção do conceito de
dignidade: dignidade ontológica, 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn14
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn15
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn16


dignidade moral, dignidade social e,
enfim, dignidade existencial. O
sentido mais importante é aquele
ligado à dignidade ontológica, que
compete à pessoa enquanto tal, pelo
simples fato de existir e de ser
querida, criada e amada por Deus.
Esta dignidade não pode jamais ser
cancelada e permanece válida para
além de toda circunstância em que
os indivíduos venham a se encontrar.
Quando se fala de dignidade moral,
deseja-se referir ao exercício da
liberdade por parte da criatura
humana. Esta última, ainda que
dotada de consciência, permanece
sempre sujeita à possibilidade de
agir contra ela. Fazendo assim, o ser
humano se comporta de um modo
que ‘não é digno’ da sua natureza de
criatura amada por Deus e chamada
a amar os outros. Mas esta
possibilidade existe. E não só: a
história atesta que o exercício da
liberdade contra a lei do amor
revelada pelo Evangelho pode



alcançar picos incalculáveis de
maldade provocada aos outros.
Quando isso acontece, encontra-se
diante de pessoas que parecem ter
perdido qualquer traço de
humanidade, qualquer traço de
dignidade. A este respeito, a
distinção aqui introduzida ajuda a
discernir propriamente entre o
aspecto da dignidade moral, que
pode ser de fato ‘perdida’, e o aspecto
da dignidade ontológica, que não
pode jamais ser anulada. E é
justamente em razão desta última
que se deverá trabalhar com todas as
forças para que todos que
cometeram o mal possam
arrepender-se e converter-se.

8. Restam ainda outras duas
acepções possíveis de dignidade:
social e existencial. Quando se fala
de dignidade social, quer-se referir às
condições nas quais uma pessoa se
está vivendo. Na pobreza extrema,
por exemplo, quando não se dão as



condições mínimas para que uma
pessoa possa viver segundo a sua
dignidade ontológica, diz-se que a
vida daquela pessoa tão pobre é uma
vida ‘indigna’. Esta expressão não
indica de nenhum modo um juízo
quanto à pessoa, mas deseja
evidenciar o fato que a sua dignidade
inalienável foi contradita pela
situação na qual é obrigada a viver.
A última acepção é aquela de 
dignidade existencial. Sempre mais
frequentemente fala-se hoje de uma
vida ‘digna’ e de uma vida ‘não
digna’. Com tal indicação, quer-se
referir a situações de tipo existencial:
por exemplo, ao caso de uma pessoa
que, aparentemente tendo todo o
necessário para viver, por diversas
razões tem dificuldade de viver em
paz, com alegria e esperança. Em
outras situações, é a presença de
doenças graves, de contextos
familiares violentos, de certas
dependências patológicas e de outras
dificuldades que levam a



experimentar a própria condição de
vida como ‘indigna’ diante da
percepção da dignidade ontológica
que jamais pode ser obscurecida. As
distinções aqui introduzidas, em todo
caso, somente recordam o valor
daquela dignidade ontológica
enraizada no próprio ser da pessoa
humana e que subsiste para além de
qualquer circunstância.

9. É útil, enfim, recordar que a
definição clássica da pessoa como
“substância individual de natureza
racional”[16] explicita o fundamento
da sua dignidade. De fato, enquanto
‘substância individual’, a pessoa
possui dignidade ontológica (isto é,
no nível metafísico do próprio ser):
ela é um sujeito que, recebendo de
Deus a existência, ‘subsiste’, vale
dizer exercita a existência de modo
autônomo. A palavra ‘racional’
compreende todas as capacidades do
ser humano, seja a de conhecer e
entender, seja a de querer, amar,

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn17


escolher, desejar. O termo ‘racional’
compreende também todas as
capacidades corpóreas intimamente
relacionadas àquelas já
mencionadas. A expressão ‘natureza’
indica as condições próprias do ser
humano que tornam possíveis as
várias operações e experiências que
o caracterizam: a natureza é o
‘princípio do agir’. O ser humano não
cria a sua natureza, mas a possui
como um dom recebido, podendo
cultivar, desenvolver e enriquecer as
próprias capacidades. Exercendo a
liberdade para cultivar as riquezas
da sua natureza, a pessoa humana se
constrói no tempo. Mesmo se, por
causa dos vários limites ou
condições, não é capaz de atuar tais
capacidades, a pessoa subsiste
sempre como ‘substância individual’,
com toda a sua dignidade. Isto se
verifica, por exemplo, em uma
criança ainda não nascida, em uma
pessoa em estado de inconsciência,
em um idoso em agonia.



1. Uma progressiva consciência
sobre o caráter central da
dignidade humana

10. Já na antiguidade clássica[17] se
manifesta uma primeira intuição
acerca da dignidade humana, que
procede de uma perspectiva social:
cada ser humano é revestido de uma
dignidade particular, segundo o seu
grau e ao interno de uma
determinada ordem. Do âmbito
social, a palavra passou a descrever a
diferente dignidade dos seres
presentes no cosmos. Nesta visão,
todos os seres possuem uma
‘dignidade’ própria, segundo a sua
colocação na harmonia do todo.
Certamente, alguns expoentes do
pensamento antigo começam a
reconhecer um lugar singular ao ser
humano, enquanto dotado de razão
e, por isso mesmo, capaz de assumir
responsabilidade quanto a si mesmo
e aos outros seres no mundo[18], mas
estamos ainda longe de um

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn18
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn19


pensamento capaz de fundar o
respeito pela dignidade de cada
pessoa humana, para além de toda
circunstância.

Perspectivas bíblicas

11. A Revelação bíblica ensina que
todos os seres humanos possuem
dignidade intrínseca porque são
criados à imagem e semelhança de
Deus: “Deus disse: ‘façamos o homem
à nossa imagem, segundo a nossa
semelhança’ [...]. E Deus criou o ser
humano à sua imagem, à imagem de
Deus o criou, homem e mulher os
criou” (Gn 1, 26-27). A humanidade
tem uma qualidade específica que a
torna irredutível à pura
materialidade. A ‘imagem’ não define
a alma ou as capacidades
intelectivas, mas a dignidade do
homem e da mulher. Ambos, na
mútua relação de igualdade e amor
recíproco, cumprem a função de
representar Deus no mundo e são



chamados a cuidar do mundo e
cultivá-lo. Sermos criados à imagem
de Deus significa, portanto, possuir
em nós um valor sagrado que
transcende toda distinção sexual,
social, política, cultural e religiosa. A
nossa dignidade nos é conferida, não
é nem pretendida e nem merecida.
Todo ser humano é por si mesmo
amado e querido por Deus e, por isso,
é inviolável na sua dignidade. No 
Êxodo, coração do Antigo
Testamento, Deus se mostra como
Aquele que escuta o grito do pobre,
vê a miséria do seu povo, cuida dos
últimos e dos oprimidos (cf. Ex 3, 7;
22, 20-26). O mesmo ensinamento se
encontra no Código Deuteronômico
(cf. Dt 12-26): aqui o ensinamento
sobre os direitos transforma-se em
‘manifesto’ da dignidade humana,
particularmente em favor da tríplice
categoria do órfão, da viúva e do
estrangeiro (cf. Dt 24, 17). Os antigos
preceitos do Êxodo são retomados e
atualizados pela pregação dos



profetas, os quais representam a
consciência crítica de Israel. Os
profetas Amós, Oseias, Isaías,
Miqueias e Jeremias têm capítulos
inteiros de denúncia da injustiça.
Amós repreende duramente a
opressão do pobre, o fato de não se
reconhecer ao mísero nenhuma
dignidade humana fundamental (cf. 
Am 2, 6-7; 4, 1; 5, 11-12). Isaías
pronuncia uma maldição contra
aqueles que espezinham os direitos
dos pobres, negando a eles qualquer
justiça: “ai daqueles que fazem
decretos iníquos e escrevem às
pressas sentenças opressivas, para
negar a justiça aos míseros” (Is 10,
1-2). Este ensinamento profético é
retomado na literatura sapiencial. O 
Eclesiástico equipara a opressão dos
pobres ao homicídio: “mata o
próximo quem lhe priva do
nutrimento, derrama sangue quem
nega o salário ao operário” (Eclo 34,
22). Nos Salmos, a relação religiosa
com Deus passa através da defesa do



fraco e do necessitado: “defendei o
fraco e o órfão, ao pobre e ao mísero
fazei justiça! Salvai o fraco e
indigente, livrai-o da mão dos
malvados!” (Sl 82, 3-4).

12. Jesus nasce e cresce em condições
humildes e revela a dignidade dos
necessitados e dos trabalhadores[19].
No decurso do seu ministério, Jesus
afirma o valor e a dignidade de todos
aqueles que trazem em si a imagem
de Deus, independentemente da sua
condição social e das circunstâncias
externas. Jesus abateu as barreiras
culturais e cultuais, dando
novamente dignidade às categorias
dos ‘descartados’ ou àquelas
consideradas às margens da
sociedade: os cobradores de impostos
(cf. Mt 9, 10-11), as mulheres (cf. Jo 4,
1-42), as crianças (cf. Mc 10, 14-15), os
leprosos (cf. Mt 8, 2-3), os doentes (cf.
Mc 1, 29-34), os estrangeiros (cf. Mt
25, 35), as viúvas (cf. Lc 7, 11-15). Ele
cura, alimenta, defende, livra, salva.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn20


Ele é descrito como um pastor
solícito, até pela única ovelha
perdida (cf. Mt 18, 12-14). Ele mesmo
se identifica com os seus irmãos mais
pequeninos: “aquilo que fizestes ao
menor dos meus, a mim o
fizestes” (Mt 25, 40). Na linguagem
bíblica, os ‘pequenos’ não são
somente as crianças, mas também os
discípulos indefesos, os mais
insignificantes, os rejeitados, os
oprimidos, os descartados, os pobres,
os marginalizados, os ignorantes, os
doentes, os que são desqualificados
pelos grupos dominantes. O Cristo
glorioso julgará em base ao amor
para com o próximo, que consiste em
ter assistido o faminto, o sedento, o
estrangeiro, o nu, o doente, o
encarcerado, com os quais Ele
mesmo se identifica (cf. Mt 25, 34-36).
Para Jesus, o bem que for feito a cada
ser humano, independentemente dos
laços de sangue e de religião, é o
único critério de juízo. O apóstolo
Paulo afirma que cada cristão deve



comportar-se segundo as exigências
da dignidade e do respeito aos
direitos de todos os seres humanos
(cf. Rm 13, 8-10), segundo o
mandamento novo da caridade (cf. 
1Cor 13, 1-13).

Desenvolvimentos do pensamento
cristão

13. O prosseguimento do pensamento
cristão estimulou e acompanhou os
progressos da reflexão humana
sobre o tema da dignidade. A
antropologia cristã clássica, baseada
sobre a grande tradição dos Padres
da Igreja, colocou em relevo a
doutrina do ser humano criado à
imagem e semelhança de Deus e o
seu papel singular na criação[20]. O
pensamento cristão medieval,
avaliando criticamente a herança do
pensamento filosófico antigo, chegou
a uma síntese da noção de pessoa,
reconhecendo o fundamento
metafísico da sua dignidade, como

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn21


atestam as seguintes palavras de
Santo Tomás de Aquino: “pessoa
significa o que de mais nobre existe
em todo o universo, isto é, o
subsistente de natureza racional”[21].
Tal dignidade ontológica, na sua
manifestação privilegiada através do
livre agir humano, foi
posteriormente ressaltada sobretudo
pelo humanismo cristão do
Renascimento[22]. Também na visão
de pensadores modernos, como
Descartes e Kant, não obstante
colocassem em discussão alguns
fundamentos da antropologia cristã
tradicional, encontrar também se
podem fortes ecos da Revelação.
Sobre a base de algumas reflexões
filosóficas mais recentes sobre o
estatuto da subjetividade teorética e
prática, a reflexão cristã chegou a
sublinhar ainda mais a grandeza do
conceito de dignidade, alcançando
uma perspectiva original, como por
exemplo o personalismo no século
XX. Tal perspectiva não só retoma a

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn22
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn23


questão da subjetividade, mas a
aprofunda na direção da
intersubjetividade e das relações que
ligam entre si as pessoas humanas[23].
A proposta antropológica cristã
contemporânea igualmente se
enriqueceu com o pensamento
proveniente desta última visão[24].

Tempos atuais

14. Nos nossos dias, o termo
‘dignidade’ é utilizado
prevalentemente para sublinhar o
caráter único da pessoa humana,
incomensurável em relação aos
outros seres do universo. Neste
horizonte, compreende-se o modo
em que é usado o termo dignidade na
Declaração das Nações Unidas de
1948, em que se trata “da dignidade
inerente a todos os membros da
família humana e dos seus direitos,
iguais e inalienáveis”. Somente este
caráter inalienável da dignidade

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn24
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn25


humana permite que se fale de
direitos do homem[25].

15. Para esclarecer melhor o conceito
de dignidade, é importante assinalar
que ela não é concedida à pessoa por
outros seres humanos, a partir de
seus talentos e qualidades, de modo
que poderia ser eventualmente
retirada. Se a dignidade fosse
concedida à pessoa por outros seres
humanos, então ela se daria de modo
condicionado e alienável e o próprio
significado de dignidade (ainda que
merecedor de grande respeito)
permaneceria exposto ao risco de ser
abolido. Na verdade, a dignidade é
intrínseca à pessoa, não conferida a
posteriori, prévia a qualquer
reconhecimento, não podendo ser
perdida. Em consequência, todos os
seres humanos possuem a mesma e
intrínseca dignidade,
independentemente do fato que
sejam ou não capazes de exprimi-la
adequadamente.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn26


16. Por isso, o Concílio Vaticano II
fala da “eminente dignidade da
pessoa humana, superior a todas as
coisas e cujos direitos e deveres são
universais e invioláveis”[26]. Como
recorda o incipit da Declaração
conciliar Dignitatis humanae, “os
seres humanos tornam-se sempre
mais conscientes da própria
dignidade como pessoa e cresce o
número daqueles que exigem poder
agir por própria iniciativa,
exercendo sua liberdade
responsável, movidos pela
consciência do dever e não obrigados
por medidas coercitivas”[27]. Tal
liberdade de pensamento e de
consciência, seja individual ou
comunitária, é baseada sobre o
reconhecimento da dignidade
humana “como foi-lhes dada a
conhecer pela Palavra de Deus
revelada e pela própria razão”[28]. O
mesmo Magistério eclesial
amadureceu, com sempre maior
perfeição, o significado de tal

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn27
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn28
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn29


dignidade, junto com as exigências e
as implicações a ele conexas,
chegando à tomada de consciência
de que a dignidade de cada ser
humano é tal para além de toda
circunstância.

2. A Igreja anuncia, promove e
garante a dignidade humana

17. A Igreja proclama a igual
dignidade de todos os seres
humanos, independentemente da
sua condição de vida ou das suas
qualidades. Este anúncio se apoia
sobre uma tríplice convicção que, à
luz da fé cristã, confere à dignidade
humana um valor incomensurável e
reforça as suas intrínsecas
exigências.

Uma imagem indelével de Deus

18. Em primeiro lugar, segundo a
Revelação, a dignidade do ser
humano provém do amor do seu
Criador, que imprimiu nele os traços



indeléveis da sua imagem (cf. Gn 1,
26), chamando-o a conhecê-lo, amá-lo
e viver uma relação de aliança
consigo, bem como na fraternidade,
na justiça e na paz com todos os
outros homens e mulheres. Nesta
visão, a dignidade se refere não só à
alma, mas à pessoa como unidade
incindível, e assim é inerente
também ao corpo, o qual participa a
seu modo do ser imagem de Deus da
pessoa humana e é chamado
igualmente a participar da glória da
alma na beatitude divina.

Cristo eleva a dignidade do homem

19. Uma segunda convicção procede
do fato que a dignidade da pessoa
humana foi revelada plenamente
quando o Pai enviou seu Filho, que
assumiu a existência humana por
inteiro: “o Filho de Deus, no mistério
da encarnação, confirmou a
dignidade do corpo e da alma, que
constituem o ser humano”[29]. Assim,

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn30


unindo-se de certo modo a cada ser
humano através da sua encarnação,
Jesus Cristo confirmou que o homem
possui uma dignidade inestimável,
pelo simples fato de pertencer à
mesma comunidade humana e que
esta dignidade não pode ser perdida
jamais[30]. Proclamando que o Reino
de Deus pertence aos pobres, aos
humildes, àqueles que são
desprezados, que sofrem no corpo e
no espírito; curando todo tipo de
doença e de enfermidade, mesmo as
mais dramáticas como a lepra;
afirmando que aquilo que é feito a
essas pessoas é fato a ele, porque ele
está presente nessas pessoas, Jesus
trouxe a grande novidade do
reconhecimento da dignidade de
cada pessoa, como também e
sobretudo daquelas qualificadas
como ‘indignas’. Este princípio novo
na história, pelo qual o ser humano é
tanto mais ‘digno’ de respeito e de
amor quanto mais é fraco, mísero e
sofredor, até o ponto de perder a

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn31


própria ‘figura’ humana, mudou o
rosto do mundo, dando vida a
instituições que se dedicam a cuidar
daqueles que se encontram em
condições desfavoráveis: os recém-
nascidos abandonados, os órfãos, os
idosos deixados sozinhos, os doentes
mentais, os portadores de doenças
incuráveis ou com graves
malformações, os sem-teto.

Uma vocação à plena dignidade

20. A terceira convicção diz respeito
ao destino final do ser humano:
depois da criação e da encarnação, a
ressurreição de Cristo nos revela um
aspecto ulterior da dignidade
humana. De fato, “o aspecto mais
sublime da dignidade do homem
consiste na sua vocação à comunhão
com Deus”[31], destinada a durar para
sempre. Desse modo, “a dignidade
[da vida humana] não é ligada só às
suas origens, ao seu proceder de
Deus, mas também ao seu fim, ao seu

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn32


destino de comunhão com Deus,
conhecendo-o e amando-o. É à luz
desta verdade que Santo Irineu dá
precisão e arremata a sua exaltação
do homem: ‘glória de Deus’ é sim o ‘o
homem que vive’, mas ‘a vida do
homem consiste na visão de
Deus’”[32].

21. Em consequência, a Igreja crê e
afirma que todos os seres humanos,
criados à imagem e semelhança de
Deus e recriados[33] no Filho feito
homem, crucificado e ressuscitado,
são chamados a crescer sob a ação do
Espírito Santo para refletir a glória
do Pai, naquela mesma imagem,
participando da vida eterna (cf. Jo 10,
15-16.17, 22-24; 2Cor 3, 18; Ef 1, 3-14).
De fato, “a Revelação [...] faz
conhecer a dignidade da pessoa
humana em toda a sua amplitude”[34].

Um empenho pela própria liberdade

22. Ainda que cada ser humano
possua uma inalienável e intrínseca

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn33
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn34
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn35


dignidade desde o início da sua
existência como dom irrevogável,
depende da sua decisão livre e
responsável exprimi-la e manifestá-
la plenamente ou ofuscá-la. Alguns
Padres da Igreja – como S. Irineu e S.
João Damasceno – estabeleceram
uma distinção entre a imagem e a
semelhança de que fala Gênesis,
permitindo assim um olhar dinâmico
sobre a mesma dignidade humana: a
imagem de Deus é confiada à
liberdade do ser humano para que,
sob a guia e a ação do Espírito, cresça
a sua semelhança com Deus e cada
pessoa possa chegar à sua mais alta
dignidade[35]. Toda pessoa é chamada
a manifestar em nível existencial e
moral o caráter ontológico da sua
dignidade, na medida em que com a
própria liberdade se orienta para o
verdadeiro bem, em resposta ao
amor de Deus. Desse modo, enquanto
é criada à imagem de Deus, de uma
parte, a pessoa humana jamais perde
a sua dignidade e não deixa de ser 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn36


chamada a acolher livremente o bem;
de outra parte, enquanto a pessoa
humana responde ao bem, a sua
dignidade pode livremente,
dinamicamente e progressivamente
manifestar-se, crescer e amadurecer.
Isto significa que o ser humano deve
buscar viver à altura da própria
dignidade. Compreende-se então em
que sentido o pecado possa ferir e
ofuscar a dignidade humana, como
ato contrário a ela, mas ao mesmo
tempo isso não pode jamais cancelar
o fato de o ser humano ter sido
criado à imagem de Deus. A fé
contribui de modo decisivo a ajudar
a razão na sua percepção da
dignidade humana, bem como para
acolher, consolidar e precisar seus
traços essenciais, como evidenciou
Bento XVI: “sem o corretivo
fornecido pela religião, também a
razão pode sofrer distorções, como
acontece quando ela é manipulada
pela ideologia ou aplicada em modo
parcial, que não tem em conta



plenamente a dignidade da pessoa
humana. Foi este uso distorcido da
razão, no fim das contas, que deu
origem ao comércio dos escravos e
ainda a muitos outros males sociais,
não por último as ideologias
totalitárias do século XX”[36].

3. A dignidade, fundamento dos
direitos e dos deveres humanos

23.Como já recordado por Papa
Francisco, “na cultura moderna, a
referência mais próxima ao princípio
da dignidade inalienável da pessoa é
a Declaração universal dos direitos do
homem, que São João Paulo II definiu
‘pedra miliar colocada sobre o longo
e difícil caminho do gênero humano’,
e como ‘uma das mais altas
expressões da consciência
humana’”[37]. Para resistir às
tentativas de alterar ou cancelar o
significado profundo daquela 
Declaração, vale a pena recordar

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn37
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn38


alguns princípios essenciais que
devem ser sempre honrados.

Respeito incondicionado à dignidade
humana

24. Em primeiro lugar, ainda que seja
difundida uma sempre maior
sensibilidade quanto ao tema da
dignidade humana, ainda hoje se
observam numerosos mal-
entendidos sobre o conceito de
dignidade, que distorcem o seu
significado. Alguns propõem que
seria melhor usar a expressão
‘dignidade pessoal’ (e direitos ‘da
pessoa’) ao invés de ‘dignidade
humana’ (e direitos do homem),
porque entendem como pessoa
somente ‘um ser que é capaz de
raciocinar’. Em consequência,
sustentam que a dignidade e os
direitos se deduzem da capacidade
de conhecimento e de liberdade, que
nem todos os seres humanos
possuem. Logo, não teria dignidade



pessoal a criança ainda não-nascida,
nem o idoso não autossuficiente,
nem o portador de deficiência
mental[38]. A Igreja, ao contrário,
insiste no fato que a dignidade de
cada pessoa humana, porque é
intrínseca, permanece ‘para além de
toda circunstância’ e o seu
reconhecimento não pode
absolutamente depender do juízo
sobre a capacidade da pessoa de
entender e de agir livremente. De
outro modo, a dignidade não seria,
como tal, inerente à pessoa,
independente dos seus
condicionamentos e merecedora de
um respeito incondicionado.
Somente reconhecendo ao ser
humano uma dignidade intrínseca,
que não se perde jamais, é possível
garantir a tal qualidade um
inviolável e seguro fundamento. Sem
nenhuma referência ontológica, o
reconhecimento da dignidade
humana oscilaria à mercê de
diferentes e arbitrárias avaliações. A

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn39


única condição para que se possa
falar de dignidade inerente à pessoa
é a sua pertença à espécie humana,
pelo que “os direitos da pessoa são
direitos do ser humano”[39].

Uma referência objetiva para a
liberdade humana

25. Em segundo lugar, o conceito de
dignidade humana às vezes foi usado
de modo abusivo também para
justificar uma multiplicação
arbitrária de novos direitos, muitos
dos quais em contraste com aqueles
originalmente definidos e, não raro,
postos em contraste com o direito
fundamental à vida[40], como se fosse
devido garantir a expressão e a
realização de toda preferência
individual ou desejo subjetivo. A
dignidade se identificaria então com
uma liberdade isolada e
individualista, que pretende impor
como ‘direitos’, garantidos e
financiados pela coletividade, alguns

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn40
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn41


desejos e algumas propensões
subjetivas. Mas a dignidade humana
não pode ser baseada sobre 
standards meramente individuais,
nem identificada somente com o
bem-estar psicofísico do indivíduo.
Ao invés disso, a defesa da dignidade
do ser humano é fundada sobre
exigências constitutivas da natureza
humana, que não dependem nem do
arbítrio individual, nem do
reconhecimento social. Os deveres
que brotam do reconhecimento da
dignidade do outro e os
correspondentes direitos que disso
derivam têm, pois, um conteúdo
concreto e objetivo, fundado sobre a
natureza humana possuída em
comum. Sem uma tal referência
objetiva, o conceito de dignidade
acabaria por se sujeitar aos mais
diversos arbítrios, como também aos
interesses de poder.

Estrutura relacional da pessoa
humana



26. A dignidade humana, à luz do
caráter relacional da pessoa, ajuda a
superar a perspectiva redutiva de
uma liberdade autorreferencial e
individualista, que pretende criar os
próprios valores prescindindo das
normas objetivas do bem e da
relação com os outros seres viventes.
Sempre mais frequentemente existe
o risco de limitar a dignidade à
capacidade de decidir de modo
discricional sobre si e sobre o
próprio destino, independentemente
daquele dos outros, sem ter presente
a pertença à comunidade humana.
Em tal compreensão errada da
liberdade, os deveres e os direitos
não podem ser mutuamente
reconhecidos, de modo que se cuide
uns dos outros. Na verdade, como
recorda São João Paulo II, a liberdade
é colocada “a serviço da pessoa e da
sua realização mediante o dom de si
e o acolhimento do outro; quando,
porém, é absolutizada em chave
individualista, a liberdade é



esvaziada do seu conteúdo originário
e é contradita na sua própria vocação
e dignidade”[41].

27. Desse modo, a dignidade do ser
humano compreende também a
capacidade, ínsita na mesma
natureza humana, de assumir
obrigações para com os outros.

28. A diferença entre o ser humano e
o restante dos seres viventes, que se
ressalta graças ao conceito de
dignidade, não deve fazer esquecer a
bondade dos outros seres criados,
que existem não só em função do
homem, mas também com um valor
próprio e, portanto, como dons a ele
confiados para que sejam cuidados e
cultivados. Assim, enquanto se
reserva ao ser humano o conceito de
dignidade, deve-se afirmar ao
mesmo tempo a bondade criatural do
cosmos inteiro. Como sublinha Papa
Francisco: “Devido à sua dignidade
única e por ser dotado de

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn42


inteligência, o ser humano é
chamado a respeitar a criação com as
suas leis internas [...]: ‘Cada criatura
tem a sua própria bondade e a sua
própria perfeição [...]. As várias
criaturas, queridas no seu próprio
ser, refletem, cada uma a seu modo,
um raio da infinita sabedoria e
bondade de Deus. Por isso o homem
deve respeitar a bondade própria de
cada criatura, para evitar um uso
desordenado das coisas’”[42]. Ainda
mais, “hoje somos obrigados a
reconhecer que é possível sustentar
somente um ‘antropocentrismo
situado’. Quer dizer, reconhecer que
a vida humana é incompreensível e
insustentável sem as outras
criaturas”[43]. Nesta perspectiva, “não
é irrelevante para nós que muitas
espécies estejam desaparecendo e
que a crise climática esteja colocando
em perigo a vida de tantos seres”[44].
Pertence, de fato, à dignidade do
homem o cuidado com o ambiente,
considerando em particular aquela

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn43
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn44
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn45


ecologia humana que lhe preserva o
próprio existir.

Libertação do ser humano de
condicionamentos morais e sociais

29. Estes pré-requisitos basilares,
ainda que necessários, não bastam
para garantir um crescimento da
pessoa que seja coerente com a sua
dignidade. Mesmo se “Deus criou o
homem racional, conferindo-lhe a
dignidade de uma pessoa dotada de
iniciativa e do domínio sobre seus
atos”[45] em vista do bem, o livre-
arbítrio frequentemente prefere o
mal ao bem. Por isso, a liberdade
humana tem necessidade de ser, por
sua vez, libertada. Na Carta aos
Gálatas, afirmando que “Cristo nos
libertou para que permanecêssemos
livres” (Gal 5, 1), São Paulo recorda a
tarefa própria de cada cristão, sobre
cujos ombros pesa uma
responsabilidade de libertação
extensiva ao mundo inteiro (cf. Rm 8,

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn46


19ss). Trata-se de uma libertação
que, a partir do coração de cada
pessoa, é chamada a difundir-se e a
manifestar a sua força humanizante
em todas as relações.

30. A liberdade é um dom
maravilhoso de Deus. Mesmo quando
nos atrai com sua graça, Deus o faz
de modo tal que jamais a nossa
liberdade seja violada. Seria,
portanto, um grave erro pensar que,
longe de Deus e da sua ajuda,
podemos ser mais livres e, em
consequência, sentir-nos mais
dignos. Desligada do seu Criador, a
nossa liberdade não pode senão
enfraquecer-se e ofuscar-se. O
mesmo acontece se a liberdade se
imagina como independente de
qualquer referência que não seja si
mesma e estima toda relação com
uma verdade precedente como se
fosse uma ameaça.
Consequentemente, também o
respeito pela liberdade e pela



dignidade dos outros será
deteriorado. Papa Bento XVI o
explicou: “uma vontade que se crê
radicalmente incapaz de buscar a
verdade e o bem não tem razões
objetivas nem motivos para agir,
senão aqueles impostos pelos seus
interesses momentâneos e
contingentes, não tem uma
‘identidade’ a ser preservada e
construída através de escolhas
verdadeiramente livres e
conscientes. Não pode, portanto,
reclamar o respeito por parte das
outras ‘vontades’, também elas
desligadas do próprio ser mais
profundo, que possam fazer valer
outras ‘razões’ ou até mesmo
nenhuma ‘razão’. A ilusão de
encontrar no relativismo moral a
chave para uma pacífica convivência
é, de fato, a origem da divisão e da
negação da dignidade dos seres
humanos”[46].

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn47


31. Além disso, não seria realista
afirmar uma liberdade abstrata,
isenta de qualquer condicionamento,
contexto ou limite. Ao invés, “o reto
exercício da liberdade pessoal exige
precisas condições de ordem
econômica, social, jurídica, política e
cultural”[47], que permanecem muitas
vezes despercebidas. Neste sentido,
podemos dizer que alguns têm maior
‘liberdade’ que outros. Papa
Francisco se deteve particularmente
sobre este ponto: “alguns nascem em
famílias de boas condições
econômicas, recebem boa educação,
crescem bem nutridos ou possuem
naturalmente capacidades notáveis.
Estes seguramente não terão
necessidade de um Estado ativo e
requererão só liberdade. Mas,
evidentemente, não vale a mesma
regra para uma pessoa deficiente,
para quem nasceu em uma casa
pobre, para quem cresceu com uma
educação de baixa qualidade e com
escassas possibilidades de cuidar

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn48


como se deve das próprias doenças.
Se a sociedade se rege
primariamente pelos critérios da
liberdade de mercado e da eficiência,
não haverá lugar para estes e a
fraternidade será ao máximo uma
expressão romântica”[48]. Torna-se,
pois, indispensável compreender que
“a libertação das injustiças promove
a liberdade e a dignidade humana”[49]

em todos os níveis das ações
humanas. Para que seja possível uma
autêntica liberdade, “devemos
recolocar a dignidade humana ao
centro e sobre esta pilastra sejam
construídas as estruturas sociais
alternativas de que temos
necessidade”[50]. De modo análogo, a
liberdade é frequentemente
obscurecida por tantos
condicionamentos psicológicos,
históricos, sociais, educativos,
culturais. A liberdade real e histórica
precisa sempre ser ‘libertada’. E
deve-se ainda reafirmar o

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn49
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn50
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn51


fundamental direito à liberdade
religiosa.

32. Ao mesmo tempo, é evidente que
a história da humanidade mostra um
progresso na compreensão da
dignidade e da liberdade das pessoas,
não isento de sombras e perigos de
involução. Disso é testemunha o fato
que existe uma crescente aspiração –
também sob a influência cristã, que
continua a ser fermento, mesmo em
sociedades sempre mais
secularizadas – a erradicar o
racismo, a escravidão, a
marginalização das mulheres,
crianças, doentes e pessoas
deficientes. Mas este árduo caminho
está longe de ser concluído.

4. Algumas graves violações da
dignidade humana

33. À luz das reflexões aqui feitas
acerca do caráter central da
dignidade humana, esta última seção
da Declaração enfrenta algumas



concretas e graves violações da
mesma. Isto é feito no espírito
próprio do magistério da Igreja, que
encontrou plena expressão no
ensinamento dos últimos Pontífices,
como já recordado. Papa Francisco,
por exemplo, de uma parte não se
cansa de recordar o respeito à
dignidade humana: “todo ser
humano tem direito a viver com
dignidade e a desenvolver-se
integralmente e nenhum país pode
negar tal direito fundamental. Cada
um o possui, mesmo se é pouco
eficiente, mesmo se nasceu ou
cresceu com limitações; de fato, isso
não diminui a sua imensa dignidade
como pessoa humana, que não se
funda sobre as circunstâncias, mas
sobre o valor do seu ser. Quando este
princípio elementar não é
salvaguardado, não existe futuro
nem para a fraternidade, nem para a
sobrevivência da humanidade”[51]. De
outra parte, o Papa não cessa de
indicar a todos as concretas violações

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn52


da dignidade humana no nosso
tempo, chamando cada um a
redespertar a responsabilidade e o
empenho concreto.

34. Querendo indicar algumas das
numerosas e graves violações da
dignidade humana no mundo
contemporâneo, podemos recordar o
ensinamento do Concílio Vaticano II.
É preciso reconhecer que se opõe à
dignidade humana “tudo aquilo que
é contrário à vida mesma, como toda
espécie de homicídio, o genocídio, o
aborto, a eutanásia e o suicídio
voluntário”[52]. Atenta ainda contra a
nossa dignidade “tudo aquilo que
viola a integridade da pessoa
humana, como as mutilações, as
torturas infligidas ao corpo e à
mente, as constrições
psicológicas”[53]. Enfim, “tudo aquilo
que ofende a dignidade humana,
como as condições de vida sub-
humana, os encarceramentos
arbitrários, as deportações, a

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn54


escravidão, a prostituição, o
comércio de mulheres e de jovens, ou
ainda as ignominiosas condições de
trabalho com as quais os
trabalhadores são tratados como
simples instrumentos de lucro e não
como pessoas livres e
responsáveis”[54]. É necessário
mencionar aqui o tema da pena de
morte[55], que também viola a
dignidade inalienável de toda pessoa
humana para além de toda
circunstância. Deve-se, ao contrário,
reconhecer que “a decidida rejeição
da pena de morte mostra até que
ponto é possível reconhecer a
inalienável dignidade de cada ser
humano e admitir que tenha um
lugar neste mundo, já que se não o
nego ao pior dos criminosos, não o
negarei a ninguém, darei a todos a
possibilidade de partilhar comigo
este planeta, malgrado o que nos
possa separar”[56]. Parece oportuno
também reafirmar a dignidade das
pessoas que se encontram

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn56
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn57


encarceradas, muitas vezes
obrigadas a viver em condições
indignas, como também que a prática
da tortura afronta, para além de todo
limite, a dignidade própria de cada
ser humano, mesmo no caso de
alguém culpado de graves crimes.

35. Mesmo sem ter a pretensão de
exaustividade, naquilo que segue
chamamos novamente a atenção
sobre algumas graves violações da
dignidade humana particularmente
atuais.

O drama da pobreza

36. Um dos fenômenos que contribui
consideravelmente para negar a
dignidade de tantos seres humanos é
a pobreza extrema, ligada à desigual
distribuição da riqueza. Como já
sublinhado por São João Paulo II,
“uma das maiores injustiças do
mundo contemporâneo consiste
propriamente nisto: que são
relativamente poucos aqueles que



possuem muito e muitos aqueles que
não possuem quase nada. É a
injustiça da má distribuição dos bens
e dos serviços destinados
originariamente a todos”[57]. Além
disso, seria ilusório fazer uma
distinção sumária entre ‘países ricos’
e ‘países pobres’: já Bento XVI
reconhecia que “cresce a riqueza
mundial em termos absolutos, mas
aumentam as disparidades. Nos
países ricos, novas categorias sociais
se empobrecem e nascem novas
pobrezas. Em áreas mais pobres,
alguns grupos têm uma espécie de
super-desenvolvimento dissipador e
consumista, que contrasta de modo
inaceitável com perdurantes
situações de miséria desumanizante.
Continua ‘o escândalo de
desigualdades clamorosas’”[58], em
que a dignidade dos pobres é
duplamente negada, seja pela falta
de recursos à disposição para
satisfazer as suas necessidades
primárias, seja pela indiferença com

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn58
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn59


que são tratados por aqueles que
vivem a seu lado.

37. Com Papa Francisco deve-se,
portanto, concluir que “aumentou a
riqueza, mas sem equidade, e assim o
que acontece é que ‘nascem novas
pobrezas’. Quando se diz que o
mundo moderno reduziu a pobreza,
isso se faz medindo-a com critérios
de outras épocas não comparáveis
com a realidade atual”[59]. Em
consequência, a pobreza se difunde
“de muitos modos, como na obsessão
por reduzir os custos do trabalho,
sem dar-se conta das graves
consequências que isso provoca,
porque o desemprego que se produz
tem como efeito direto o alargar-se
dos confins da pobreza”[60]. Entre
esses “efeitos destrutivos do império
do dinheiro”[61], deve-se reconhecer
que “não existe pior pobreza do que
aquela que priva do trabalho e da
dignidade do trabalho”[62]. Se alguns
nasceram em um país ou em uma

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn60
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn63


família onde se tem menos
possibilidade de desenvolvimento, é
necessário reconhecer que isto
contrasta com a sua dignidade, que é
exatamente a mesma daqueles que
nasceram em uma família ou em um
país rico. Todos somos responsáveis,
ainda que em diversos graus, desta
evidente iniquidade.

A guerra

38. Outra tragédia que nega a
dignidade humana é o prolongar-se
da guerra, hoje como em todos os
tempos: “guerras, atentados,
perseguições por motivos raciais e
religiosos e tantas opressões
contrárias à dignidade humana [...]
vão ‘multiplicando-se dolorosamente
em muitas regiões do mundo, de
modo a assumir as feições daquela
que se poderia chamar uma ‘terceira
guerra mundial em pedaços’’”[63].
Com o seu rastro de destruição e dor,
a guerra ataca a dignidade humana a

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn64


curto e a longo prazo: “ainda que
reafirmando o direito inalienável à
legítima defesa, como também a
responsabilidade de proteger aqueles
cuja existência é ameaçada, devemos
admitir que a guerra é sempre uma
‘derrota da humanidade’. Nenhuma
guerra vale a as lágrimas de uma
mãe que viu seu filho mutilado ou
morto; nenhuma guerra vale a perda
da vida, ainda que fosse de uma só
pessoa humana, ser sagrado, criado à
imagem e semelhança do Criador;
nenhuma guerra vale o
envenenamento da nossa casa
comum; nenhuma guerra vale o
desespero de quantos são obrigados
a deixar a sua pátria e são privados,
de um momento a outro, da sua casa
e de todos os vínculos familiares, de
amizade, sociais e culturais que
foram construídos, às vezes ao longo
de gerações”[64]. Todas as guerras,
pelo simples fato de contradizer a
dignidade humana, são “conflitos
que não resolverão os problemas,

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn65


mas os aumentarão”[65]. Isto resulta
ainda mais grave no nosso tempo,
quando se tornou normal que, fora
do campo de batalha, morram tantos
civis inocentes.

39. Em consequência, também hoje a
Igreja não pode senão fazer suas as
palavras dos Pontífices, repetindo
com São Paulo VI: “jamais plus la
guerre, jamais plus la guerre!”[66] e
pedindo, junto com São João Paulo II,
“a todos, em nome de Deus e em
nome do homem: Não matai! Não
preparai aos homens destruição e
extermínio! Pensai nos vossos irmãos
que sofrem fome e miséria! Respeitai
a dignidade e a liberdade de cada
um!”[67]. No nosso tempo
propriamente, este é o grito da Igreja
e de toda a humanidade. Papa
Francisco sublinha, enfim, que “não
podemos mais pensar na guerra
como solução. Diante desta
realidade, hoje é muito difícil
sustentar os critérios racionais

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn66
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn67
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn68


maturados em outros séculos para
falar de uma possível ‘guerra justa’.
Nunca mais a guerra!”[68]. Já que a
humanidade recai frequentemente
nos mesmos erros do passado, “para
construir a paz é necessário sair da
lógica da legitimidade da guerra”[69].
A íntima relação que existe entre fé e
dignidade humana torna
contraditório que a guerra seja
fundada sobre convicções religiosas:
“Aqueles que invocam o nome de
Deus para justificar o terrorismo, a
violência e a guerra não seguem o
caminho de Deus: a guerra em nome
da religião é uma guerra contra a
própria religião”[70].

O sofrimento dos migrantes

40. Os migrantes estão entre as
primeiras vítimas das múltiplas
formas de pobreza. Não só a sua
dignidade é negada nos seus
países[71], mas a sua própria vida é
colocada em risco porque não têm

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn69
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn72


mais os meios para formar uma
família, para trabalhar ou para
nutrir-se[72]. Uma vez que chegam em
países que deveriam ser capazes de
acolhê-los, “não são considerados
dignos o bastante para participar da
vida social como qualquer outro, e se
esquece que possuem a mesma
intrínseca dignidade de toda pessoa
[...] Não se dirá jamais que não são
humanos, mas na prática, com as
decisões e os modos de tratá-los,
manifesta-se que são considerados de
menor valor, menos importantes,
menos humanos”[73]. É, portanto,
sempre urgente recordar que “cada
migrante é uma pessoa humana que,
enquanto tal, possui direitos
fundamentais inalienáveis que
devem ser respeitados por todos em
todas as situações”[74]. O seu
acolhimento é um modo importante
e significativo de defender “a
inalienável dignidade de toda pessoa
humana para além da origem, da cor
ou da religião”[75].

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn74
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn75
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn76


O tráfico de pessoas

41. O tráfico de pessoas humanas
deve também ser contado como
violação grave da dignidade
humana[76]. Não constitui uma
novidade, mas o seu
desenvolvimento assume dimensões
trágicas que estão sob os olhos de
todos, razão pela qual Papa Francisco
a denunciou em termos
particularmente fortes: “reafirmo
que o ‘tráfico de pessoas’ é uma
atividade indigna, uma vergonha
para as nossas sociedades que se
dizem civilizadas! Exploradores e
clientes em todos os níveis deveriam
fazer um sério exame de consciência
diante de si mesmos e diante de
Deus! A Igreja renova hoje o seu
forte apelo para que sejam sempre
tuteladas a dignidade e a
centralidade de cada pessoa, no
respeito dos direitos fundamentais,
como a sua Doutrina social
evidencia, direitos que ela pede que

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn77


sejam estendidos realmente lá onde
não são reconhecidos a milhões de
homens e mulheres em todos os
continentes. Num mundo em que se
fala tanto de direitos, parece
estranho que o único a os ter seja o
dinheiro”[77].

42. Por tais motivos, a Igreja e a
humanidade não devem renunciar a
lutar contra fenômenos como
“comércio de órgãos e tecidos
humanos, exploração sexual de
crianças, trabalho escravizado,
incluída a prostituição, tráfico de
drogas e de armas, terrorismo e
crime internacional organizado. É
tão grande a dimensão dessas
situações e o número de vidas
inocentes envolvidas, que devemos
evitar qualquer tentação de cair em
um nominalismo declamatório com
efeito tranquilizante sobre as
consciências. Devemos cuidar para
que as nossas instituições sejam
realmente eficazes na luta contra

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn78


todos esses flagelos”[78]. Diante de
formas tão diversas e brutais de
negação da dignidade humana, é
necessário ser sempre mais
conscientes que “o tráfico de pessoas
é um crime contra a humanidade”[79],
que nega substancialmente a
dignidade humana de dois modos
pelo menos: “o tráfico [de pessoas]
deturpa a humanidade da vítima,
ofendendo a sua liberdade e
dignidade, mas, ao mesmo tempo,
desumaniza quem o pratica”[80].

Abusos sexuais

43. A profunda dignidade inerente ao
ser humano na sua inteireza de alma
e corpo permite também
compreender por que todo abuso
sexual deixa profundas cicatrizes no
coração daquele que o sofre: de fato,
ele se reconhece ferido na sua
dignidade humana. Trata-se de
“sofrimentos que podem durar toda
a vida e a que nenhum

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn80
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn81


arrependimento pode remediar. Tal
fenômeno é difuso na sociedade, toca
também a Igreja e representa um
sério obstáculo à sua missão”[81].
Daqui brota o empenho que a Igreja
não cessa de exercitar para colocar
fim a todo tipo de abuso, iniciando
do seu interior.

As violências contra as mulheres

44. As violências contra as mulheres
são um escândalo global, que é
sempre mais reconhecido. Se nas
palavras se reconhece a igual
dignidade da mulher, em alguns
países as desigualdades entre
mulheres e homens são gravíssimas;
também nos países mais
desenvolvidos e democráticos a
realidade social concreta testemunha
o fato que frequentemente não se
reconhece às mulheres a mesma
dignidade dos homens. Papa
Francisco evidencia este fato quando
afirma que “a organização das

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn82


sociedades em todo o mundo está
ainda longe de refletir com clareza
que as mulheres têm exatamente a
mesma dignidade e os idênticos
direitos dos homens. Com palavras se
afirmam certas coisas, mas as
decisões e a realidade gritam outra
mensagem. É um fato que ‘são
duplamente pobres as mulheres que
sofrem situações de exclusão, maus
tratos e violência, porque muitas
vezes se encontram com menores
possibilidades de defender os seus
direitos’”[82].

45. Já São João Paulo II reconhecia
que “muito ainda resta por fazer
para que o ser mulher e mãe não
comporte uma discriminação. É
urgente obter em toda parte a efetiva
igualdade dos direitos da pessoa e
assim a paridade de salário em
relação à paridade de trabalho, tutela
da trabalhadora-mãe, justas
progressões na carreira, igualdade
entre os cônjuges no direito de

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn83


família, o reconhecimento de tudo
quanto é ligado aos direitos e aos
deveres do cidadão em um regime
democrático”[83]. As desigualdades
nestes aspectos são diversas formas
de violência. E recordava também
que “é hora de condenar com vigor,
dando vida a apropriados
instrumentos legislativos de defesa,
as formas de violência sexual que,
não raro, têm por objeto as
mulheres. Em nome do respeito à
pessoa, não podemos não denunciar
a difusa cultura hedonista e
mercantil que promove a sistemática
exploração da sexualidade,
induzindo inclusive jovens em tenra
idade a cair nos circuitos da
corrupção e a fazerem do seu corpo
uma mercadoria”[84]. Entre as formas
de violência exercidas sobre as
mulheres, como não citar a
constrição ao aborto, que fere seja a
mãe que o filho, tão frequente para
satisfazer o egoísmo dos homens? E
como não citar também as práticas

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn84
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn85


da poligamia que – como recorda o 
Catecismo da Igreja Católica – é
contrária à igual dignidade das
mulheres e dos homens e é ainda
contrária “ao amor conjugal, que é
único e exclusivo”?[85]

46. Neste horizonte de violência
contra as mulheres, jamais se
condenará o suficiente o fenômeno
do feminicídio. Neste front o
empenho da inteira comunidade
internacional deve ser compacto e
concreto, como reafirmou Papa
Francisco: “O amor por Maria nos
deve ajudar a gerar atitudes de
reconhecimento e gratidão para com
a mulher, para com nossas mães e
avós, que são um baluarte na vida
das nossas cidades. Quase sempre
silenciosas, levam adiante a vida. É o
silêncio e a força da esperança.
Obrigado pelo vosso testemunho! [...]
mas olhando as mães e as avós,
desejo convidar-vos a lutar contra
uma chaga que fere o nosso

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn86


continente americano: os numerosos
casos de feminicídio. E são muitas as
situações de violência mantidas em
silêncio além de tantas paredes.
Convido-vos a lutar contra esta fonte
de sofrimento, pedindo que se
promova uma legislação e uma
cultura de repúdio a toda forma de
violência”[86].

Aborto

47. A Igreja não cessa de recordar
que “a dignidade de cada ser
humano tem um caráter intrínseco e
vale desde o momento da sua
concepção até a sua morte natural. A
afirmação de uma tal dignidade é o
pressuposto irrenunciável para a
tutela de uma existência pessoal e
social, como também a condição
necessária para que a fraternidade e
a amizade social possam realizar-se
entre todos os povos da terra”[87].
Sobre a base deste valor intocável da
vida humana, o magistério eclesial

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn88


sempre se pronunciou contra o
aborto. A propósito, escreve São João
Paulo II: “Entre todos os delitos que o
homem pode cometer contra a vida,
o aborto procurado apresenta
características que o tornam
particularmente grave e deplorável.
[...] Mas hoje, na consciência de
muitos, a percepção da sua gravidade
foi-se progressivamente
obscurecendo. A aceitação do aborto
na mentalidade, no costume e na
própria lei é sinal eloquente de uma
perigosíssima crise do senso moral,
que se torna sempre mais incapaz de
distinguir entre o bem e o mal,
mesmo quando está em jogo o direito
fundamental à vida. Diante de uma
tão grave situação, é preciso mais
que nunca ter a coragem de encarar
a verdade e de chamar as coisas pelo
seu nome, sem ceder a compromissos
de comodidade ou à tentação do
autoengano. A tal propósito, ressoa
categórica a denúncia do Profeta: ‘Ai
daqueles que chamam de bem o mal



e o mal de bem, que mudam as
trevas em luz e a luz em trevas’ (Is 5,
20). Propriamente no caso do aborto,
registra-se a difusão de uma
terminologia ambígua, como aquela
de ‘interrupção da gravidez’, que
tende a esconder sua verdadeira
natureza e a atenuar sua gravidade
na opinião pública. Talvez este
próprio fenômeno linguístico seja
sintoma de um mal-estar das
consciências. Mas nenhuma palavra
consegue mudar a realidade das
coisas: o aborto procurado é o
assassínio deliberado e direto, seja
qual for o modo de sua atuação, de
um ser humano na fase inicial da sua
existência, compreendida entre a
concepção e o nascimento”[88]. As
crianças nascituras são assim “os
mais indefesos e inocentes de todos,
aos quais hoje se quer negar a
dignidade humana para poder fazer
deles o que se quer, tirando deles a
vida e promovendo legislações de
modo que ninguém o possa

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn89


impedir”[89]. Deve-se, portanto,
afirmar com toda força e clareza,
também no nosso tempo, que “esta
defesa da vida nascente é
intimamente ligada à defesa de
qualquer direito humano. Supõe a
convicção de que um ser humano é
sempre sagrado e inviolável, em
qualquer situação e em toda fase de
seu desenvolvimento. É um fim em si
mesmo e jamais um meio para
resolver outras dificuldades. Se esta
convicção cai, não restam sólidos e
permanentes fundamentos para a
defesa dos direitos humanos, que
seriam sempre sujeitos às
conveniências contingentes dos
poderosos de ocasião. A pura razão é
suficiente para reconhecer o valor
inviolável de toda vida humana, mas
se a contemplamos também a partir
da fé, ‘cada violação da dignidade
pessoal do ser humano grita por
reparação diante da face de Deus e se
configura como ofensa ao Criador do
homem’”[90]. Merece aqui ser

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn91


recordado o generoso e corajoso
empenho de Santa Teresa de Calcutá
pela defesa de todo concebido.

Maternidadede substituição

48. Além disso, a Igreja toma posição
contra a prática da maternidade de
substituição, através da qual a
criança, imensamente digna, torna-se
mero objeto. A este propósito, as
palavras de Papa Francisco são de
uma clareza única: “o caminho da
paz exige o respeito pela vida, de
toda vida humana, a partir daquela
do nascituro no ventre da mãe, que
não pode ser suprimida, nem se
tornar mercadoria. Quanto a isso,
considero deplorável a prática da
assim chamada maternidade sub-
rogada, que lesa gravemente a
dignidade da mulher e do filho. Esta
[prática] se funda sobre a exploração
de uma situação de necessidade
material da mãe. Uma criança é
sempre um dom e nunca objeto de



um contrato. Faço votos, portanto,
que haja um empenho da
comunidade internacional para
proibir em nível universal tal
prática”[91].

49. A prática da maternidade de
substituição viola, antes de tudo, a
dignidade da criança. Cada criança,
desde a concepção, do nascimento e
no seu crescimento como menino ou
menina, tornando-se adulto, possui
uma dignidade intocável que se
exprime claramente, ainda que de
modo singular e diferenciado, em
cada fase da sua vida. A criança tem,
pois, o direito, em virtude da sua
inalienável dignidade, de ter uma
origem plenamente humana e não
conduzida artificialmente, e de
receber o dom de uma vida que
manifeste, ao mesmo tempo, a
dignidade de quem a doa e de quem
a recebe. O reconhecimento da
dignidade da pessoa humana
comporta ainda aquele da dignidade

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn92


da união conjugal e da procriação
humana em todas as suas dimensões.
Nesta direção, o legítimo desejo de
ter um filho não pode ser
transformado em um ‘direito ao
filho’ que não respeita a dignidade
deste mesmo filho, como destinatário
do dom gratuito da vida[92].

50. A maternidade de substituição
viola, ao mesmo tempo, a dignidade
da mulher que é obrigada ou que
decide livremente submeter-se a tal
prática. Com esta, a mulher se separa
do filho que nela cresce e se torna
um simples meio, sujeito ao lucro ou
ao desejo arbitrário de outrem. Isso
afronta totalmente a dignidade
fundamental de todo ser humano e o
seu direito de ser sempre
reconhecido por si mesmo e não
como instrumento para outros fins.

Eutanásia e suicídio assistido

51. Existe um caso particular de
violação da dignidade humana que é

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn93


mais silencioso, mas que está
ganhando muito terreno. Apresenta
a peculiaridade de utilizar um
conceito errado de dignidade
humana para fazê-lo voltar-se contra
a vida mesma. Tal confusão, muito
comum hoje, vem à luz quando se
fala de eutanásia. Por exemplo, as
leis que reconhecem a possibilidade
da eutanásia ou do suicídio assistido
designam-se às vezes como ‘leis da
morte digna’ (death with dignity
acts). É muito difusa a ideia que a
eutanásia ou o suicídio assistido
sejam coerentes com o respeito à
dignidade da pessoa humana. Diante
desse fato, deve-se reafirmar com
força que o sofrimento não faz
perder ao doente aquela dignidade
que lhe é própria de modo intrínseco
e inalienável, mas pode tornar-se
ocasião para reforçar os vínculos da
mútua pertença e para tomar maior
consciência da preciosidade de cada
pessoa para a humanidade inteira.



52. Certamente, a dignidade do
doente em condições críticas ou
terminais requer esforços adequados
e necessários para aliviar o seu
sofrimento mediante os oportunos
cuidados paliativos, evitando toda
obsessão terapêutica ou intervenções
desproporcionais. Os cuidados
paliativos respondem ao “dever
constante de compreensão pelas
necessidades do doente:
necessidades de assistência, alívio da
dor, necessidades emocionais,
afetivas e espirituais”[93]. Mas tal
esforço é totalmente diverso, distinto,
antes contrário à decisão de eliminar
a própria vida ou a vida de outrem
sob o peso do sofrimento. A vida
humana, mesmo em uma condição
de dor, é portadora de uma
dignidade que deve ser sempre
respeitada, que não pode ser perdida
e cujo respeito permanece
incondicionado. Não existem
algumas condições, em falta das
quais a vida humana deixe de ser

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn94


dignamente tal e por isso possa ser
suprimida: “A vida tem a mesma
dignidade e o mesmo valor para cada
um: o respeito pela vida do outro é o
mesmo que se deve pela própria
existência”[94]. Ajudar o suicida a
matar-se é, portanto, uma ofensa
objetiva contra a dignidade da
pessoa que o pede, mesmo que se
esteja realizando um seu desejo:
“devemos acompanhar até a morte,
mas não provocar a morte ou ajudar
qualquer forma de suicídio. Recordo
que deve ser sempre privilegiado o
direito ao cuidado e ao cuidado para
todos, para que os mais fracos, em
particular os idosos e doentes, não
sejam jamais descartados. A vida é
um direito, não a morte, a qual
precisa ser acolhida, não aplicada. E
este princípio ético se refere a todos,
não só aos cristãos ou aos que têm
fé”[95]. Como já acenado, a dignidade
de cada um, ainda que fraco ou
sofredor, implica a dignidade de
todos.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn95
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn96


O descarte das pessoas com
deficiência

53. Um critério para verificar a real
atenção à dignidade de cada
indivíduo é, obviamente, a
assistência fornecida aos mais
desvalidos. O nosso tempo,
infelizmente, não se distingue muito
por tal cuidado: na verdade, vai-se
impondo uma cultura do descarte[96].
Para contrastar tal tendência, é
merecedora de especial atenção e
solicitude a condição daqueles que se
encontram em uma situação de 
déficit físico ou psíquico. Tal
condição de particular
vulnerabilidade[97], tão relevante nas
narrações do Evangelho, interroga
universalmente sobre o que significa
ser pessoa humana, propriamente a
partir de um estado de deficiência. A
questão da imperfeição humana
comporta claras implicações também
do ponto de vista sociocultural, já
que em algumas culturas as pessoas

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn98


com deficiência sofrem
marginalização, senão opressão,
sendo tratadas como ‘descartáveis’.
Realmente, cada ser humano, seja
qual for a condição de
vulnerabilidade em que venha a se
encontrar, recebe a sua dignidade
pelo fato mesmo de ser querido e
amado por Deus. Por tal motivo,
deve-se favorecer o mais possível a
inclusão e a participação ativa na
vida social e eclesial de todos aqueles
que são de alguma forma marcados
pela fragilidade ou deficiência[98].

54. Numa perspectiva mais ampla,
deve-se recordar que a “caridade,
coração do espírito da política, é
sempre um amor preferencial pelos
últimos, o qual está por detrás de
toda ação realizada em favor deles.
[...] ‘Cuidar da fragilidade quer dizer
força e ternura, quer dizer luta e
fecundidade em meio a um modelo
funcionalista e privatista, que
conduz inexoravelmente à ‘cultura

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn99


do descarte’. [...] Significa assumir o
presente na sua situação mais
marginal e angustiante e ser capaz
de ungi-lo com dignidade’. Assim,
certamente dar-se-á vida a uma
atividade intensa, porque ‘tudo deve
ser feito para tutelar a condição e a
dignidade da pessoa humana’”[99].

Teoria de gênero (gender)

55. A Igreja deseja, em primeiro
lugar, “reafirmar que cada pessoa,
independentemente da própria
orientação sexual, deve ser
respeitada na sua dignidade e
acolhida com respeito, cuidando de
evitar ‘toda marca de injusta
discriminação’ e particularmente
toda forma de agressão e
violência”[100]. Por esta razão,
denuncia-se como contrário à
dignidade humana o fato que em
alguns lugares não poucas pessoas
são encarceradas, torturadas e até

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn100
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn101


mesmo privadas da vida unicamente
pela sua orientação sexual.

56. Ao mesmo tempo, a Igreja
evidencia os intensos pontos críticos
da teoria de gênero (gender). A tal
propósito, Papa Francisco recordou
que: “o caminho da paz exige o
respeito dos direitos humanos,
segundo aquela simples, mas clara,
formulação contida na Declaração
universal dos direitos humanos, cujo
75º aniversário celebramos há
pouco. Trata-se de princípios
racionalmente evidentes e
comumente aceitados. Infelizmente,
as tentativas realizadas nas últimas
décadas para introduzir novos
direitos, não plenamente
consistentes em relação àqueles
originalmente definidos e não
sempre aceitáveis, deram espaço a
colonizações ideológicas, entre as
quais tem um papel central a teoria
de gênero (gender), que é
perigosíssima porque cancela as



diferenças na pretensão de tornar
todos iguais”[101].

57. Em mérito à teoria de gênero,
sobre cuja consistência científica
muitas têm sido as discussões na
comunidade dos especialistas, a
Igreja recorda que a vida humana,
em todos os seus componentes,
físicos e espirituais, é um dom de
Deus, que se deve acolher com
gratidão e colocar a serviço do bem.
Querer dispor de si, como prescreve
a teoria de gênero,
independentemente desta verdade
basilar da vida humana como dom,
não significa outra coisa senão ceder
à antiquíssima tentação do homem
que se faz Deus e entrar em
concorrência com o verdadeiro Deus
do amor, revelado no Evangelho.

58. Uma segunda observação sobre a
teoria de gênero refere-se à sua
tentativa de negar a maior das
diferenças possíveis entre os seres

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn102


viventes: a diferença sexual. Tal
diferença fundante é não só a maior,
mas a mais bela e a mais potente: na
dualidade homem-mulher, ela
alcança a mais admirável
reciprocidade e é assim a fonte
daquele milagre, que não deixa de
surpreender-nos, qual é a chegada de
novos seres humanos ao mundo.

59. Neste sentido, o respeito ao
próprio corpo e àquele dos outros é
essencial diante da proliferação dos
pretensos novos direitos, propostos
pela teoria de gênero. Tal ideologia
“propõe uma sociedade sem
diferenças de sexo e esvazia a base
antropológica da família”[102]. É, pois,
inaceitável que “algumas ideologias
deste tipo, que pretendem responder
a certas aspirações às vezes
compreensíveis, tentem impor-se
como um pensamento único que
determine a educação das crianças.
Não se deve ignorar que o sexo
biológico (sex) e o papel sociocultural

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn103


do sexo (gender) podem-se distinguir,
mas não separar”[103]. Devem-se
rejeitar todas aquelas tentativas de
obscurecer a referência à
insuprimível diferença sexual entre
homem e mulher: “Não podemos
separar o que é masculino e
feminino da obra criada por Deus,
que é anterior a todas as nossas
decisões e experiências e onde
existem elementos biológicos que
não podem ser ignorados”[104]. Cada
pessoa humana, somente quando
pode reconhecer e aceitar esta
diferença na reciprocidade, torna-se
capaz de descobrir plenamente a si
mesma, a própria dignidade e a
própria identidade.

Mudança de sexo

60. A dignidade do corpo não pode
ser considerada inferior àquela da
pessoa como tal. O Catecismo da
Igreja Católica nos convida
expressamente a reconhecer que “o

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn104
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn105


corpo do homem participa da
dignidade de ‘imagem de Deus’”[105].
Tal verdade merece ser recordada
sobretudo quando se trata do tema
da mudança de sexo. O ser humano é
composto de corpo e alma, unidos de
modo incindível, sendo que o corpo é
o lugar vivente em que a
interioridade da alma se expande e
se manifesta, inclusive através da
rede das relações humanas.
Constituindo o ser da pessoa, alma e
corpo participam daquela dignidade
que conota o ser humano[106]. A
propósito, deve-se recordar que o
corpo humano participa da
dignidade da pessoa, enquanto é
dotado de significados pessoais,
particularmente na sua condição
sexuada[107]. É no corpo, de fato, que
cada pessoa se reconhece gerada por
outros e é através do seu corpo que
homem e mulher podem estabelecer
uma relação de amor capaz de gerar
outras pessoas. Sobre a necessidade
de respeitar a ordem natural da

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn106
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn107
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn108


pessoa humana, Papa Francisco
ensina que “a criação nos precede e
deve ser reconhecida como dom. Ao
mesmo tempo, somos chamados a
cuidar da nossa humanidade e isso
significa em primeiro lugar respeitá-
la e aceitá-la assim como foi
criada”[108]. Daqui deriva que
qualquer intervenção de mudança de
sexo normalmente se arrisca a
ameaçar a dignidade única que a
pessoa recebeu desde o momento da
concepção. Isto não significa excluir
a possibilidade que uma pessoa
portadora de anomalias dos genitais,
já evidentes desde o nascimento ou
que se manifestem sucessivamente,
possa decidir-se por receber
assistência médica com o fim de
resolver tais anomalias. Neste caso, a
intervenção não configuraria uma
mudança de sexo no sentido aqui
entendido.

Violência digital

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn109


61. O progresso das tecnologias
digitais, que oferecem muitas
possibilidades para promover a
dignidade humana, tende sempre
mais à criação de um mundo em que
crescem a exploração, a exclusão e a
violência, que podem chegar a lesar
a dignidade da pessoa humana.
Pense-se como é fácil, através desses
meios, colocar em perigo a boa fama
de qualquer pessoa com notícias
falsas e calúnias. Sobre este ponto,
Papa Francisco sublinha que “não é
sadio confundir a comunicação com
o simples contato virtual. Realmente,
‘o ambiente digital é também um
território de solidão, manipulação,
exploração e violência, até o caso
extremo da dark web. Os meios de
comunicação digitais podem expor
ao risco de dependência, de
isolamento e de progressiva perda de
contato com a realidade concreta,
obstaculizando o desenvolvimento
de relações interpessoais autênticas.
Novas formas de violência se



difundem através das redes sociais,
por exemplo o cyberbullying; a web é
também um canal de difusão da
pornografia e de exploração das
pessoas para fins sexuais ou através
dos jogos de azar’”[109]. E é assim que,
ali onde crescem as possibilidades de
conexão, paradoxalmente acontece
que cada um se encontre sempre
mais isolado e empobrecido de
relações interpessoais: “na
comunicação digital, quer-se mostrar
tudo e cada indivíduo torna-se objeto
de olhares que esquadrinham,
desnudam e divulgam, muitas vezes
de maneira anônima. Dilui-se o
respeito pelo outro e assim, ao
mesmo tempo em que o apago,
ignoro e mantenho à distância, posso
invadir a sua vida, sem nenhum
pudor, até ao extremo”[110]. Tais
tendências representam um lado
obscuro do progresso digital.

62. Nesta perspectiva, se a tecnologia
deve servir à dignidade humana, e

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn110
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn111


não causar-lhe dano, e se ela deve
promover a paz ao invés da
violência, então a comunidade
humana deve ser proativa no
enfrentar estas tendências, no
respeito pela dignidade humana, e
promover o bem: “neste mundo
globalizado ‘os mass media podem
ajudar a fazer-nos sentir mais
próximos uns dos outros; a fazer-nos
perceber um renovado sentido de
unidade da família humana que
impele à solidariedade e ao empenho
sério por uma vida mais digna. [...].
Podem ajudar-nos nisto,
particularmente hoje, quando as
redes da comunicação humana
alcançaram desenvolvimentos
inauditos. Em especial, a internet
pode oferecer maiores possibilidades
de encontro e de solidariedade entre
todos, e esta é uma coisa boa, é um
dom de Deus’. É, porém, necessário
verificar continuamente se as atuais
formas de comunicação nos
orientam efetivamente ao encontro



generoso, à busca sincera da verdade
plena, ao serviço, à proximidade aos
últimos, ao esforço de construir o
bem comum”[111].

Conclusão

63. Na ocorrência do 75º aniversário
da promulgação da Declaração
universal dos direitos do homem
(1948), Papa Francisco reafirmou que
esse documento “é como uma via
preferencial sobre a qual muitos
passos adiante já foram dados, mas
faltam ainda tantos outros, e às vezes
infelizmente se volta atrás. O
empenho pelos direitos humanos não
termina nunca! A este propósito, sou
próximo a todos aqueles que, sem
publicidade, na vida concreta de
cada dia, lutam e pagam
pessoalmente para defender os
direitos de quem não conta”[112].

64. É nesse espírito que, com a
presente Declaração, a Igreja
ardentemente exorta a colocar o

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn112
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn113


respeito pela dignidade da pessoa
humana, para além de toda
circunstância, ao centro dos esforços
pelo bem comum e de todo
ordenamento jurídico. O respeito
pela dignidade de cada um e de todos
é, de fato, a base imprescindível para
a existência mesma de cada
sociedade que se pretende fundada
sobre o justo direito e não na força
do poder. Sobre a base do
reconhecimento da dignidade
humana se sustentam os direitos
humanos fundamentais, que
precedem e fundam toda
convivência civil[113].

65. A cada pessoa e, ao mesmo
tempo, a cada comunidade humana
compete portanto a tarefa da
concreta e efetiva realização da
dignidade humana, enquanto aos
Estados compete não somente tutelá-
la, mas também garantir aquelas
condições necessárias para que ela
possa florescer na promoção integral

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn114


da pessoa humana: “na atividade
política é preciso recordar que ‘além
de qualquer aparência, cada um é
imensamente sagrado e merece o
nosso afeto e a nossa dedicação’”[114].

66. Também hoje, diante de tantas
violações da dignidade humana que
ameaçam seriamente o futuro da
humanidade, a Igreja encoraja a
promoção da dignidade de cada
pessoa humana, sejam quais forem
as suas qualidades físicas, psíquicas,
culturais, sociais e religiosas. Ela o
faz com esperança, certa da força
que brota do Cristo Ressuscitado, que
revelou plenamente a dignidade
integral de todo homem e de toda
mulher. Esta certeza torna-se apelo
nas palavras de Papa Francisco: “A
cada pessoa deste mundo peço que
não se esqueça desta sua dignidade,
que ninguém tem direito de tirar-
lhe”[115].

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn115
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html#_ftn116


O Sumo Pontífice Francisco, na
Audiência concedida ao subscrito
Prefeito, juntamente com o Secretário
para a Seção Doutrinal do Dicastério
para a Doutrina da Fé, no dia 25 de
março de 2024, aprovou a presente
Declaração, decidida na Sessão
Ordinária deste Dicastério, realizada
em 28 de fevereiro de 2024, e ordenou
a sua publicação.

Dado em Roma, na sede do Dicastério
para a Doutrina da Fé, aos 2 de abril
de 2024, 19º aniversário de morte de
São João Paulo II.

Víctor Manuel Card. Fernández

Prefeito

Mons. Armando Matteo

Secretário para a Seção Doutrinal

Ex Audientia Die 25.03.2024

FRANCISCUS



* S. João Paulo II, Ângelus com
pessoas portadoras de deficiência na
Catedral de Osnabrück (16 de
novembro de 1980): Insegnamenti III/
2 (1980), 1232.

[1] Francisco, Exort. ap. Laudate Deum
(4 de outubro de 2023), n. 39: 
L’Osservatore Romano (4 de outubro
de 2023), III.

[2] Em 1948, as Nações Unidas
adotaram a Declaração universal dos
direitos do homem, que se compõe de
trinta artigos. A palavra “dignidade”
aparece por cinco vezes, em pontos
estratégicos: nas primeiras palavras
do Preâmbulo e na primeira frase do 
Artigo 1º. Esta dignidade é declarada
“inerente a todos os membros da
família humana” (Preâmbulo) e
“todos os seres humanos nascem
livres e iguais em dignidade e
direitos” (Artigo 1º).

[3] Pondo atenção somente à época
moderna, vê-se como a Igreja

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/20231004-laudate-deum.html


progressivamente acentuou a
importância da dignidade humana. O
tema foi desenvolvido em particular
na Encíclica Rerum novarum (1891)
do Papa Leão XIII, na Encíclica 
Quadragesimo anno (1931) do Papa
Pio XI e no Discurso ao Congresso da
União Católica Italiana das
Obstétricas (1951) do Papa Pio XII. O
Concílio Vaticano II aprofundou
particularmente esta temática,
dedicando-lhe um inteiro
documento, com a Declaração 
Dignitatis humanae (1965) e
discutindo a liberdade humana na
Constituição pastoral Gaudium et
spes (1965).

[4] S. Paulo VI, Audiência geral (4 de
setembro de 1968): Insegnamenti VI
(1968), 886.

[5] S. João Paulo II, Discurso à IIIª
Conferência Geral do Episcopado
Latino-americano (28 de janeiro de



1979), III.1-2: InsegnamentiII/1 (1979),
202-203.

[6] Bento XVI, Discurso aos
participantes da Assembleia Geral da
Pontifícia Academia para a Vida (13
de fevereiro de 2010): Insegnamenti
VI/1 (2011), 218.

[7] Bento XVI, Discurso aos
participantes da reunião do Banco de
Desenvolvimento do Conselho da
Europa (12 de junho de 2010): 
Insegnamenti VI/1 (2011), 912-913.

[8] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
n. 178: AAS 105 (2013), 1094, que cita
S. João Paulo II, Ângelus com pessoas
portadoras de deficiência na Catedral
de Osnabrück (16 de novembro
de1980): Insegnamenti III/2 (1980),
1232.

[9] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 8: AAS 112
(2020), 971.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html


[10] Ibidem, n. 277: AAS 112 (2020),
1069.

[11] Ibidem, n. 213: AAS 112 (2020),
1045.

[12] Ibidem, n. 213: AAS 112 (2020),
1045, que cita Francisco, Mensagem
aos participantes da Conferência
internacional “Os direitos humanos
no mundo contemporâneo:
conquistas, omissões, negações” (10
de dezembro de 2018): L’Osservatore
Romano (10-11 de dezembro de
2018), 8.

[13] A Declaração de 1948 das Nações
Unidas foi seguida e ulteriormente
elaborada pelo Pacto internacional
das Nações Unidas sobre os direitos
civis e políticos, de 1966, e pelo Ato
final da Conferência sobre a
segurança e a cooperação na Europa,
de 1975.

[14] Cf. Comissão Teológica
Internacional, Dignidade e direitos da

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


pessoa humana (1983), Introdução, 3.
Um compêndio do ensinamento
católico sobre a dignidade humana
se encontra no Catecismo da Igreja
Católica, no capítulo intitulado “A
dignidade da pessoa humana”, nn.
1700-1876.

[15] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 22: AAS
112 (2020), 976.

[16] Boécio, Contra Eutychen et
Nestorium, c. 3: PL 64, 1344: “persona
est rationalis naturae individua
substantia”. Cf. S. Boaventura,In I
Sententiarum, d. 25, a. 1, q. 2; S.
Tomás de Aquino, Summa Theologiae,
I, q. 29, a. 1, resp.

[17] Como não é a finalidade desta 
Declaração redigir um tratado
exaustivo sobre a noção de
dignidade, por exigência de
brevidade acena-se em via
exemplificativa somente à cultura
clássica greco-romana, enquanto



ponto de referência da primeira
reflexão filosófica e teológica cristã.

[18] Cf. p. ex. Cícero, De officiis I,
105-106: “Sed pertinet ad omnem
officii quaestionem semper in
promptu habere, quantum natura
hominis pecudibus reliquisque beluis
antecedat […]. Atque etiam si
considerare volumus, quae sit in
natura excellentia et dignitas,
intellegemus, quam sit turpe
diffluere luxuria et delicate ac
molliter vivere quamque honestum
parce, continenter, severe,
sobrie” (Scriptorum Latinorum
Bibliotheca Oxoniensis, ed. M.
Winterbottom, Oxford 1994, 43).
Tradução: “Em toda investigação
sobre o dever, é preciso ter presente
quanto a natureza do homem é
superior àquela dos animais
domésticos e de todas as outras feras
[...]. E ainda, se pensamos na
excelência e na dignidade da
natureza humana,



compreenderemos quanto seja torpe
nadar nos prazeres e viver na
lascívia e na moleza; ao contrário,
quanto seja decoroso conduzir uma
vida parca, moderada, séria e
sóbria”.

[19] Cf. S. Paulo VI, Discurso durante a
Peregrinação à Terra Santa: Visita à
Basílica da Anunciação em Nazaré (5
de janeiro de 1964): AAS56 (1964),
166-170.

[20] Entre as inumeráveis referências,
cf. p. ex. S. Clemente de Roma, 1
Clem. 33, 4s: PG 1, 273; Teófilo de
Antioquia, Ad Aut.I, 4: PG 6, 1029; S.
Clemente de Alexandria, Strom. III,
42, 5-6: PG 8, 1145; Ibidem, VI, 72, 2:
PG 9, 293; S. Irineu de Lião, Adv. haer.
V, 6, 1: PG 7, 1137-1138; Orígenes, De
princ. III, 6,1: PG 11, 333; S.
Agostinho, De Gen. ad litt. VI, 12: PL
34, 348. De Trin. XIV, 8, 11: PL 42,
1044-1045.



[21] S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 29, a. 3, resp.:
“persona significat id quod est
perfectissimum in tota natura,
scilicet subsistens in rationali
natura”.

[22] Pode-se pensar p. ex. a Pico della
Mirandola e ao seu conhecido texto 
Oratio de hominis dignitate (1486).

[23] Para um pensador judeu como E.
Levinas (1906-1995), o ser humano é
qualificado pela sua liberdade
enquanto se descobre infinitamente
responsável pelo outro ser humano.

[24] Alguns grandes pensadores
cristãos dos séculos XIX e XX, come
São J. H. Newman, Beato A. Rosmini,
J. Maritain, E. Mounier, K. Rahner, H.
U. von Balthasar, entre outros,
chegaram a propor uma visão do
homem que pode validamente
dialogar com as correntes de
pensamento do início de século XXI,



qualquer que seja a sua inspiração,
sem excluir os pós-modernos.

[25] Por este motivo, a “Declaração
universal dos direitos do homem […]
sugere implicitamente que a origem
dos direitos humanos inalienáveis se
situa na dignidade de toda pessoa
humana”: Comissão Teológica
Internacional, Em busca de uma ética
universal: novo olhar sobre a lei
natural (2009), n. 115.

[26] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes (7 de dezembro de
1965), n. 26: AAS 58 (1966), 1046; todo
o primeiro capítulo da primeira
parte da Constituição (nn. 11-22) é
dedicado à “Dignidade da pessoa
humana”.

[27] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanae (7 de dezembro
de 1965), n. 1: AAS 58 (1966), 929.

[28] Ibidem, n. 2:AAS 58 (1966), 931.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_po.html


[29] Congregação para a Doutrina da
Fé, Instrução Dignitas personae (8 de
setembro de 2008), n. 7: AAS 100
(2008), 863. Cf. S. Irineu de Lião, Adv.
haer. V, 16, 2: PG 7, 1167-1168.

[30] Como “com a encarnação o Filho
de Deus se uniu de certo modo a cada
homem” (Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past. Gaudium et spes (7 de dezembro
de 1965), n. 22: AAS 58 (1966), 1042),
a dignidade de cada homem nos é
revelada por Cristo na sua plenitude.

[31] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes (7 de dezembro de
1965), n. 19: AAS 58 (1966), 1038.

[32] S. João Paulo II, Carta enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995),n. 38: AAS 87 (1995), 443, que
cita S. Irineu de Lião, Adv. haer. IV,
20,7: PG 7, 1037-1038.

[33] Cristo deu aos batizados uma nova
dignidade, aquela de “filhos de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


Deus”: cf. Catecismo da Igreja
Católica, nn. 1213, 1265, 1270, 1279.

[34] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanae (7 de dezembro
de 1965), n. 9: AAS 58 (1966), 935.

[35] Cf. S. Irineu de Lião, Adv. haer. V,
6, 1. V, 8, 1. V, 16, 2: PG 7, 1136-1138.
1141-1142. 1167-1168; S. João
Damasceno, De fide orth. 2, 12: PG 94,
917-930.

[36] Bento XVI, Discurso em
Westminster Hall (17 de setembro de
2010): Insegnamenti VI/2 (2011), 240.

[37] Francisco, Audiência geral (12 de
agosto de 2020): L’Osservatore
Romano (13 de agosto de 2020), 8,
que cita S. João Paulo II, Discurso à
Assembleia Geral das Nações Unidas
(2 de outubro de 1979), 7 e Id., 
Discurso à Assembleia Geral das
Nações Unidas (5 de outubro de
1995), 2.



[38] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Instrução Dignitas personae (8
de setembro de 2008), n. 8: AAS 100
(2008), 863-864.

[39] Comissão Teológica Internacional, 
Liberdade religiosa para o bem de
todos (2019), n. 38.

[40] Francisco, Discurso aos membros
do Corpo Diplomático acreditado
junto à Santa Sé para as felicitações
de ano novo (8 de janeiro de 2024): 
L’Osservatore Romano (8 de janeiro
de 2024), 3.

[41] S. João Paulo II, Carta enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 19: AAS 87 (1995), 422.

[42] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), n. 69: AAS 107
(2015), 875, que cita o Catecismo da
Igreja Católica, n. 339.

[43] Francesco, Exort. ap. Laudate
Deum (4 de outubro de 2023), n. 67: 



L’Osservatore Romano (4 de outubro
de 2023), IV.

[44] Ibidem, n. 63: L’Osservatore
Romano (4 de outubro de 2023), IV.

[45] Catecismo da Igreja Católica, n.
1730.

[46] Bento XVI, Mensagem para a
celebração da 44a Jornada mundial da
paz (1º de janeiro de 2011), n. 3: 
Insegnamenti VI/2 (2011), 979.

[47] Pontifício Conselho para a Justiça
e a Paz, Compêndio da Doutrina social
da Igreja, n. 137.

[48] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 109: AAS
112 (2020), 1006.

[49] Pontifício Conselho para a Justiça
e a Paz, Compêndio da Doutrina social
da Igreja, n. 137.

[50] Francisco, Discurso aos
participantes do Encontro mundial



dos movimentos populares (28 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
858.

[51] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 107: AAS
112 (2020), 1005-1006.

[52] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes (7 de dezembro de
1965), n. 27: AAS 58 (1966), 1047.

[53] Ibidem.

[54] Ibidem.

[55] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2267 e Congregação para a Doutrina
da Fé, Carta aos Bispos sobre a nova
redação do n. 2267 do Catecismo da
Igreja Católica sobre a pena de morte
(1° de agosto de 2018), nn. 7-8.

[56] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 269: AAS
112 (2020), 1065.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


[57] S. João Paulo II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 de
dezembro de 1987), n. 28: AAS 80
(1988), 549.

[58] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), n. 22: 
AAS 101 (2009), 657, que cita S. Paulo
VI, Carta enc. Populorum progressio
(26 de março de 1967), n. 9: AAS 59
(1967), 261-262.

[59] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 21: AAS
112 (2020), 976, que cita Bento XVI,
Carta enc. Caritas in veritate (29 de
junho de 2009), n. 22: AAS 101 (2009),
657.

[60] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 20: AAS
112 (2020), 975-976. Cf. também a
“Oração ao Criador” ao final da
mesma encíclica.

[61] Ibidem, n. 116: AAS 112 (2020),
1009, que cita Id., Discurso aos



participantes do Encontro mundial
dos movimentos populares (28 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
851-852.

[62] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 162: AAS
112 (2020), 1025, que cita Id., 
Discurso aos membros do Corpo
Diplomático acreditado junto à Santa
Sé (12 de janeiro de 2015): AAS 107
(2015), 165.

[63] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 25: AAS
112 (2020), 978, que cita Id., 
Mensagem para a 49ª Jornada
mundial da paz (1° de janeiro de
2016): AAS 108 (2016), 49.

[64] Francisco, Mensagem aos
participantes da VI edição do “Forum
de Paris sur la Paix” (10 de novembro
de 2023): L’Osservatore Romano (10
de novembro de 2023), 7, que cita Id.,
Audiência geral (23 de março de



2022): L’Osservatore Romano (23 de
março de 2022), 3.

[65] Francisco, Discurso à Conferência
das Partes da Convenção-Quadro das
Nações Unidas sobre as mudanças
climáticas (COP 28) (2 de dezembro
de 2023): L’Osservatore Romano (2 de
dezembro de 2023), 2.

[66] Cf. S. Paulo VI, Discurso às Nações
Unidas (4 de outubro de 1965): AAS
57 (1965), 881.

[67] S. João Paulo II, Carta enc. 
Redemptor hominis (4 de março de
1979), n. 16: AAS 71 (1979), 295.

[68] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 258: AAS
112 (2020), 1061.

[69] Francisco, Discurso ao Conselho de
Segurança das Nações Unidas (14 de
junho de 2023): L’Osservatore
Romano (15 de junho de 2023), 8.



[70] Francisco, Discurso na Jornada
mundial de oração pela paz (20 de
setembro de 2016): L’Osservatore
Romano (22 de setembro de 2016), 5.

[71] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti (3 de outubro de 2020), n. 38: 
AAS 112 (2020), 983: “Em
consequência, “seja reafirmado o
direito a não emigrar, isto é, a estar
em condições de permanecer na
própria terra”“, que cita Bento XVI, 
Mensagem para a 99ª Jornada
mundial do Migrante e do Refugiado
(12 de outubro de 2012): AAS 104
(2012), 908.

[72] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti (3 de outubro de 2020), n. 38: 
AAS 112 (2020), 982-983.

[73] Ibidem, n. 39: AAS 112 (2020), 983.

[74] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), n. 62: 
AAS 101 (2009), 697.



[75] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 39: AAS
112 (2020), 983.

[76] Pode ser útil aqui recordar a
declaração de Paulo III sobre a
dignidade dos homens descobertos
nas terras do “Novo Mundo”, na Bula
Pastorale officium (29 de maio
de1537), onde estabelece – sob pena
de excomunhão – que os habitantes
daqueles territórios, “mesmo se estão
fora do seio da Igreja […] não devem
ser privados da sua liberdade ou do
domínio sobre as suas coisas, porque
são homens e, por isso, capazes de fé
e de salvação” (“licet extra gremium
Ecclesiae existant, non tamen sua
libertate, aut rerum suarum dominio
[…] privandos esse, et cum homines,
ideoque fidei et salutis capaces sint”):
DH 1495.

[77] Francisco, Discurso aos
participantes da Plenária do
Pontifício Conselho da Pastoral para



os Migrantes e os Itinerantes (24 de
maio de 2013): AAS 105 (2013),
470-471.

[78] Francisco, Discurso à Organização
das Nações Unidas (25 de setembro
de 2015): AAS 107 (2015), 1039.

[79] Francisco, Discurso a um grupo de
Embaixadores por ocasião da
apresentação das Credenciais (12 de
dezembro de 2013): L’Osservatore
Romano (13 de dezembro de 2013), 8.

[80] Francisco, Discurso aos
participantes da Conferência
internacional sobre o tráfico de
pessoas (11 de abril de 2019): AAS
111 (2019), 700.

[81] Documento Final da XV Assembleia
Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos
(27 de outubro de 2018), n. 29.

[82] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 23: AAS
112 (2020), 977, que cita Id., Exort.



ap. Evangelii gaudium (24 de
novembro de 2013), n. 212: AAS 105
(2013), 1108.

[83] S. João Paulo II, Carta às mulheres
(29 de junho de 1995), n. 4: 
Insegnamenti XVIII/1 (1997), 1874.

[84] Ibidem, n. 5: InsegnamentiXVIII/1
(1997), 1875.

[85] Catecismo da Igreja Católica, n.
1645.

[86] Francisco, Discurso por ocasião da
Celebração Mariana – Virgen de la
Puerta (20 de janeiro de 2018): AAS
110 (2018), 329.

[87] Francisco, Discurso aos
participantes da Assembleia Plenária
da Congregação para a Doutrina da
Fé (21 de janeiro de 2022): 
L’Osservatore Romano (21 de janeiro
de 2022), 8.



[88] S. João Paulo II, Carta enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), 58: AAS 87 (1995), 466-467.
Sobre o tema do respeito devido aos
embriões humanos, cf. Congregação
para a Doutrina da Fé, Instrução 
Donum vitae (22 de fevereiro de
1987): “A praxe de manter em vida
embriões humanos, in vivo ou in
vitro, para finalidades experimentais
ou comerciais, é totalmente contrária
à dignidade humana” (I, 4): AAS 80
(1988), 82.

[89] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
213: AAS 105 (2013), 1108.

[90] Ibidem.

[91] Francisco, Discurso aos membros
do Corpo Diplomático acreditado
junto à Santa Sé para as felicitações
de ano novo (8 de janeiro de 2024): 
L’Osservatore Romano (8 de janeiro
de 2024), 3.



[92] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Instrução Dignitas personae (8
de setembro de 2008), n. 16: AAS 100
(2008), 868-869. Todos estes aspectos
são recordados com precisão na
Instrução Donum vitae (22 de
fevereiro de 1987): AAS 80 (1988),
71-102, da mesma Congregação.

[93] Congregação para a Doutrina da
Fé, Carta Samaritanus bonus(14 de
julho de 2020), V, n. 4: AAS 112
(2020), 925.

[94] Cf. Ibidem, V, n.1: AAS 112 (2020),
919.

[95] Francisco, Audiência geral (9 de
fevereiro de 2022): L’Osservatore
Romano (9 de fevereiro de 2022), 3.

[96] Cf. sobretudo Francisco, Carta enc.
Fratelli tutti (3 de outubro de 2020),
nn. 18-21: AAS 112 (2020), 975-976:
“O descarte mundial”. O n. 188 da
mesma encíclica chega a identificar
uma “cultura do descarte”.



[97] Cf. Francisco, Discurso aos
participantes do Congresso
promovido pelo Pontifício Conselho
para a Promoção da Nova
Evangelização (21 de outubro de
2017): L’Osservatore Romano (22 de
outubro de 2017), 8: “A
vulnerabilidade pertence à essência
do homem”.

[98] Cf. Francisco, Mensagem por
ocasião da Jornada internacional das
pessoas com deficiência (3 de
dezembro de 2020): AAS 112 (2020),
1185-1186.

[99] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), nn. 187-188: 
AAS 112 (2020), 1035-1036, que cita
Id., Discurso ao Parlamento Europeu
(25 de novembro de 2014): AAS 106
(2014), 999, e Id., Discurso à classe
dirigente e ao Corpo diplomático,
Bangui – República Centro-africana
(29 de novembro de 2015): AAS 107
(2015) 1320.



[100] Francisco, Exort. ap. Amoris
laetitia (19 de março de 2016), n. 250:
AAS 108 (2016), 412-413, que cita 
Catecismo da Igreja Católica, n. 2358

[101] Francisco, Discurso aos membros
do Corpo Diplomático acreditado
junto à Santa Sé para as felicitações
de ano novo (8 de janeiro de 2024): 
L’Osservatore Romano (8 de janeiro
de 2024), 3.

[102] Francisco, Exort. ap. Amoris
laetitia (19 de março de 2016), n. 56: 
AAS 108 (2016), 334.

[103] Ibidem, que cita a XIV Assembleia
Geral Ordinária do Sínodo dos
Bispos, Relatio finalis (24 de outubro
de 2015), 58.

[104] Francisco, Exort. ap. Amoris
laetitia (19 de março de 2016), n. 286:
AAS 108 (2016), 425.

[105] Catecismo da Igreja Católica, n.
364.



[106] Isto vale também para o respeito
devido aos corpos dos defuntos; cf. p.
ex. Congregação para a Doutrina da
Fé, Instrução Ad resurgendum cum
Christo (15 de agosto de 2016), n. 3: 
AAS 108 (2016), 1290: “Sepultando os
corpos dos fiéis defuntos, a Igreja
confirma a fé na ressurreição da
carne e pretende ressaltar a alta
dignidade do corpo humano como
parte integrante da pessoa, de cuja
história o corpo participa”. Para uma
abordagem mais completa, cf.
Comissão Teológica Internacional, 
Problemas atuais de escatologia
(1990), n. 5: “O homem chamado à
ressurreição”.

[107] Cf. Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), n. 155: AAS
107 (2015), 909.

[108] Francisco, Exort. ap. Amoris
laetitia (19 de março de 2016), n. 56: 
AAS 108 (2016), 344



[109] Francisco, Exort. ap. Christus vivit
(25 de março de 2019), n. 88: AAS 111
(2019), 413, que cita o Documento
Final da XV Assembleia Geral
Ordinária do Sínodo dos Bispos (27 de
outubro de 2018), n. 23.

[110] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 42: AAS
112 (2020), 984.

[111] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 205: AAS
112 (2020), 1042, que cita Id., 
Mensagem para a 48a Jornada
mundial das Comunicações Sociais
(24 de janeiro de 2014): AAS 106
(2014), 113.

[112] Francisco, Ângelus (10 de
dezembro de 2023): L’Osservatore
Romano (11 de dezembro de 2023),
12.

[113] Cf. Comissão Teológica
Internacional, Dignidade e direitos da
pessoa humana (1983), n. 2.



[114] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), n. 195: AAS
112 (2020), 1038, que cita Id., Exort.
ap. Evangelii gaudium (24 de
novembro de 2013), n. 274: AAS 105
(2013), 1130.

[115] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), n. 205: AAS 107
(2015), 928.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/dignitas-
infinita/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/dignitas-infinita/
https://opusdei.org/pt-br/article/dignitas-infinita/
https://opusdei.org/pt-br/article/dignitas-infinita/

	Dignitas infinita
	Apresentação
	Introdução


