
opusdei.org

Diálogo com Mons.
Fernando Ocáriz:
“Com Cristo, a
unidade nasce de
dentro”

Diálogo do prelado do Opus Dei
com estudantes sobre a
unidade, como dom divino e
dimensão essencial da vida
cristã, com atenção especial a
como ela é vivida e preservada
na Igreja e no Opus Dei, a partir
da experiência cotidiana da fé.

23/01/2026



 “Uma Igreja unida, sinal de unidade
e comunhão, que se torne fermento
para um mundo reconciliado”. Com
estas palavras, o Papa Leão XIV
expressava, na Missa de início de seu
ministério petrino, um desejo que, de
muitos modos, está marcando o
horizonte de seu pontificado.

Oito meses depois, vimos o Papa
fechar a Porta Santa e concluir o
Jubileu da Esperança. Nesse
intervalo de tempo, a unidade se
revela pelo que realmente é: não um
conceito abstrato, mas uma nota
constitutiva da Igreja, da sociedade e
do próprio ser humano; e, portanto,
aquilo que mantém aberta a porta da
esperança.

Este artigo resume uma aula de
Mons. Fernando Ocáriz, prelado do
Opus Dei, em diálogo com estudantes
de teologia e filosofia, de vários
países, que moram em Roma. A
partir das perguntas situadas na



experiência concreta dos estudantes,
desenvolve‑se uma reflexão prática
sobre a unidade enquanto dom
recebido, tarefa compartilhada e,
usando as palavras de São Josemaria,
como paixão dominante.

A seguir, a introdução da aula, e o
intercâmbio de perguntas e
respostas.

Introdução do Prelado, Mons.
Fernando Ocáriz

A unidade da Obra é,
fundamentalmente, uma
participação na unidade da Igreja.
São Josemaria recordava com
frequência que a Obra é uma
pequena parte — uma “partezinha”
— da Igreja. Daí decorre que os
elementos que constituem a unidade
da Obra são, em essência, os mesmos
que sustentam a unidade eclesial.

A unidade é uma das notas
fundamentais da Igreja, junto com a



catolicidade, a santidade e a
apostolicidade. É também uma das
mais explicitamente expressas no
Evangelho, quando o próprio Senhor,
ao falar de seus discípulos, pede:
“Que todos sejam um, Pai, como Tu
estás em mim e eu em Ti”1. Esta
oração nos oferece uma chave muito
profunda para compreender a
unidade cristã.

De fato, a substância última da
unidade da Igreja — e, portanto,
também da unidade dos discípulos
de Jesus Cristo — é uma participação
na própria unidade de Deus, que, na
medida em que podemos conhecer o
mistério da Trindade, ainda que
limitadamente, vemos de modo
particular no Espírito Santo, porque
o que une é o amor, e o Espírito
Santo é o Amor.

Por isso, os elementos mais humanos
da unidade da Igreja — e da Obra —
também alcançam seu verdadeiro



valor quando estão informados pela
caridade. Não se trata apenas de
vê‑los como elementos organizativos,
ainda que também o sejam; mas de
reconhecer que seu valor mais
profundo está em ser expressão do
amor que une.

Nessa perspectiva, a unidade da
Obra, enquanto parte da Igreja, pode
ser considerada em três dimensões,
seguindo uma distinção usada certa
vez pelo então professor Joseph
Ratzinger, ao falar da Igreja: o que a
Igreja é visivelmente, o que é
constitutivamente e o que é
operativamente.

Em primeiro lugar, a Igreja é visível.
O que isso significa? Que ela é um
povo, um conjunto de pessoas
humanas, com uma característica
singular: é um povo formado por
muitos povos. A Primeira Carta de
São Pedro a descreve com uma
expressão muito significativa ao falar



da Igreja como populus adquisitionis2,
um povo que Deus adquiriu para Si.

Desde Pentecostes, a Igreja universal
é um conjunto: é a realidade visível
de um povo visível, pequeno em seus
começos, mas desde o início
chamado à universalidade. E o que
dá unidade visível a esse povo,
humanamente formado por povos
tão diversos, são principalmente três
elementos: a comum profissão de fé,
a vida sacramental e a existência de
uma cabeça comum, o Romano
Pontífice. Uma mesma fé professada
externamente, uma mesma vida
sacramental — com seus diferentes
ritos e liturgias — e um mesmo
princípio de governo universal são os
elementos visíveis que tornam
possível a unidade entre povos e
culturas tão diferentes.

O outro aspecto comentado por
Ratzinger diz respeito ao que a Igreja
é constitutivamente. Aqui entramos



no coração do mistério: a Igreja é o
Corpo de Cristo. São Josemaria
lembrava isso com força ao dizer que
a Igreja é Cristo presente entre nós3.

Esta é a realidade mais profunda da
Igreja, que dá sentido e eficácia a
tudo o que é visível. Não se trata
apenas de Cristo estar presente
dando força a partir de dentro; mas
de a Igreja, como um todo, ser
verdadeiramente um Corpo. O Corpo
Místico não é uma metáfora, mas
uma realidade espiritual, uma união
verdadeira de todos os membros com
Jesus Cristo. Isso é a Igreja
constitutivamente.

Nesse contexto, Ratzinger oferecia
uma definição muito conhecida e
sintética: a Igreja é o povo que vive
do Corpo de Cristo, referindo-se à
Eucaristia; vive do Corpo de Cristo e
se torna o próprio Corpo de Cristo na
celebração da Eucaristia. Vive do



Corpo de Cristo na Eucaristia e se faz
Corpo de Cristo na Eucaristia.

Passamos a ver a terceira dimensão a
partir da qual podemos considerar a
unidade da Igreja. Enquanto a
primeira se referia ao fato de que a
Igreja é, de maneira visível, um povo
formado por pessoas; e a segunda, a
que, em sua realidade mais
profunda, é o Corpo de Cristo; a
terceira dimensão expressa que a
Igreja, em sua ação no mundo, é o
sacramento universal de salvação4.
Ou seja, a força santificadora da
Igreja se manifesta na pregação do
Evangelho e nos sacramentos,
especialmente ao conduzir as
pessoas à confissão e à Eucaristia e,
em consequência, ao despertar nelas
o desejo de apostolado.

A unidade da Igreja — e, nela, a
unidade da Obra — é, em última
instância, um dom de Deus. É
profundamente sobrenatural,



embora tenha também expressões
humanas e organizacionais. E é um
dom dado a todos; por isso, também
é responsabilidade de todos cuidar
dela.

Se a unidade é um dom que
pertence a toda a Igreja, o que há
no espírito do Opus Dei que faz
com que ela seja vivida e cuidada
como uma de suas paixões
dominantes?

A unidade vivida na Obra é,
essencialmente, a própria unidade
da Igreja, como acontece em
qualquer realidade eclesial. Mas,
logicamente, na Obra há aspectos
próprios do seu espírito que
configuram o seu modo de ser.

O ponto fundamental é a unidade de
espírito. A Obra tem uma
espiritualidade determinada e, à
medida em que todos participamos
desse espírito, há uma unidade
profunda. Não se trata de



uniformidade, mas de um modo
comum de pensar e viver segundo
esse espírito, com grande liberdade
em tudo o que é opinável. São
Josemaria falava de um pequeno
denominador comum— o espírito do
Opus Dei — com um numerador
amplíssimo. A unidade vem desse
denominador comum.

Esse espírito “é velho como o
Evangelho e, como o Evangelho,
novo”5. Portanto, não se deve pensar
que na Obra exista algo totalmente
diferente do que é comum à Igreja.
Trata‑se, antes, de modos próprios de
viver realidades essenciais do
cristianismo.

Quais são esses aspectos? Se
olharmos para alguns pontos
centrais do espírito da Obra,
podemos começar pelo centro e pela
raiz da vida espiritual: a Eucaristia.
Ela é o centro de toda a Igreja, mas
na Obra é vivida com uma



consciência muito clara da sua
importância e com uma exigência
vital de fidelidade diária: participar
da Santa Missa, ser almas de
Eucaristia e, como dizia São
Josemaria, procurar que “nossos
pensamentos”6 estejam muito
centrados na Eucaristia.

Se a Eucaristia é o centro e a raiz, o
fundamento do espírito do Opus Dei
é o sentido da filiação divina. É algo
comum a todos os cristãos, sem
dúvida, mas na Obra ocupa um lugar
especialmente central como
fundamento da vida espiritual: viver
nossas práticas de piedade, o
trabalho e a vida cotidiana com essa
consciência de sermos filhos de Deus.

Junto disso, está o eixo do espírito do
Opus Dei: a santificação do trabalho.
Todos somos chamados a nos
santificar e a anunciar a muitos a
possibilidade de santificar o próprio
trabalho. Mas na Obra este aspecto é



especialmente próprio e central: é o
ponto em torno do qual gira o
esforço de santificação e apostolado.

Assim, além de todos os elementos
comuns da unidade da Igreja, na
Obra há estas características
próprias que nos fazem ser um só na
medida em que vivemos o mesmo
espírito: a Eucaristia como centro e
raiz, a filiação divina como
fundamento e a santificação do
trabalho como eixo.

Padre, se a unidade é um dom de
Deus que pedimos para toda a
Igreja e para a Obra, podemos
pedi-la também como um dom
pessoal, para cada um?

Sim, claro. A unidade é um dom de
Deus para cada pessoa, justamente
quando faz crescer em nós o desejo
de unidade e, depois, com a sua
graça, nos dá a força para sermos
instrumentos de unidade pela
caridade e pelo carinho.



Portanto, a unidade é uma condição
de eficácia em todos os níveis. São
Josemaria o expressava com clareza
numa carta de 1931: “Deus conta
com nossas fraquezas, com nossa
debilidade e com a debilidade dos
outros; mas conta também com a
fortaleza de todos, se a caridade nos
unir.”7 A unidade dá fortaleza se a
caridade nos unir. E o que une de
verdade é o carinho.

Aqui é importante distinguir o
carinho do puro sentimento. O
verdadeiro carinho, o verdadeiro
amor, manifesta‑se sobretudo em
obras: na entrega, dedicação,
interesse pelos outros. Muitas vezes
esse amor vem acompanhado de um
afeto sensível; outras vezes não. Mas
quando existe amor verdadeiro,
existe unidade.

No fundo, o aspecto pessoal tem
muito a ver com a unidade. É
também fonte de zelo apostólico, pois



nos leva a viver a missão apostólica
dos outros como nossa. Isso anima e
dá impulso, mesmo quando nossa
própria atividade é mais limitada ou
tem menos campo de ação. O que os
outros fazem também nos pertence, e
essa consciência gera força e
fecundidade.

A Obra se aproxima de seu
primeiro centenário, e sua
mensagem alcançou pessoas de
diversas gerações, culturas e
países. Como podemos ser hoje
instrumentos de unidade,
assumindo essa responsabilidade
em meio às mudanças culturais e
às circunstâncias do nosso tempo?

Por um lado, podemos meditar com
frequência sobre a unidade e pedi‑la
de verdade ao Senhor, para que Ele
nos dê luzes concretas para saber
como vivê‑la onde cada um estiver.

Há muitos elementos que ajudam,
mas um muito importante é



compreender que a unidade da Obra
é a unidade própria de uma família.
Não se pode falar nem entender a
unidade da Obra sem pensar na
unidade da família. É algo muito
próprio e muito essencial do seu
espírito.

Uma unidade que sempre se
manifesta como união direta com
nosso santo fundador. São Josemaria
continua sendo nosso Padre desde o
céu, por meio de seus escritos, com
seu espírito, com o que nos deixou
como herança e com o que
conhecemos de sua vida. Parte da
responsabilidade pessoal no cuidado
da unidade consiste em ajudar, onde
estivermos, a manter viva a figura do
nosso Padre: recorrendo à sua
intercessão nas diferentes
necessidades, mantendo presente a
sua memória e tentando agir
segundo sua mente. É aquilo que o
Papa São Paulo VI disse ao Bem-
aventurado Álvaro del Portillo:



“Quando tiver que fazer algo, pense
em como o fundador o faria”. Dom
Álvaro lhe agradeceu muito e ficou
muito feliz, porque já vivia assim
desde o primeiro momento. A união
com são Josemaria é parte
importantíssima da unidade da Obra.

Além disso, há também a filiação ao
Padre, seja quem for em cada
momento: uma filiação que dá
unidade real a toda a Obra, às duas
seções, sempre apoiada no mais
fundamental, que é a unidade de
espírito.

Padre, às vezes mal-entendidos ou
feridas do passado podem se
tornar obstáculos para viver a
unidade. Como reconstruir a
confiança quando há dor ou
ressentimento?

Nesses casos, o primeiro passo é
ajudar as pessoas a pensar na atitude
do Senhor: Deus ama infinitamente
cada pessoa, muito mais do que nós



podemos amar. Voltar a essa verdade
tão profunda muda a nossa maneira
de nos colocarmos diante dos outros
e nos ajuda, especialmente quando
há restos de ressentimento ou algum
motivo de mágoa, seja do passado ou
do presente, a pensar que Deus ama
infinitamente essa pessoa.

São Paulo expressa isso com força na
Carta aos Efésios: “Rogo-vos, pois, eu,
o prisioneiro do Senhor, que andeis
(...) procurando guardar a unidade
do Espírito pelo vínculo da paz. Há
um só corpo e um só Espírito, como
também fostes chamados em uma só
esperança da vossa vocação”8. Aqui
já aparecem aspectos muito
concretos: a unidade com o vínculo
da paz.

Dar paz. São Josemaria
frequentemente incentivava a
sermos semeadores de paz e alegria.
Desde jovem, escrevia maravilhado
em seus apontamentos íntimos:



“Creio que o Senhor colocou em
minha alma outra característica: a
paz, ter paz e dar paz”.

E que paz é essa? O próprio Jesus
Cristo. Ipse est pax nostra ,“Ele é
nossa paz”9. Por isso, todo cuidado
com a unidade é, necessariamente,
uma tarefa de unir as pessoas a
Cristo. Como diz São Paulo: “Com o
vínculo da paz, sendo um só corpo e
um só Espírito10. É o Espírito Santo,
com o dom da caridade, quem une. A
fé une, sem dúvida; mas o que une
mais radicalmente é o amor, e o
Espírito Santo é o amor infinito de
Deus.

Vivemos num contexto marcado
pela desunião e pelo
individualismo, na sociedade, na
política, nas instituições e até
mesmo na família. Como viver a
unidade de modo autêntico, que
não seja apenas algo externo, mas



que nasça de dentro de cada um,
quando faltam referências?

São Josemaria falava de ser
instrumentos de unidade: pessoas
que criem, defendam e cuidem da
unidade. Para viver isso, a principal
referência é sempre Jesus Cristo.

Em que sentido a paixão, o desejo, a
tendência a cuidar da unidade pode
ser dominante em nossa vida?
Quando ela impregna os
pensamentos e os sentimentos e,
portanto, move espontaneamente o
modo de viver. É então que o que é
dos outros passa a ser também nosso:
sua vida interior, seu trabalho, sua
saúde, sua doença, sempre do modo
adequado em cada caso. Interessa-
nos rezar por eles, facilitar seu
caminho, alegrar-nos com seus
êxitos. Tudo o que é dos outros é
nosso. Isso é unidade.

A unidade também leva a sofrer com
quem sofre e se manifesta de uma



maneira muito concreta na atitude
diante dos defeitos e das limitações
dos outros.

Além disso, quando o desejo de
unidade predomina, nasce
espontaneamente uma atenção
especial em promover o que une e
evitar — ou até rejeitar, conforme o
caso — aquilo que pode se
transformar, ainda que de modo
leve, em um princípio de desunião.

Padre, às vezes trabalhar e decidir
juntos pode parecer mais lento do
que agir individualmente. Na
Obra, a colegialidade é um modo
habitual de trabalhar. Como
compreendê-la e vive-la como uma
riqueza, e não como um obstáculo?

A colegialidade é um aspecto muito
importante da unidade na
organização da Obra: deve ser vivida
em todos os níveis, tanto no governo
quanto nos trabalhos apostólicos. É
uma grande medida de prudência,



pois evita que alguém mande
sozinho sem contar com a opinião
dos outros. São Josemaria a
estabeleceu — com a luz de Deus —
desde o início e quis que fosse assim
em toda a Obra.

Recordou isso com força numa de
suas cartas: “já repeti – é um texto
que vocês já conhecem – em
inúmeras circunstâncias, e repetirei
muito mais ao longo da minha vida,
que exijo na Obra, em todos os
níveis, um governo colegial, para que
não se caia na tirania”11.

Existe o risco de cair em estilos
unilaterais de trabalho simplesmente
pela pressa: pensando que algo é
urgente e que não vale a pena
esperar o parecer dos demais,
contando com suas opiniões. São
Josemaria costumava dizer que as
coisas urgentes podem esperar, e as
muito urgentes devem esperar. Não
para perder tempo, mas para



estudá‑las como está previsto. Esse
modo de agir é garantia de eficácia e
também de tranquilidade.

Decidir sozinho pode, inclusive,
gerar inquietação, especialmente
quando os assuntos são complexos.
Por outro lado, considerar as
contribuições de outras pessoas
ajuda a enxergar melhor. Isso vale
mesmo quando alguém tem mais
experiência ou sabe mais sobre um
tema concreto. A experiência mostra
que uma pessoa que sabe menos
pode oferecer uma luz, uma solução
ou uma nuance que a outra havia
deixado passar.

Por isso, mesmo que a colegialidade
exija mais tempo, vale a pena. É um
preço que compensa pagar, pois o
que se consegue tem um valor muito
maior. Não é apenas um sistema
para fazer as coisas, mas sobretudo
um espírito: a convicção de que todos
precisamos das luzes dos demais. E



isso deve ser vivido em todos os
níveis.

Há uma inquietação que me surge
com frequência: às vezes podemos
não nos sentir seguros para dizer o
que pensamos, por medo de não
concordar ou de gerar divisão.
Como encontrar o equilíbrio entre
a liberdade de expressar a própria
opinião e o cuidado da unidade,
sabendo que nem sempre
estaremos de acordo em tudo?

Outro aspecto dessa paixão
dominante pela unidade leva
necessariamente a valorizar a
diversidade. Pode parecer
contraditório, mas não é. A unidade
não significa que todos devem
pensar da mesma forma, mas em
amar os outros como são e encontrar
aí pontos de união. Nesse sentido, a
compreensão vai unida ao que foi
dito antes: tudo o que é dos outros



também é nosso. E isso ajuda a evitar
o espírito crítico.

Para viver assim, o primeiro passo é
se propor conscientemente a
entender que uma parte importante
da unidade é aceitar as opiniões
alheias. Mas isso também implica
não ter medo de dizer o que se
pensa. Sempre com prudência, claro.
Não significa falar qualquer coisa, a
qualquer hora, de qualquer modo.
Nos espaços adequados — por
exemplo, numa reunião ou conversa
— é bom expressar o que se pensa,
mesmo que se ache que será a
minoria. Não se trata de impor as
próprias ideias, mas de dizer com
simplicidade o que se pensa em
consciência. Isso, longe de romper a
unidade, constrói pontes.

Lembro que, anos atrás, ao ser
nomeado consultor na Congregação
para a Doutrina da Fé, visitei o
filósofo Cornelio Fabro — a quem eu



via com certa frequência —, que
também havia sido consultor por
muitos anos. Ele me disse com
ênfase: “Só lhe dou um conselho com
base na minha experiência: nas
reuniões, diga sempre o que pensa,
mesmo que veja que todos os outros
pensam o contrário. Sempre faça
isso.” E deixo esse mesmo conselho
para vocês.

Além disso, cuidar da unidade passa,
de uma forma muito direta e visível,
por cuidar da fraternidade cristã.
Isso implica um esforço constante
para unir, evitar formar grupos
dentro da Obra, tratar todos de
forma igual e fomentar o interesse
sincero pela vida dos outros. São
Josemaria se alegrava muito com
essa atitude de pessoas que unem.

Não devemos estranhar as
diversidades de modos de ser, de
gostos, nem as dificuldades de
conexão humana que surgem por



essas diferenças. São Josemaria dizia
numa das suas cartas: “Deveis
praticar também constantemente
uma fraternidade que esteja acima
de toda simpatia ou antipatia
natural, amando-vos uns aos outros
como verdadeiros irmãos, com o
trato e a compreensão próprios de
quem forma uma família bem
unida”12. São palavras bonitas e
exigentes ao mesmo tempo, e está em
nossas mãos vivê-las e transmiti-las.

------------------------------------------------------------------------------------------------

Queria lembrar, para terminar, um
texto muito conhecido, mas sempre
muito rico para meditar. É de uma
carta de São Josemaria, escrita em
1957: “No sacrário do oratório do
Conselho Geral, fiz colocar estas
palavras: Consummati in unum, todos
– com Jesus Cristo – somos uma só
coisa! Que, metidos na forja de Deus,
conservemos sempre esta
maravilhosa unidade de cérebro, de



vontade, de coração. E que a Nossa
Mãe, pela qual chegam aos homens
todas as graças – canal esplêndido e
fecundo –, nos dê, junto com a
unidade, a clareza, a caridade e a
fortaleza.”

Este não é apenas um final de
discurso piedoso. É uma conclusão
piedosa, sim, mas profundamente
lógica. Ela nos leva naturalmente à
oração pela unidade. De fato,
rezamos por ela todos os dias. E
convém fazê‑lo com uma alma
agradecida e otimista, porque
rezamos por algo que já existe: para
que se mantenha, para que saibamos
cuidá‑la e para agradecer a Deus pela
unidade da Obra, que é um dom
muito grande.

Talvez estejamos tão acostumados à
unidade que corremos o risco de não
valorizá‑la suficientemente. Por isso,
vale a pena pedir a graça de
apreciá‑la mais, agradecê‑la mais e



cuidá‑la melhor, não como uma ideia
abstrata, mas em gestos, decisões e
atitudes reais, onde a unidade se
converte em uma verdadeira paixão.

1 Jo 17,21.

2 1 Pe 2,9.

3 São Josemaria, É Cristo que passa,
n.131.

4 Sobre esta tripla dimensão da
Igreja, cfr. Lumen Gentium.

5 São Josemaria, Cartas (II), Carta 6,
n.31.

6 São Josemaria, Forja, n.ºs 268 e 835;
É Cristo que passa, sobre a Eucaristia.

7 São Josemaria, Cartas (I), Carta 2, n.
56.

8 Ef 4,1-4.

9 Ef 2,14.



10 Ef 4,3-4

11 São Josemaria, Carta 24-XII-1951,
n. 5.

12 São Josemaria, Carta 30, n. 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-
mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-

unidade-nasce-de-dentro-2/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-de-dentro-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-de-dentro-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-de-dentro-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-de-dentro-2/

	Diálogo com Mons. Fernando Ocáriz: “Com Cristo, a unidade nasce de dentro”

