opusdei.org

Dialogo com Mons.
Fernando Ocariz:
“Com Cristo, a
unidade nasce de
dentro”

Dialogo do prelado do Opus Dei
com estudantes sobre a
unidade, como dom divino e
dimensdo essencial da vida
cristd, com atencao especial a
como ela é vivida e preservada
na Igreja e no Opus Dei, a partir
da experiéncia cotidiana da fé.

23/01/2026



“Uma Igreja unida, sinal de unidade
e comunhado, que se torne fermento
para um mundo reconciliado”. Com
estas palavras, o Papa Ledo XIV
expressava, na Missa de inicio de seu
ministério petrino, um desejo que, de
muitos modos, esta marcando o
horizonte de seu pontificado.

Oito meses depois, vimos o Papa
fechar a Porta Santa e concluir o
Jubileu da Esperanca. Nesse
intervalo de tempo, a unidade se
revela pelo que realmente é: ndo um
conceito abstrato, mas uma nota
constitutiva da Igreja, da sociedade e
do proprio ser humano; e, portanto,
aquilo que mantém aberta a porta da
esperanca.

Este artigo resume uma aula de
Mons. Fernando Ocariz, prelado do
Opus Dei, em didlogo com estudantes
de teologia e filosofia, de varios
paises, que moram em Roma. A
partir das perguntas situadas na



experiéncia concreta dos estudantes,
desenvolve-se uma reflexdo pratica
sobre a unidade enquanto dom
recebido, tarefa compartilhada e,
usando as palavras de Sao Josemaria,
como paixdo dominante.

A seguir, a introducgdo da aula, e o
intercambio de perguntas e
respostas.

Introducdo do Prelado, Mons.
Fernando Ocariz

A unidade da Obra é,
fundamentalmente, uma
participacdo na unidade da Igreja.
Sdo Josemaria recordava com
frequéncia que a Obra é uma
pequena parte — uma “partezinha”
— da Igreja. Dai decorre que o0s
elementos que constituem a unidade
da Obra sdo, em esséncia, 0s mesmos
que sustentam a unidade eclesial.

A unidade é uma das notas
fundamentais da Igreja, junto com a



catolicidade, a santidade e a
apostolicidade. E também uma das
mais explicitamente expressas no
Evangelho, quando o proprio Senhor,
ao falar de seus discipulos, pede:
“Que todos sejam um, Pai, como Tu
estds em mim e eu em Ti”". Esta
oracdo nos oferece uma chave muito
profunda para compreender a
unidade crista.

De fato, a substancia ultima da
unidade da Igreja — e, portanto,
também da unidade dos discipulos
de Jesus Cristo — é uma participacao
na propria unidade de Deus, que, na
medida em que podemos conhecer o
mistério da Trindade, ainda que
limitadamente, vemos de modo
particular no Espirito Santo, porque
0 que une é o0 amor, e o Espirito
Santo é o Amor.

Por isso, 0s elementos mais humanos
da unidade da Igreja — e da Obra —
também alcangam seu verdadeiro



valor quando estdo informados pela
caridade. Nao se trata apenas de
vé-los como elementos organizativos,
ainda que também o sejam; mas de
reconhecer que seu valor mais
profundo esta em ser expressao do
amor que une.

Nessa perspectiva, a unidade da
Obra, enquanto parte da Igreja, pode
ser considerada em trés dimensoes,
seguindo uma distin¢do usada certa
vez pelo entdo professor Joseph
Ratzinger, ao falar da Igreja: o que a
Igreja é visivelmente, o que é
constitutivamente e o que é
operativamente.

Em primeiro lugar, a Igreja é visivel.
O que isso significa? Que ela é um
povo, um conjunto de pessoas
humanas, com uma caracteristica
singular: é um povo formado por
muitos povos. A Primeira Carta de
Sao Pedro a descreve com uma
expressdo muito significativa ao falar



da Igreja como populus adquisitionis’,
um povo que Deus adquiriu para Si.

Desde Pentecostes, a Igreja universal
€ um conjunto: é a realidade visivel
de um povo visivel, pequeno em seus
comecos, mas desde o inicio
chamado a universalidade. E o que
da unidade visivel a esse povo,
humanamente formado por povos
tdo diversos, sdo principalmente trés
elementos: a comum profissdo de fé,
a vida sacramental e a existéncia de
uma cabec¢a comum, o Romano
Pontifice. Uma mesma fé professada
externamente, uma mesma vida
sacramental — com seus diferentes
ritos e liturgias — e um mesmo
principio de governo universal sdo os
elementos visiveis que tornam
possivel a unidade entre povos e
culturas tdo diferentes.

O outro aspecto comentado por
Ratzinger diz respeito ao que a Igreja
é constitutivamente. Aqui entramos



no corac¢ao do mistério: a Igreja é o
Corpo de Cristo. Sdo Josemaria
lembrava isso com forca ao dizer que
a Igreja é Cristo presente entre nos’.

Esta € a realidade mais profunda da
Igreja, que da sentido e eficacia a
tudo o que € visivel. Nao se trata
apenas de Cristo estar presente
dando forca a partir de dentro; mas
de a Igreja, como um todo, ser
verdadeiramente um Corpo. O Corpo
Mistico ndo é uma metafora, mas
uma realidade espiritual, uma uniao
verdadeira de todos os membros com
Jesus Cristo. Isso é a Igreja
constitutivamente.

Nesse contexto, Ratzinger oferecia
uma definicdo muito conhecida e
sintética: a Igreja é o povo que vive
do Corpo de Cristo, referindo-se a
Eucaristia; vive do Corpo de Cristo e
se torna o proprio Corpo de Cristo na
celebracdo da Eucaristia. Vive do



Corpo de Cristo na Eucaristia e se faz
Corpo de Cristo na Eucaristia.

Passamos a ver a terceira dimensdo a
partir da qual podemos considerar a
unidade da Igreja. Enquanto a
primeira se referia ao fato de que a
Igreja é, de maneira visivel, um povo
formado por pessoas; e a segunda, a
que, em sua realidade mais
profunda, é o Corpo de Cristo; a
terceira dimensdo expressa que a
Igreja, em sua a¢do no mundo, € 0
sacramento universal de salvagio®.
Ou seja, a forca santificadora da
Igreja se manifesta na pregacao do
Evangelho e nos sacramentos,
especialmente ao conduzir as
pessoas a confissdo e a Eucaristia e,
em consequéncia, ao despertar nelas
0 desejo de apostolado.

A unidade da Igreja — e, nela, a
unidade da Obra — é, em ultima
instancia, um dom de Deus. E
profundamente sobrenatural,



embora tenha também expressdes
humanas e organizacionais. E é um
dom dado a todos; por isso, também
é responsabilidade de todos cuidar
dela.

Se a unidade é um dom que
pertence a toda a Igreja, o que ha
no espirito do Opus Dei que faz
com que ela seja vivida e cuidada
como uma de suas paixoes
dominantes?

A unidade vivida na Obra é,
essencialmente, a propria unidade
da Igreja, como acontece em
qualquer realidade eclesial. Mas,
logicamente, na Obra ha aspectos
proprios do seu espirito que
configuram o seu modo de ser.

O ponto fundamental é a unidade de
espirito. A Obra tem uma
espiritualidade determinada e, a
medida em que todos participamos
desse espirito, hd uma unidade
profunda. Ndo se trata de



uniformidade, mas de um modo
comum de pensar e viver segundo
esse espirito, com grande liberdade
em tudo o que é opindvel. Sdo
Josemaria falava de um pequeno
denominador comum— o espirito do
Opus Dei — com um numerador
amplissimo. A unidade vem desse
denominador comum.

Esse espirito “é velho como o
Evangelho e, como o Evangelho,
novo™. Portanto, ndo se deve pensar
que na Obra exista algo totalmente
diferente do que é comum a Igreja.
Trata-se, antes, de modos proprios de
viver realidades essenciais do
cristianismo.

Quais sdo esses aspectos? Se
olharmos para alguns pontos
centrais do espirito da Obra,
podemos comecar pelo centro e pela
raiz da vida espiritual: a Eucaristia.
Ela é o centro de toda a Igreja, mas
na Obra é vivida com uma



consciéncia muito clara da sua
importancia e com uma exigéncia
vital de fidelidade didria: participar
da Santa Missa, ser almas de
Eucaristia e, como dizia Sao
Josemaria, procurar que “nossos
pensamentos”® estejam muito
centrados na Eucaristia.

Se a Eucaristia é o centro e a raiz, o
fundamento do espirito do Opus Dei
é o sentido da filiacdo divina. E algo
comum a todos os cristaos, sem
duvida, mas na Obra ocupa um lugar
especialmente central como
fundamento da vida espiritual: viver
nossas praticas de piedade, o
trabalho e a vida cotidiana com essa
consciéncia de sermos filhos de Deus.

Junto disso, esta o eixo do espirito do
Opus Dei: a santificacdo do trabalho.
Todos somos chamados a nos
santificar e a anunciar a muitos a
possibilidade de santificar o proprio
trabalho. Mas na Obra este aspecto é



especialmente proprio e central: é o
ponto em torno do qual gira o
esforco de santificacdo e apostolado.

Assim, além de todos os elementos
comuns da unidade da Igreja, na
Obra ha estas caracteristicas
proprias que nos fazem ser um so na
medida em que vivemos 0 mesmo
espirito: a Eucaristia como centro e
raiz, a filiacao divina como
fundamento e a santificacdo do
trabalho como eixo.

Padre, se a unidade é um dom de
Deus que pedimos para toda a
Igreja e para a Obra, podemos
pedi-la também como um dom
pessoal, para cada um?

Sim, claro. A unidade é um dom de
Deus para cada pessoa, justamente
quando faz crescer em nos o desejo
de unidade e, depois, com a sua
graca, nos da a forca para sermos
instrumentos de unidade pela
caridade e pelo carinho.



Portanto, a unidade é uma condicao
de eficacia em todos os niveis. Sao
Josemaria o expressava com clareza
numa carta de 1931: “Deus conta
com nossas fraquezas, com nossa
debilidade e com a debilidade dos
outros; mas conta também com a
fortaleza de todos, se a caridade nos
unir.”” A unidade d4 fortaleza se a
caridade nos unir. E o que une de
verdade € o carinho.

Aqui é importante distinguir o
carinho do puro sentimento. O
verdadeiro carinho, o verdadeiro
amor, manifesta-se sobretudo em
obras: na entrega, dedicacao,
interesse pelos outros. Muitas vezes
esse amor vem acompanhado de um
afeto sensivel; outras vezes ndo. Mas
quando existe amor verdadeiro,
existe unidade.

No fundo, o aspecto pessoal tem
muito a ver com a unidade. F
também fonte de zelo apostolico, pois



nos leva a viver a missdo apostolica
dos outros como nossa. Isso anima e
da impulso, mesmo quando nossa
propria atividade € mais limitada ou
tem menos campo de agao. O que o0s
outros fazem também nos pertence, e
essa consciéncia gera forcga e
fecundidade.

A Obra se aproxima de seu
primeiro centenario, e sua
mensagem alcancou pessoas de
diversas geracoes, culturas e
paises. Como podemos ser hoje
instrumentos de unidade,
assumindo essa responsabilidade
em meio as mudancas culturais e
as circunstancias do nosso tempo?

Por um lado, podemos meditar com
frequéncia sobre a unidade e pedi-la
de verdade ao Senhor, para que Ele
nos dé luzes concretas para saber
como vivé-la onde cada um estiver.

H4a muitos elementos que ajudam,
mas um muito importante é



compreender que a unidade da Obra
€ a unidade propria de uma familia.
Ndao se pode falar nem entender a
unidade da Obra sem pensar na
unidade da familia. £ algo muito
proprio e muito essencial do seu
espirito.

Uma unidade que sempre se
manifesta como unido direta com
nosso santo fundador. Sdo Josemaria
continua sendo nosso Padre desde o
céu, por meio de seus escritos, com
seu espirito, com o que nos deixou
como heranca e com o que
conhecemos de sua vida. Parte da
responsabilidade pessoal no cuidado
da unidade consiste em ajudar, onde
estivermos, a manter viva a figura do
nosso Padre: recorrendo a sua
intercessao nas diferentes
necessidades, mantendo presente a
sua memoria e tentando agir
segundo sua mente. E aquilo que o
Papa Sao Paulo VI disse ao Bem-
aventurado Alvaro del Portillo:



“Quando tiver que fazer algo, pense
em como o fundador o faria”. Dom
Alvaro lhe agradeceu muito e ficou
muito feliz, porque ja vivia assim
desde o primeiro momento. A unido
com sdo Josemaria € parte
importantissima da unidade da Obra.

Além disso, ha também a filiacdo ao
Padre, seja quem for em cada
momento: uma filiacdo que da
unidade real a toda a Obra, as duas
secOes, sempre apoiada no mais
fundamental, que é a unidade de
espirito.

Padre, as vezes mal-entendidos ou
feridas do passado podem se
tornar obstaculos para viver a
unidade. Como reconstruir a
confianca quando ha dor ou
ressentimento?

Nesses casos, 0 primeiro passo é
ajudar as pessoas a pensar na atitude
do Senhor: Deus ama infinitamente
cada pessoa, muito mais do que nos



podemos amar. Voltar a essa verdade
tdo profunda muda a nossa maneira
de nos colocarmos diante dos outros
e nos ajuda, especialmente quando
ha restos de ressentimento ou algum
motivo de magoa, seja do passado ou
do presente, a pensar que Deus ama
infinitamente essa pessoa.

Sao Paulo expressa isso com forca na
Carta aos Efésios: “Rogo-vos, pois, eu,
0 prisioneiro do Senhor, que andeis
(...) procurando guardar a unidade
do Espirito pelo vinculo da paz. Ha
um s6 corpo e um so Espirito, como
também fostes chamados em uma so
esperanca da vossa voca¢do”®. Aqui
ja aparecem aspectos muito
concretos: a unidade com o vinculo
da paz.

Dar paz. Sdo Josemaria
frequentemente incentivava a
sermos semeadores de paz e alegria.
Desde jovem, escrevia maravilhado
em seus apontamentos intimos:



“Creio que o Senhor colocou em
minha alma outra caracteristica: a
paz, ter paz e dar paz”.

E que paz é essa? O proprio Jesus
Cristo. Ipse est pax nostra ,“Ele é
nossa paz”g. Por isso, todo cuidado
com a unidade é, necessariamente,
uma tarefa de unir as pessoas a
Cristo. Como diz Sdo Paulo: “Com o
vinculo da paz, sendo um so corpo e
um s6 Espirito™. E o Espirito Santo,
com o dom da caridade, quem une. A
fé une, sem duvida; mas o que une
mais radicalmente é o amor, e 0
Espirito Santo é o amor infinito de
Deus.

Vivemos num contexto marcado
pela desunido e pelo
individualismo, na sociedade, na
politica, nas instituicdes e até
mesmo na familia. Como viver a
unidade de modo auténtico, que
nao seja apenas algo externo, mas



que nasca de dentro de cada um,
quando faltam referéncias?

Sao Josemaria falava de ser
instrumentos de unidade: pessoas
que criem, defendam e cuidem da
unidade. Para viver isso, a principal
referéncia é sempre Jesus Cristo.

Em que sentido a paixdo, o desejo, a
tendéncia a cuidar da unidade pode
ser dominante em nossa vida?
Quando ela impregna os
pensamentos e 0s sentimentos e,
portanto, move espontaneamente o
modo de viver. E entdo que o que é
dos outros passa a ser também nosso:
sua vida interior, seu trabalho, sua
saude, sua doenca, sempre do modo
adequado em cada caso. Interessa-
nos rezar por eles, facilitar seu
caminho, alegrar-nos com seus
éxitos. Tudo o que € dos outros é
nosso. Isso é unidade.

A unidade também leva a sofrer com
quem sofre e se manifesta de uma



maneira muito concreta na atitude
diante dos defeitos e das limitacGes
dos outros.

Além disso, quando o desejo de
unidade predomina, nasce
espontaneamente uma atencao
especial em promover o que une e
evitar — ou até rejeitar, conforme o
caso — aquilo que pode se
transformar, ainda que de modo
leve, em um principio de desunido.

Padre, as vezes trabalhar e decidir
juntos pode parecer mais lento do
que agir individualmente. Na
Obra, a colegialidade é um modo
habitual de trabalhar. Como
compreendé-la e vive-la como uma
riqueza, e ndo como um obhstaculo?

A colegialidade é um aspecto muito
importante da unidade na
organizacdo da Obra: deve ser vivida
em todos 0s niveis, tanto no governo
quanto nos trabalhos apostélicos. E
uma grande medida de prudéncia,



pois evita que alguém mande
sozinho sem contar com a opinido
dos outros. Sao Josemaria a
estabeleceu — com a luz de Deus —
desde o inicio e quis que fosse assim
em toda a Obra.

Recordou isso com for¢ca numa de
suas cartas: “ja repeti — é um texto
que vocés ja conhecem — em
inumeras circunstancias, e repetirei
muito mais ao longo da minha vida,
que exijo na Obra, em todos os
niveis, um governo colegial, para que
ndo se caia na tirania”"'.

Existe o risco de cair em estilos
unilaterais de trabalho simplesmente
pela pressa: pensando que algo é
urgente e que ndo vale a pena
esperar o parecer dos demais,
contando com suas opiniges. Sao
Josemaria costumava dizer que as
coisas urgentes podem esperar, e as
muito urgentes devem esperar. Nao
para perder tempo, mas para



estudda-las como estd previsto. Esse
modo de agir é garantia de eficacia e
também de tranquilidade.

Decidir sozinho pode, inclusive,
gerar inquietacdo, especialmente
quando os assuntos sdo complexos.
Por outro lado, considerar as
contribuicdes de outras pessoas
ajuda a enxergar melhor. Isso vale
mesmo quando alguém tem mais
experiéncia ou sabe mais sobre um
tema concreto. A experiéncia mostra
que uma pessoa que sabe menos
pode oferecer uma luz, uma solucdo
Ou uma nuance que a outra havia
deixado passar.

Por isso, mesmo que a colegialidade
exija mais tempo, vale a pena. E um
preco que compensa pagar, pois o
que se consegue tem um valor muito
maior. Ndo é apenas um sistema
para fazer as coisas, mas sobretudo
um espirito: a convicgao de que todos
precisamos das luzes dos demais. E



isso deve ser vivido em todos 0s
niveis.

Ha uma inquietacao que me surge
com frequéncia: as vezes podemos
nao nos sentir seguros para dizer o
que pensamos, por medo de ndo
concordar ou de gerar divisao.
Como encontrar o equilibrio entre
a liberdade de expressar a propria
opinido e o cuidado da unidade,
sabendo que nem sempre
estaremos de acordo em tudo?

Outro aspecto dessa paixao
dominante pela unidade leva
necessariamente a valorizar a
diversidade. Pode parecer
contraditorio, mas ndo é. A unidade
ndo significa que todos devem
pensar da mesma forma, mas em
amar os outros como sao e encontrar
ai pontos de unido. Nesse sentido, a
compreensao vai unida ao que foi
dito antes: tudo o que é dos outros



também é nosso. E isso ajuda a evitar
0 espirito critico.

Para viver assim, o primeiro passo é
se propor conscientemente a
entender que uma parte importante
da unidade é aceitar as opinides
alheias. Mas isso também implica
nao ter medo de dizer o que se
pensa. Sempre com prudéncia, claro.
Nao significa falar qualquer coisa, a
qualquer hora, de qualquer modo.
Nos espacos adequados — por
exemplo, numa reunido ou conversa
— é bom expressar o que se pensa,
mesmo que se ache que sera a
minoria. Ndo se trata de impor as
proprias ideias, mas de dizer com
simplicidade o que se pensa em
consciéncia. Isso, longe de romper a
unidade, constroi pontes.

Lembro que, anos atras, ao ser
nomeado consultor na Congregacao
para a Doutrina da Fé, visitei o
filésofo Cornelio Fabro — a quem eu



via com certa frequéncia —, que
também havia sido consultor por
muitos anos. Ele me disse com
énfase: “So lhe dou um conselho com
base na minha experiéncia: nas
reunioes, diga sempre o que pensa,
mesmo que veja que todos os outros
pensam o contrario. Sempre faca
isso.” E deixo esse mesmo conselho
para voces.

Além disso, cuidar da unidade passa,
de uma forma muito direta e visivel,
por cuidar da fraternidade crista.
Isso implica um esforco constante
para unir, evitar formar grupos
dentro da Obra, tratar todos de
forma igual e fomentar o interesse
sincero pela vida dos outros. Sdo
Josemaria se alegrava muito com
essa atitude de pessoas que unem.

Nao devemos estranhar as
diversidades de modos de ser, de
gostos, nem as dificuldades de
conexdo humana que surgem por



essas diferencas. Sdo Josemaria dizia
numa das suas cartas: “Deveis
praticar também constantemente
uma fraternidade que esteja acima
de toda simpatia ou antipatia
natural, amando-vos uns aos outros
como verdadeiros irmaos, com o
trato e a compreensao proprios de
quem forma uma familia bem
unida”'®. Sdo palavras bonitas e
exigentes ao mesmo tempo, e esta em
nossas maos viveé-las e transmiti-las.

Queria lembrar, para terminar, um
texto muito conhecido, mas sempre
muito rico para meditar. £ de uma
carta de Sdo Josemaria, escrita em
1957: “No sacrario do oratorio do
Conselho Geral, fiz colocar estas
palavras: Consummati in unum, todos
— com Jesus Cristo — somos uma so
coisa! Que, metidos na forja de Deus,
conservemos sempre esta
maravilhosa unidade de cérebro, de



vontade, de coracdo. E que a Nossa
Mae, pela qual chegam aos homens
todas as gracas — canal espléndido e
fecundo —, nos dé, junto com a
unidade, a clareza, a caridade e a
fortaleza.”

Este ndo é apenas um final de
discurso piedoso. £ uma concluséo
piedosa, sim, mas profundamente
l6gica. Ela nos leva naturalmente a
oracdo pela unidade. De fato,
rezamos por ela todos os dias. E
convém fazé-lo com uma alma
agradecida e otimista, porque
rezamos por algo que ja existe: para
que se mantenha, para que saibamos
cuida-la e para agradecer a Deus pela
unidade da Obra, que é um dom
muito grande.

Talvez estejamos tdo acostumados a
unidade que corremos o risco de ndo
valoriza-la suficientemente. Por isso,
vale a pena pedir a graca de
aprecia-la mais, agradecé-la mais e



cuida-la melhor, ndo como uma ideia
abstrata, mas em gestos, decisoes e
atitudes reais, onde a unidade se
converte em uma verdadeira paixdo.

1Jo17,21.
21 Pe 2,9.

3 Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n.131.

4 Sobre esta tripla dimensdo da
Igreja, cfr. Lumen Gentium.

5 Sdo Josemaria, Cartas (II), Carta 6,
n.31.

6 Sdo Josemaria, Forja, n.°s 268 e 835;
E Cristo que passa, sobre a Eucaristia.

7 Sdo Josemaria, Cartas (I), Carta 2, n.
56.

8 Ef4,1-4.

9 Ef 2,14.



10 Ef 4,3-4

11 S&o Josemaria, Carta 24-XII-1951,
n. 5.

12 S&o Josemaria, Carta 30, n. 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-
mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-
unidade-nasce-de-dentro-2/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-de-dentro-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-de-dentro-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-de-dentro-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/dialogo-com-mons-fernando-ocariz-com-cristo-a-unidade-nasce-de-dentro-2/

	Diálogo com Mons. Fernando Ocáriz: “Com Cristo, a unidade nasce de dentro”

