
opusdei.org

Dia Mundial do
migrante e do
refugiado de 2019

Apresentamos a Mensagem do
Papa Francisco para o dia
Mundial do migrante e do
refugiado de 2019, celebrado no
dia 29 de setembro, com o tema:
«Não se trata apenas de
migrantes».

29/09/2019

Queridos irmãos e irmãs!

A fé assegura-nos que o Reino de
Deus já está, misteriosamente,



presente sobre a terra (cf. Conc.
Ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et
spes, 39); contudo, mesmo em nossos
dias, com pesar temos de constatar
que se lhe deparam obstáculos e
forças contrárias. Conflitos violentos,
verdadeiras e próprias guerras não
cessam de dilacerar a humanidade;
sucedem-se injustiças e
discriminações; tribula-se para
superar os desequilíbrios
económicos e sociais, de ordem local
ou global. E quem sofre as
consequências de tudo isto são
sobretudo os mais pobres e
desfavorecidos.

As sociedades economicamente mais
avançadas tendem, no seu seio, para
um acentuado individualismo que,
associado à mentalidade utilitarista e
multiplicado pela rede mediática,
gera a «globalização da indiferença».
Neste cenário, os migrantes, os
refugiados, os desalojados e as
vítimas do tráfico de seres humanos

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


aparecem como os sujeitos
emblemáticos da exclusão, porque,
além dos incómodos inerentes à sua
condição, acabam muitas vezes alvo
de juízos negativos que os
consideram como causa dos males
sociais. A atitude para com eles
constitui a campainha de alarme que
avisa do declínio moral em que se
incorre, se se continua a dar espaço à
cultura do descarte. Com efeito, por
este caminho, cada indivíduo que
não quadre com os cânones do bem-
estar físico, psíquico e social fica em
risco de marginalização e exclusão.

Por isso, a presença dos migrantes e
refugiados – como a das pessoas
vulneráveis em geral – constitui,
hoje, um convite a recuperar
algumas dimensões essenciais da
nossa existência cristã e da nossa
humanidade, que correm o risco de
entorpecimento num teor de vida
rico de comodidades. Aqui está a
razão por que «não se trata apenas



de migrantes», ou seja, quando nos
interessamos por eles, interessamo-
nos também por nós, por todos;
cuidando deles, todos crescemos;
escutando-os, damos voz também
àquela parte de nós mesmos que
talvez mantenhamos escondida por
não ser bem vista hoje.

«Tranquilizai-vos! Sou Eu! Não
temais!» (Mt 14, 27). Não se trata
apenas de migrantes: trata-se também
dos nossos medos. As maldades e
torpezas do nosso tempo fazem
aumentar «o nosso receio em relação
aos “outros”, aos desconhecidos, aos
marginalizados, aos forasteiros (…). E
isto nota-se particularmente hoje,
perante a chegada de migrantes e
refugiados que batem à nossa porta
em busca de proteção, segurança e
um futuro melhor. É verdade que o
receio é legítimo, inclusive porque
falta a preparação para este
encontro» (Homilia, Sacrofano,
Sacrofano, 15 de fevereiro de 2019).

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html


O problema não está no fato de ter
dúvidas e receios. O problema surge
quando estes condicionam de tal
forma o nosso modo de pensar e agir,
que nos tornam intolerantes,
fechados, talvez até – sem disso nos
apercebermos – racistas. E assim o
medo priva-nos do desejo e da
capacidade de encontrar o outro, a
pessoa diferente de mim; priva-me
duma ocasião de encontro com o
Senhor (cf. Homilia na Missa do Dia
Mundial do Migrante e do Refugiado,
14 de janeiro de 2018).

«Se amais os que vos amam, que
recompensa haveis de ter? Não
fazem já isso os publicanos?» (Mt 5,
46). Não se trata apenas de migrantes:
trata-se da caridade. Através das
obras de caridade, demonstramos a
nossa fé (cf. Tg 2, 18). E a caridade
mais excelsa é a que se realiza em
benefício de quem não é capaz de
retribuir, nem talvez de agradecer.
«Em jogo está a fisionomia que

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html


queremos assumir como sociedade e
o valor de cada vida. (…) O progresso
dos nossos povos (…) depende
sobretudo da capacidade de se deixar
mover e comover por quem bate à
porta e, com o seu olhar, desabona e
exautora todos os falsos ídolos que
hipotecam e escravizam a vida;
ídolos que prometem uma felicidade
ilusória e efémera, construída à
margem da realidade e do
sofrimento dos outros» (Discurso na
Cáritas diocesana de Rabat,
Marrocos, 30 de março de 2019).

«Mas um samaritano, que ia de
viagem, chegou ao pé dele e, vendo-o,
encheu-se de compaixão» (Lc 10, 33). 
Não se trata apenas de migrantes:
trata-se da nossa humanidade. O que
impele aquele samaritano – um
estrangeiro, segundo os judeus – a
deter-se é a compaixão, um
sentimento que não se pode explicar
só a nível racional. A compaixão toca
as cordas mais sensíveis da nossa

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190330_migranti-marocco.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190330_migranti-marocco.html


humanidade, provocando um
impulso imperioso a «fazer-nos
próximo» de quem vemos em
dificuldade. Como nos ensina o
próprio Jesus (cf. Mt 9, 35-36; 14,
13-14; 15, 32-37), ter compaixão
significa reconhecer o sofrimento do
outro e passar, imediatamente, à
ação para aliviar, cuidar e salvar. Ter
compaixão significa dar espaço à
ternura, ao contrário do que tantas
vezes nos pede a sociedade atual, ou
seja, que a reprimamos. «Abrir-se
aos outros não empobrece, mas
enriquece, porque nos ajuda a ser
mais humanos: a reconhecer-se parte
ativa dum todo maior e a interpretar
a vida como um dom para os outros;
a ter como alvo não os próprios
interesses, mas o bem da
humanidade» (Discurso na Mesquita
«Heydar Aliyev» de Baku, Azerbeijão,
2 de outubro de 2016).

«Livrai-vos de desprezar um só
destes pequeninos, pois digo-vos que

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html


os seus anjos, no Céu, veem
constantemente a face de meu Pai
que está no Céu» (Mt 18, 10). Não se
trata apenas de migrantes: trata-se de
não excluir ninguém. O mundo atual
vai-se tornando, dia após dia, mais
elitista e cruel para com os excluídos.
Os países em vias de
desenvolvimento continuam a ser
depauperados dos seus melhores
recursos naturais e humanos em
benefício de poucos mercados
privilegiados. As guerras abatem-se
apenas sobre algumas regiões do
mundo, enquanto as armas para as
fazer são produzidas e vendidas
noutras regiões, que depois não
querem ocupar-se dos refugiados
causados por tais conflitos. Quem
sofre as consequências são sempre os
pequenos, os pobres, os mais
vulneráveis, a quem se impede de
sentar-se à mesa deixando-lhe as
«migalhas» do banquete (cf. Lc 16,
19-21). «A Igreja “em saída” (...) sabe
tomar a iniciativa sem medo, ir ao



encontro, procurar os afastados e
chegar às encruzilhadas dos
caminhos para convidar os
excluídos» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 24). O desenvolvimento
exclusivista torna os ricos mais ricos
e os pobres mais pobres. Verdadeiro
desenvolvimento é aquele que
procura incluir todos os homens e
mulheres do mundo, promovendo o
seu crescimento integral, e se
preocupa também com as gerações
futuras.

«Quem quiser ser grande entre vós,
faça-se vosso servo; e quem quiser
ser o primeiro entre vós, faça-se o
servo de todos» (Mc 10, 43-44). Não se
trata apenas de migrantes: trata-se de
colocar os últimos em primeiro lugar.
Jesus Cristo pede-nos para não
cedermos à lógica do mundo, que
justifica a prevaricação sobre os
outros para meu proveito pessoal ou
do meu grupo: primeiro eu, e depois
os outros! Ao contrário, o verdadeiro

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


lema do cristão é «primeiro os
últimos». «Um espírito individualista
é terreno fértil para medrar aquele
sentido de indiferença para com o
próximo, que leva a tratá-lo como
mero objeto de comércio, que impele
a ignorar a humanidade dos outros e
acaba por tornar as pessoas
medrosas e cínicas. Porventura não
são estes os sentimentos que muitas
vezes nos assaltam à vista dos
pobres, dos marginalizados, dos
últimos da sociedade? E são tantos os
últimos na nossa sociedade! Dentre
eles, penso sobretudo nos migrantes,
com o peso de dificuldades e
tribulações que enfrentam
diariamente à procura – por vezes,
desesperada – dum lugar onde viver
em paz e com dignidade» (Discurso
ao Corpo Diplomático, 11 de janeiro
de 2016). Na lógica do Evangelho, os
últimos vêm em primeiro lugar, e
nós devemos colocar-nos ao seu
serviço.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html


«Eu vim para que tenham vida e a
tenham em abundância» (Jo 10, 10). 
Não se trata apenas de migrantes:
trata-se da pessoa toda e de todas as
pessoas. Nesta afirmação de Jesus,
encontramos o cerne da sua missão:
procurar que todos recebam o dom
da vida em plenitude, segundo a
vontade do Pai. Em cada atividade
política, em cada programa, em cada
ação pastoral, no centro devemos
colocar sempre a pessoa com as suas
múltiplas dimensões, incluindo a
espiritual. E isto vale para todas as
pessoas, entre as quais se deve
reconhecer a igualdade fundamental.
Por conseguinte, «o desenvolvimento
não se reduz a um simples
crescimento económico. Para ser
autêntico, deve ser integral, quer
dizer, promover todos os homens e o
homem todo» (São Paulo VI, Enc. 
Populorum progressio, 14).

«Portanto, já não sois estrangeiros
nem imigrantes, mas sois

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


concidadãos dos santos e membros
da casa de Deus» (Ef 2, 19). Não se
trata apenas de migrantes: trata-se de
construir a cidade de Deus e do
homem. Na nossa época, designada
também a era das migrações, muitas
são as pessoas inocentes que caem
vítimas da «grande ilusão» dum
desenvolvimento tecnológico e
consumista sem limites (cf. Enc. 
Laudato si’, 34). E, assim, partem em
viagem para um «paraíso» que,
inexoravelmente, atraiçoa as suas
expetativas. A sua presença, por
vezes incómoda, contribui para
desmentir os mitos dum progresso
reservado a poucos, mas construído
sobre a exploração de muitos. «Trata-
se então de vermos, nós em primeiro
lugar, e de ajudarmos os outros a
verem no migrante e no refugiado
não só um problema a enfrentar,
mas um irmão e uma irmã a serem
acolhidos, respeitados e amados;
trata-se duma oportunidade que a
Providência nos oferece de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#34.


contribuir para a construção duma
sociedade mais justa, duma
democracia mais completa, dum país
mais inclusivo, dum mundo mais
fraterno e duma comunidade cristã
mais aberta, de acordo com o
Evangelho» (Mensagem para o Dia
Mundial do Migrante e do Refugiado
de 2014).

Queridos irmãos e irmãs, a resposta
ao desafio colocado pelas migrações
contemporâneas pode-se resumir em
quatro verbos: acolher, proteger,
promover e integrar. Mas estes
verbos não valem apenas para os
migrantes e os refugiados; exprimem
a missão da Igreja a favor de todos os
habitantes das periferias
existenciais, que devem ser
acolhidos, protegidos, promovidos e
integrados. Se pusermos em prática
estes verbos, contribuímos para
construir a cidade de Deus e do
homem, promovemos o
desenvolvimento humano integral de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html


todas as pessoas e ajudamos também
a comunidade mundial a ficar mais
próxima de alcançar os objetivos de
desenvolvimento sustentável que se
propôs e que, caso contrário,
dificilmente serão atingíveis.

Por conseguinte, não está em jogo
apenas a causa dos migrantes; não é
só deles que se trata, mas de todos
nós, do presente e do futuro da
família humana. Os migrantes,
especialmente os mais vulneráveis,
ajudam-nos a ler os «sinais dos
tempos». Através deles, o Senhor
chama-nos a uma conversão, a
libertar-nos dos exclusivismos, da
indiferença e da cultura do descarte.
Através deles, o Senhor convida-nos
a reapropriarmo-nos da nossa vida
cristã na sua totalidade e contribuir,
cada qual segundo a própria
vocação, para a construção dum
mundo cada vez mais condizente
com o projeto de Deus.



Estes são os meus votos que
acompanho com a oração,
invocando, por intercessão da
Virgem Maria, Nossa Senhora da
Estrada, abundantes bênçãos sobre
todos os migrantes e refugiados do
mundo e sobre aqueles que se fazem
seus companheiros de viagem.

Vaticano, 27 de maio de 2019.

Francisco PP

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-
do-migrante-e-do-refugiado-de-2019/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-do-migrante-e-do-refugiado-de-2019/
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-do-migrante-e-do-refugiado-de-2019/
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-do-migrante-e-do-refugiado-de-2019/

	Dia Mundial do migrante e do refugiado de 2019

