opusdei.org

Dia Mundial do
migrante e do
refugiado de 2019

Apresentamos a Mensagem do
Papa Francisco para o dia
Mundial do migrante e do
refugiado de 2019, celebrado no
dia 29 de setembro, com o tema:
«Nao se trata apenas de
migrantes».

29/09/2019

Queridos irmdos e irmds!

A fé assegura-nos que o Reino de
Deus ja estd, misteriosamente,



presente sobre a terra (cf. Conc.
Ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et
spes, 39); contudo, mesmo em nossos
dias, com pesar temos de constatar
que se lhe deparam obstaculos e
forcas contrarias. Conflitos violentos,
verdadeiras e proprias guerras nao
cessam de dilacerar a humanidade;
sucedem-se injusticas e
discriminacdes; tribula-se para
superar os desequilibrios
economicos e sociais, de ordem local
ou global. E quem sofre as
consequéncias de tudo isto sdo
sobretudo os mais pobres e
desfavorecidos.

As sociedades economicamente mais
avancadas tendem, no seu seio, para
um acentuado individualismo que,
associado a mentalidade utilitarista e
multiplicado pela rede mediatica,
gera a «globalizacdo da indiferenca».
Neste cenario, os migrantes, 0s
refugiados, os desalojados e as
vitimas do trafico de seres humanos


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html

aparecem como o0s sujeitos
emblematicos da exclusdo, porque,
além dos incomodos inerentes a sua
condigdo, acabam muitas vezes alvo
de juizos negativos que o0s
consideram como causa dos males
sociais. A atitude para com eles
constitui a campainha de alarme que
avisa do declinio moral em que se
incorre, se se continua a dar espaco a
cultura do descarte. Com efeito, por
este caminho, cada individuo que
ndo quadre com os canones do bem-
estar fisico, psiquico e social fica em
risco de marginalizacdo e excluséo.

Por isso, a presenca dos migrantes e
refugiados — como a das pessoas
vulneraveis em geral — constitui,
hoje, um convite a recuperar
algumas dimensdes essenciais da
nossa existéncia cristd e da nossa
humanidade, que correm o risco de
entorpecimento num teor de vida
rico de comodidades. Aqui esta a
razao por que «ndo se trata apenas



de migrantes», ou seja, quando nos
interessamos por eles, interessamo-
nos também por nas, por todos;
cuidando deles, todos crescemos;
escutando-os, damos voz também
aquela parte de nds mesmos que
talvez mantenhamos escondida por
ndo ser bem vista hoje.

«Tranquilizai-vos! Sou Eu! Ndo
temais!» (Mt 14, 27). Ndo se trata
apenas de migrantes: trata-se também
dos nossos medos. As maldades e
torpezas do nosso tempo fazem
aumentar «0 nosso receio em relagao
aos “outros”, aos desconhecidos, aos
marginalizados, aos forasteiros (...). E
isto nota-se particularmente hoje,
perante a chegada de migrantes e
refugiados que batem a nossa porta
em busca de protecdo, seguranca e
um futuro melhor. E verdade que o
receio € legitimo, inclusive porque
falta a preparacao para este
encontro» (Homilia, Sacrofano,
Sacrofano, 15 de fevereiro de 2019).


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190215_omelia-sacrofano.html

O problema néo esta no fato de ter
duvidas e receios. O problema surge
quando estes condicionam de tal
forma o nosso modo de pensar e agir,
que nos tornam intolerantes,
fechados, talvez até — sem disso nos
apercebermos - racistas. E assim o
medo priva-nos do desejo e da
capacidade de encontrar o outro, a
pessoa diferente de mim; priva-me
duma ocasido de encontro com o
Senhor (cf. Homilia na Missa do Dia
Mundial do Migrante e do Refugiado,
14 de janeiro de 2018).

«Se amais 0s que vos amam, que
recompensa haveis de ter? Nao
fazem ja isso os publicanos?» (Mt 5,
46). Ndo se trata apenas de migrantes:
trata-se da caridade. Atraves das
obras de caridade, demonstramos a
nossa fé (cf. Tg 2, 18). E a caridade
mais excelsa é a que se realiza em
beneficio de quem ndo é capaz de
retribuir, nem talvez de agradecer.
«Em jogo esta a fisionomia que


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180114_omelia-giornata-migrante.html

queremos assumir como sociedade e
o valor de cada vida. (...) O progresso
dos nossos povos (...) depende
sobretudo da capacidade de se deixar
mover e comover por quem bate a
porta e, com o seu olhar, desabona e
exautora todos os falsos idolos que
hipotecam e escravizam a vida;
idolos que prometem uma felicidade
iluséria e efémera, construida a
margem da realidade e do
sofrimento dos outros» (Discurso na
Caritas diocesana de Rabat,
Marrocos, 30 de marco de 2019).

«Mas um samaritano, que ia de
viagem, chegou ao pé dele e, vendo-o,
encheu-se de compaixdo» (Lc 10, 33).
Ndo se trata apenas de migrantes:
trata-se da nossa humanidade. O que
impele aquele samaritano — um
estrangeiro, segundo os judeus — a
deter-se é a compaixdo, um
sentimento que ndo se pode explicar
so a nivel racional. A compaixdo toca
as cordas mais sensiveis da nossa


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190330_migranti-marocco.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190330_migranti-marocco.html

humanidade, provocando um
impulso imperioso a «fazer-nos
proximo» de quem vemos em
dificuldade. Como nos ensina o
proprio Jesus (cf. Mt 9, 35-36; 14,
13-14; 15, 32-37), ter compaixao
significa reconhecer o sofrimento do
outro e passar, imediatamente, a
acdo para aliviar, cuidar e salvar. Ter
compaixao significa dar espaco a
ternura, ao contrario do que tantas
vezes nos pede a sociedade atual, ou
seja, que a reprimamos. «Abrir-se
aos outros ndo empobrece, mas
enriquece, porque nos ajuda a ser
mais humanos: a reconhecer-se parte
ativa dum todo maior e a interpretar
a vida como um dom para o0s outros;
a ter como alvo ndo os proprios
interesses, mas o bem da
humanidade» (Discurso na Mesquita
«Heydar Aliyev» de Baku, Azerbeijao,
2 de outubro de 2016).

«Livrai-vos de desprezar um so
destes pequeninos, pois digo-vos que


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html

0s seus anjos, no Céu, veem
constantemente a face de meu Pai
que esta no Céu» (Mt 18, 10). Ndo se
trata apenas de migrantes: trata-se de
ndo excluir ninguém. O mundo atual
vai-se tornando, dia apos dia, mais
elitista e cruel para com os excluidos.
Os paises em vias de
desenvolvimento continuam a ser
depauperados dos seus melhores
recursos naturais e humanos em
beneficio de poucos mercados
privilegiados. As guerras abatem-se
apenas sobre algumas regides do
mundo, enquanto as armas para as
fazer sdo produzidas e vendidas
noutras regioes, que depois ndo
querem ocupar-se dos refugiados
causados por tais conflitos. Quem
sofre as consequéncias sdo sempre 0s
pequenos, 0s pobres, 0s mais
vulneraveis, a quem se impede de
sentar-se a mesa deixando-lhe as
«migalhas» do banquete (cf. Lc 16,
19-21). «A Igreja “em saida” (...) sabe
tomar a iniciativa sem medo, ir ao



encontro, procurar os afastados e
chegar as encruzilhadas dos
caminhos para convidar os
excluidos» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 24). O desenvolvimento
exclusivista torna os ricos mais ricos
e 0s pobres mais pobres. Verdadeiro
desenvolvimento é aquele que
procura incluir todos os homens e
mulheres do mundo, promovendo o
seu crescimento integral, e se
preocupa também com as geracdes
futuras.

«Quem quiser ser grande entre vos,
faca-se vosso servo; e quem quiser
ser o primeiro entre vos, fagca-se o
servo de todos» (Mc 10, 43-44). Ndo se
trata apenas de migrantes: trata-se de
colocar os ultimos em primeiro lugar.
Jesus Cristo pede-nos para nao
cedermos a logica do mundo, que
justifica a prevaricagao sobre o0s
outros para meu proveito pessoal ou
do meu grupo: primeiro eu, e depois
os outros! Ao contrario, o verdadeiro


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

lema do cristdo é «primeiro os
ultimos». «Um espirito individualista
é terreno fértil para medrar aquele
sentido de indiferenca para com o
proximo, que leva a trata-lo como
mero objeto de comércio, que impele
a ignorar a humanidade dos outros e
acaba por tornar as pessoas
medrosas e cinicas. Porventura ndo
sdo estes os sentimentos que muitas
vezes nos assaltam a vista dos
pobres, dos marginalizados, dos
ultimos da sociedade? E sdo tantos os
ultimos na nossa sociedade! Dentre
eles, penso sobretudo nos migrantes,
com o peso de dificuldades e
tribulacdes que enfrentam
diariamente a procura — por vezes,
desesperada — dum lugar onde viver
em paz e com dignidade» (Discurso
ao Corpo Diplomadtico, 11 de janeiro
de 2016). Na l6gica do Evangelho, os
ualtimos vém em primeiro lugar, e
nos devemos colocar-nos ao seu
servico.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html

«Eu vim para que tenham vida e a
tenham em abundancia» (Jo 10, 10).
Ndo se trata apenas de migrantes:
trata-se da pessoa toda e de todas as
pessoas. Nesta afirmacao de Jesus,
encontramos o cerne da sua missio:
procurar que todos recebam o dom
da vida em plenitude, segundo a
vontade do Pai. Em cada atividade
politica, em cada programa, em cada
acdo pastoral, no centro devemos
colocar sempre a pessoa com as suas
multiplas dimensdes, incluindo a
espiritual. E isto vale para todas as
pessoas, entre as quais se deve
reconhecer a igualdade fundamental.
Por conseguinte, «o0 desenvolvimento
ndo se reduz a um simples
crescimento econdémico. Para ser
auténtico, deve ser integral, quer
dizer, promover todos os homens e o
homem todo» (Sdo Paulo VI, Enc.
Populorum progressio, 14).

«Portanto, ja ndo sois estrangeiros
nem imigrantes, mas sois


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

concidadaos dos santos e membros
da casa de Deus» (Ef 2, 19). Ndo se
trata apenas de migrantes: trata-se de
construir a cidade de Deus e do
homem. Na nossa época, designada
também a era das migracdes, muitas
sdo as pessoas inocentes que caem
vitimas da «grande ilusdo» dum
desenvolvimento tecnolégico e
consumista sem limites (cf. Enc.
Laudato si’, 34). E, assim, partem em
viagem para um «paraiso» que,
inexoravelmente, atraicoa as suas
expetativas. A sua presenca, por
vezes incomoda, contribui para
desmentir os mitos dum progresso
reservado a poucos, mas construido
sobre a exploracdo de muitos. «Trata-
se entdo de vermos, nos em primeiro
lugar, e de ajudarmos os outros a
verem no migrante e no refugiado
ndo s6 um problema a enfrentar,
mas um irmao e uma irma a serem
acolhidos, respeitados e amados;
trata-se duma oportunidade que a
Providéncia nos oferece de


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#34.

contribuir para a construg¢do duma
sociedade mais justa, duma
democracia mais completa, dum pais
mais inclusivo, dum mundo mais
fraterno e duma comunidade crista
mais aberta, de acordo com o
Evangelho» (Mensagem para o Dia
Mundial do Migrante e do Refugiado
de 2014).

Queridos irmaos e irmas, a resposta
ao desafio colocado pelas migracdes
contemporaneas pode-se resumir em
quatro verbos: acolher, proteger,
promover e integrar. Mas estes
verbos ndo valem apenas para os
migrantes e os refugiados; exprimem
a missdo da Igreja a favor de todos os
habitantes das periferias
existenciais, que devem ser
acolhidos, protegidos, promovidos e
integrados. Se pusermos em pratica
estes verbos, contribuimos para
construir a cidade de Deus e do
homem, promovemos o
desenvolvimento humano integral de


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20130805_world-migrants-day.html

todas as pessoas e ajudamos também
a comunidade mundial a ficar mais
proxima de alcangar os objetivos de
desenvolvimento sustentavel que se
propos e que, caso contrario,
dificilmente serdo atingiveis.

Por conseguinte, ndo esta em jogo
apenas a causa dos migrantes; ndo é
sO deles que se trata, mas de todos
nos, do presente e do futuro da
familia humana. Os migrantes,
especialmente os mais vulneraveis,
ajudam-nos a ler os «sinais dos
tempos». Atraveés deles, o Senhor
chama-nos a uma conversao, a
libertar-nos dos exclusivismos, da
indiferenca e da cultura do descarte.
Através deles, o Senhor convida-nos
a reapropriarmo-nos da nossa vida
cristd na sua totalidade e contribuir,
cada qual segundo a propria
vocacdo, para a construcdo dum
mundo cada vez mais condizente
com o projeto de Deus.



Estes sdo 0s meus votos que
acompanho com a oragao,
invocando, por intercessdo da
Virgem Maria, Nossa Senhora da
Estrada, abundantes béncaos sobre
todos os migrantes e refugiados do
mundo e sobre aqueles que se fazem
seus companheiros de viagem.

Vaticano, 27 de maio de 2019.

Francisco PP

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-
do-migrante-e-do-refugiado-de-2019/
(05/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-do-migrante-e-do-refugiado-de-2019/
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-do-migrante-e-do-refugiado-de-2019/
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-do-migrante-e-do-refugiado-de-2019/

	Dia Mundial do migrante e do refugiado de 2019

