opusdei.org

Dia Mundial da Paz
2020

Mensagem do Santo Padre
Francisco para a celebracao do
53° Dia Mundial da Paz, que
serd no dia 1° de janeiro de
2020.

31/12/2019

«A PAZ COMO CAMINHO DE
ESPERANCA:

DIALOGO, RECONCILIACAO E
CONVERSAO ECOLOGICA»



1. A paz, caminho de esperanga face
aos obstaculos e provagoes

A paz é um bem precioso, objeto da
nossa esperanca; por ela aspira toda
a humanidade. Depor esperanca na
paz é um comportamento humano
que alberga uma tal tensao
existencial, que o momento presente,
as vezes até custoso, «pode ser vivido
e aceite, se levar a uma meta e se
pudermos estar seguros dessa meta,
se esta meta for tdo grande que
justifique a canseira do caminho»[1].
Assim, a esperanca é a virtude que
nos coloca a caminho, da asas para
continuar, mesmo quando 0s
obstaculos parecem intransponiveis.

A nossa comunidade humana traz,
na memoria e na carne, os sinais das
guerras e conflitos que tém vindo a
suceder-se, com crescente
capacidade destruidora, afetando
especialmente os mais pobres e
frageis. Ha nacgoes inteiras que ndo



conseguem libertar-se das cadeias de
exploracdo e corrupcdo que
alimentam ddios e violéncias. A
muitos homens e mulheres, criancas
e idosos, ainda hoje se nega a
dignidade, a integridade fisica, a
liberdade - incluindo a liberdade
religiosa —, a solidariedade
comunitaria, a esperanca no futuro.
Inumeras vitimas inocentes
carregam sobre si o tormento da
humilhacdo e da excluséo, do luto e
da injustica, se ndo mesmo 0s
traumas resultantes da opressdo
sistemadtica contra o seu povo e 0s
seus entes queridos.

As terriveis provacdes dos conflitos
civis e dos conflitos internacionais,
agravadas muitas vezes por
violéncias desalmadas, marcam
prolongadamente o corpo e a alma
da humanidade. Na realidade, toda a
guerra se revela um fratricidio que
destrdi o proprio projeto de



fraternidade, inscrito na vocacao da
familia humana.

Sabemos que, muitas vezes, a guerra
comeca pelo fato de ndo se suportar
a diversidade do outro, que fomenta
0 desejo de posse e a vontade de
dominio. Nasce, no corac¢do do
homem, a partir do egoismo e do
orgulho, do 6dio que induz a
destruir, a dar uma imagem negativa
do outro, a exclui-lo e cancela-lo. A
guerra nutre-se com a perversao das
relacdes, com as ambigdes
hegemonicas, os abusos de poder,
com o medo do outro e a diferenca
vista como obstaculo; e
simultaneamente alimenta tudo isso.

Como fiz notar durante a recente
viagem ao Japao, é paradoxal que «o
nosso mundo viva a dicotomia
perversa de querer defender e
garantir a estabilidade e a paz com
base numa falsa seguranca
sustentada por uma mentalidade de


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco-thailandia-giappone-2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco-thailandia-giappone-2019.html

medo e desconfianca, que acaba por
envenenar as relacdes entre os povos
e impedir a possibilidade de
qualquer didlogo. A pazea
estabilidade internacional sdo
incompativeis com qualquer
tentativa de as construir sobre o
medo de mutua destrui¢cdo ou sobre
uma ameaca de aniquilacao total.
Sao possiveis so a partir duma ética
global de solidariedade e cooperacao
ao servico dum futuro modelado pela
interdependéncia e a
corresponsabilidade na familia
humana inteira de hoje e de
amanha»[2].

Toda a situacdo de ameaca alimenta
a desconfianca e a retirada para
dentro da propria condigao.
Desconfianga e medo aumentam a
fragilidade das relacdes e o risco de
violéncia, num circulo vicioso que
nunca poderd levar a uma relacao de
paz. Neste sentido, a prdpria



dissuasdo nuclear sé pode criar uma
seguranca ilusoria.

Por isso, ndo podemos pretender
manter a estabilidade no mundo
através do medo da aniquilacdo,
num equilibrio muito instavel,
pendente sobre o abismo nuclear e
fechado dentro dos muros da
indiferenca, onde se tomam decisdes
socioecondmicas que abrem a
estrada para os dramas do descarte
do homem e da criacdo, em vez de
nos guardarmos uns aos outros[3].
Entdo como construir um caminho
de paz e mutuo reconhecimento?
Como romper a légica morbosa da
ameaca e do medo? Como quebrar a
dindmica de desconfianca
atualmente prevalecente?

Devemos procurar uma fraternidade
real, baseada na origem comum de
Deus e vivida no dialogo e na
confian¢a mutua. O desejo de paz
esta profundamente inscrito no



coracdo do homem e ndo devemos
resignar-nos com nada de menos.

2. A paz, caminho de escuta baseado
na memoria, solidariedade e
fraternidade

Os sobreviventes aos
bombardeamentos atomicos de
Hiroxima e Nagasaqui —
denominados os hibakusha — contam-
se entre aqueles que, hoje, mantém
viva a chama da consciéncia coletiva,
testemunhando as sucessivas
geracOes o horror daquilo que
aconteceu em agosto de 1945 e os
sofrimentos indescritiveis que se
seguiram até aos dias de hoje. Assim,
0 seu testemunho aviva e preserva a
memoria das vitimas, para que a
consciéncia humana se torne cada
vez mais forte contra toda a vontade
de dominio e destruicdo. «Nao
podemos permitir que as atuais e as
novas geracoes percam a memoria
do que aconteceu, aquela memoria



que é garantia e estimulo para
construir um futuro mais justo e
fraterno»[4].

Como eles, ha muitos, em todas as
partes do mundo, que oferecem as
geracOes futuras o servigo
imprescindivel da memoria, que
deve ser preservada ndo apenas para
evitar que se voltem a cometer os
mesmos erros ou se reproponham os
esquemas ilusorios do passado, mas
também para que a memoria, fruto
da experiéncia, constitua a raiz e
sugira a vereda para as opc¢oes de
paz presentes e futuras.

Mais ainda, a memaria é o horizonte
da esperanca: muitas vezes, na
escuriddo das guerras e dos conflitos,
a lembranca mesmo dum pequeno
gesto de solidariedade recebida pode
inspirar opcdes corajosas e até
heroicas, pode colocar em
movimento novas energias e



reacender nova esperanca nos
individuos e nas comunidades.

Abrir e tragar um caminho de paz é
um desafio muito complexo, pois 0s
interesses em jogo, nas relacoes
entre pessoas, comunidades e
nacoes, sdo multiplos e
contraditérios. E preciso, antes de
mais nada, fazer apelo a consciéncia
moral e a vontade pessoal e politica.
Com efeito, a paz alcanca-se no mais
fundo do coracdo humano, e a
vontade politica deve ser
incessantemente revigorada para
abrir novos processos que
reconciliem e unam pessoas e
comunidades.

O mundo néo precisa de palavras
vazias, mas de testemunhas
convictas, artesdos da paz abertos ao
didlogo sem exclusGes nem
manipulacdes. De fato, s6 se pode
chegar verdadeiramente a paz
quando houver um convicto didlogo



de homens e mulheres que buscam a
verdade mais além das ideologias e
das diferentes opinides. A paz é uma
construcdo que «deve estar
constantemente a ser edificada»[5],
um caminho que percorremos juntos
procurando sempre o bem comum e
comprometendo-nos a manter a
palavra dada e a respeitar o direito.
Na escuta mutua, podem crescer
também o conhecimento e a estima
do outro, até ao ponto de reconhecer
no inimigo o rosto dum irmao.

Por conseguinte, o processo de paz é
um empenho que se prolonga no
tempo. E um trabalho paciente de
busca da verdade e da justica, que
honra a memadria das vitimas e abre,
passo a passo, para uma esperanca
comum, mais forte que a vinganca.
Num Estado de direito, a democracia
pode ser um paradigma significativo
deste processo, se estiver baseada na
justica e no compromisso de tutelar
os direitos de cada um,



especialmente se vulneravel ou
marginalizado, na busca continua da
verdade[6]. Trata-se duma
construcdo social em continua
elaboracao, para a qual cada um
presta responsavelmente a propria
contribuicdo, a todos os niveis da
comunidade local, nacional e
mundial.

Como assinalava o Papa Sdo Paulo VI,
«a dupla aspiracao — a igualdade e a
participacdo — procura promover um
tipo de sociedade democratica. (...).
Isto, de per si, ja diz bem qual a
importancia de uma educacao para a
vida em sociedade, em que, para
além da informacdo sobre os direitos
de cada um, seja recordado também
0 seu necessario correlativo: o
reconhecimento dos deveres de cada
um em relacdo aos outros. O sentido
e a pratica do dever sdo, por sua vez,
condicionados pelo dominio de si
mesmo, pela aceitagdo das
responsabilidades e das limitacdes



impostas ao exercicio da liberdade
do individuo ou do grupo»[7].

Pelo contrario, a fratura entre os
membros duma sociedade, o
aumento das desigualdades sociais e
a recusa de empregar os meios para
um desenvolvimento humano
integral colocam em perigo a
prossecucdo do bem comum.
Inversamente, o trabalho paciente,
baseado na forca da palavra e da
verdade, pode despertar nas pessoas
a capacidade de compaixao e
solidariedade criativa.

Na nossa experiéncia crista, fazemos
constantemente memaoria de Cristo,
que deu a sua vida pela nossa
reconciliacdo (cf. Rm 5, 6-11). A Igreja
participa plenamente na busca duma
ordem justa, continuando a servir o
bem comum e a alimentar a
esperanca da paz, através da
transmissao dos valores cristaos, do



ensinamento moral e das obras
sociais e educacionais.

3. A paz, caminho de reconciliacdo na
comunhdo fraterna

A Biblia, particularmente atraves da
palavra dos profetas, chama as
consciéncias e os povos a alianca de
Deus com a humanidade. Trata-se de
abandonar o desejo de dominar os
outros e aprender a olhar-se
mutuamente como pessoas, Como
filhos de Deus, como irmdaos. O outro
nunca ha de ser circunscrito aquilo
que pode ter dito ou feito, mas deve
ser considerado pela promessa que
traz em si mesmo. Somente
escolhendo a senda do respeito é que
serd possivel romper a espiral da
vinganca e empreender o caminho
da esperanca.

Guia-nos a passagem do Evangelho
que reproduz o seguinte didlogo
entre Pedro e Jesus: «“Senhor, se 0
meu irmdo me ofender, quantas



vezes lhe deverei perdoar? Até sete
vezes?” Jesus respondeu: “Nao te
digo até sete vezes, mas até setenta
vezes sete”» (Mt 18, 21-22). Este
caminho de reconciliagcdo convida-
nos a encontrar no mais fundo do
nosso coracao a forca do perdao e a
capacidade de nos reconhecermos
como irmaos e irmds. Aprender a
viver no perddo aumenta a nossa
capacidade de nos tornarmos
mulheres e homens de paz.

O que é verdade em relagdo a paz na
esfera social, é verdadeiro também
no campo politico e econdmico, pois
a questdo da paz permeia todas as
dimensdes da vida comunitaria:
nunca havera paz verdadeira, se ndo
formos capazes de construir um
sistema econdmico mais justo. Como
escreveu Bento XVI, «a vitdria sobre
0 subdesenvolvimento exige que se
atue ndo so sobre a melhoria das
transacdes fundadas sobre o
intercambio, nem apenas sobre as



transferéncias das estruturas
assistenciais de natureza publica,
mas sobretudo sobre a progressiva
abertura, em contexto mundial, para
formas de atividade econémica
caraterizadas por quotas de
gratuidade e de comunhdo»[8].

4. A paz, caminho de conversdo
ecologica

«Se as vezes uma ma compreensao
dos nossos principios nos levou a
justificar o abuso da natureza, ou o
dominio despotico do ser humano
sobre a criacdo, ou as guerras, a
injustica e a violéncia, nos, crentes,
podemos reconhecer que entdo
fomos infiéis ao tesouro de sabedoria
que deviamos guardar»[9].

Vendo as consequéncias da nossa
hostilidade contra os outros, da falta
de respeito pela casa comum e da
exploracdo abusiva dos recursos
naturais — considerados como
instrumentos uteis apenas para o



lucro de hoje, sem respeito pelas
comunidades locais, pelo bem
comum e pela natureza —, precisamos
duma conversdo ecoldgica.

O Sinodo recente sobre a Amazonia
impele-nos a dirigir, de forma
renovada, o apelo em prol duma
relacdo pacifica entre as
comunidades e a terra, entre o
presente e a memaria, entre as
experiéncias e as esperancas.

Este caminho de reconciliacdo inclui
também escuta e contemplacdo do
mundo que nos foi dado por Deus,
para fazermos dele a nossa casa
comum. De fato, os recursos naturais,
as numerosas formas de vida e a
propria Terra foram-nos confiados
para ser «cultivados e

guardados» (cf. Gn 2, 15) também
para as geragoes futuras, com a
participacdo responsavel e diligente
de cada um. Além disso, temos
necessidade duma mudanca nas



convicgdes e na perspetiva, que nos
abra mais ao encontro com o outro e
a rececao do dom da criacdo, que
reflete a beleza e a sabedoria do seu
Artifice.

De modo particular brotam daqui
motivagdes profundas e um novo
modo de habitar na casa comum, de
convivermos uns e outros com as
proprias diversidades, de celebrar e
respeitar a vida recebida e
partilhada, de nos preocuparmos
com condicdes e modelos de
sociedade que favorecam o
desabrochar e a permanéncia da
vida no futuro, de desenvolver o bem
comum de toda a familia humana.

Por conseguinte a conversao
ecoldgica, a que apelamos, leva-nos a
uma nova perspetiva sobre a vida,
considerando a generosidade do
Criador que nos deu a Terra e nos
chama a jubilosa sobriedade da
partilha. Esta conversdo deve ser



entendida de maneira integral, como
uma transformacao das relacdes que
mantemos com as nossas irmas e
irmaos, com 0S outros seres vivos,
com a cria¢do na sua riquissima
variedade, com o Criador que é
origem de toda a vida. Para o cristao,
uma tal conversdo exige «deixar
emergir, nas relagées com o mundo
que o rodeia, todas as consequéncias
do encontro com Jesus»[10].

5. Obtém-se tanto quanto se
espera[11]

O caminho da reconciliacdo requer
paciéncia e confianca. Nao se obtém
a paz, se ndo a esperamos.

Trata-se, antes de mais nada, de
acreditar na possibilidade da paz, de
crer que o outro tem a mesma
necessidade de paz que nos. Nisto,
pode-nos inspirar o amor de Deus
por cada um de nos, amor libertador,
ilimitado, gratuito, incansavel.



O medo é, frequentemente, fonte de
conflito. Por isso, é importante ir
além dos nossos temores humanos,
reconhecendo-nos filhos
necessitados diante d’Aquele que nos
ama e espera por nos, como o Pai do
filho pradigo (cf. Lc 15, 11-24). A
cultura do encontro entre irmaos e
irmds rompe com a cultura da
ameaca. Torna cada encontro uma
possibilidade e um dom do amor
generoso de Deus. Faz-nos de guia
para ultrapassarmos os limites dos
nossos horizontes estreitos,
procurando sempre viver a
fraternidade universal, como filhos
do unico Pai celeste.

Para os discipulos de Cristo, este
caminho é apoiado também pelo
sacramento da Reconciliacdo,
concedido pelo Senhor para a
remissao dos pecados dos batizados.
Este sacramento da Igreja, que
renova as pessoas e as comunidades,
convida a manter o olhar fixo em



Jesus, que reconciliou «todas as
coisas, pacificando pelo sangue da
sua cruz, tanto as que estdo na terra
como as que estao no céu» (Col 1, 20);
e pede para depor toda a violéncia
nos pensamentos, nas palavras e nas
obras quer para com o proximo quer
para com a criagao.

A graca de Deus Pai oferece-se como
amor sem condicdes. Recebido o seu
perdao, em Cristo, podemos colocar-
nos a caminho para ir oferecé-lo aos
homens e mulheres do nosso tempo.
Dia apos dia, o Espirito Santo sugere-
nos atitudes e palavras para nos
tornarmos artesdos de justica e de
paz.

Que o Deus da paz nos abengoe e
venha em nossa ajuda.

Que Maria, Mde do Principe da paz e
Mae de todos os povos da terra, nos
acompanhe e apoie, passo a passo, no
caminho da reconciliacao.



E que toda a pessoa que vem a este
mundo possa conhecer uma
existéncia de paz e desenvolver
plenamente a promessa de amor e
vida que traz em si.

Vaticano, 8 de dezembro de 2019.

Franciscus

[1] Bento XVI, Carta enc. Spe salvi, 30
de novembro de 2007, 1.

[2] Discurso sobre as armas
nucleares, Nagasaqui — Parque
«Atomic Bomb Hypocenter», 24 de
novembro de 2019.

[3] Cf. Francisco, Homilia em
Lampedusa, 8 de julho de 2013.

[4] Francisco, Discurso sobre a Paz,
Hiroxima — Memorial da Paz, 24 de
novembro de 2019.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130708_omelia-lampedusa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130708_omelia-lampedusa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html

[S] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 78.

[6] Cf. Bento XVI, Discurso aos
dirigentes e membros das Associagoes
Cristds dos Trabalhadores Italianos
(ACLI), 27 de janeiro de 2006.

[7] Carta ap. Octogesima adveniens,
14 de maio de 1971, 24.

(8]

[9] Francisco, Carta enc. Laudato st’,
24 de maio de 2015, 200.

[10] Ibid., 217.

[11] Cf. Sao Jodo da Cruz, Noite
Escura, 11, 21, 8.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-
da-paz-2020/ (02/02/2026)


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#200
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#217
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-da-paz-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-da-paz-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-da-paz-2020/

	Dia Mundial da Paz 2020

