
opusdei.org

Dia Mundial da Paz
2020

Mensagem do Santo Padre
Francisco para a celebração do
53º Dia Mundial da Paz, que
será no dia 1˚ de janeiro de
2020.

31/12/2019

«A PAZ COMO CAMINHO DE
ESPERANÇA:

DIÁLOGO, RECONCILIAÇÃO E
CONVERSÃO ECOLÓGICA»



1. A paz, caminho de esperança face
aos obstáculos e provações

A paz é um bem precioso, objeto da
nossa esperança; por ela aspira toda
a humanidade. Depor esperança na
paz é um comportamento humano
que alberga uma tal tensão
existencial, que o momento presente,
às vezes até custoso, «pode ser vivido
e aceite, se levar a uma meta e se
pudermos estar seguros dessa meta,
se esta meta for tão grande que
justifique a canseira do caminho»[1].
Assim, a esperança é a virtude que
nos coloca a caminho, dá asas para
continuar, mesmo quando os
obstáculos parecem intransponíveis.

A nossa comunidade humana traz,
na memória e na carne, os sinais das
guerras e conflitos que têm vindo a
suceder-se, com crescente
capacidade destruidora, afetando
especialmente os mais pobres e
frágeis. Há nações inteiras que não



conseguem libertar-se das cadeias de
exploração e corrupção que
alimentam ódios e violências. A
muitos homens e mulheres, crianças
e idosos, ainda hoje se nega a
dignidade, a integridade física, a
liberdade – incluindo a liberdade
religiosa –, a solidariedade
comunitária, a esperança no futuro.
Inúmeras vítimas inocentes
carregam sobre si o tormento da
humilhação e da exclusão, do luto e
da injustiça, se não mesmo os
traumas resultantes da opressão
sistemática contra o seu povo e os
seus entes queridos.

As terríveis provações dos conflitos
civis e dos conflitos internacionais,
agravadas muitas vezes por
violências desalmadas, marcam
prolongadamente o corpo e a alma
da humanidade. Na realidade, toda a
guerra se revela um fratricídio que
destrói o próprio projeto de



fraternidade, inscrito na vocação da
família humana.

Sabemos que, muitas vezes, a guerra
começa pelo fato de não se suportar
a diversidade do outro, que fomenta
o desejo de posse e a vontade de
domínio. Nasce, no coração do
homem, a partir do egoísmo e do
orgulho, do ódio que induz a
destruir, a dar uma imagem negativa
do outro, a excluí-lo e cancelá-lo. A
guerra nutre-se com a perversão das
relações, com as ambições
hegemónicas, os abusos de poder,
com o medo do outro e a diferença
vista como obstáculo; e
simultaneamente alimenta tudo isso.

Como fiz notar durante a recente
viagem ao Japão, é paradoxal que «o
nosso mundo viva a dicotomia
perversa de querer defender e
garantir a estabilidade e a paz com
base numa falsa segurança
sustentada por uma mentalidade de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco-thailandia-giappone-2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco-thailandia-giappone-2019.html


medo e desconfiança, que acaba por
envenenar as relações entre os povos
e impedir a possibilidade de
qualquer diálogo. A paz e a
estabilidade internacional são
incompatíveis com qualquer
tentativa de as construir sobre o
medo de mútua destruição ou sobre
uma ameaça de aniquilação total.
São possíveis só a partir duma ética
global de solidariedade e cooperação
ao serviço dum futuro modelado pela
interdependência e a
corresponsabilidade na família
humana inteira de hoje e de
amanhã»[2].

Toda a situação de ameaça alimenta
a desconfiança e a retirada para
dentro da própria condição.
Desconfiança e medo aumentam a
fragilidade das relações e o risco de
violência, num círculo vicioso que
nunca poderá levar a uma relação de
paz. Neste sentido, a própria



dissuasão nuclear só pode criar uma
segurança ilusória.

Por isso, não podemos pretender
manter a estabilidade no mundo
através do medo da aniquilação,
num equilíbrio muito instável,
pendente sobre o abismo nuclear e
fechado dentro dos muros da
indiferença, onde se tomam decisões
socioeconômicas que abrem a
estrada para os dramas do descarte
do homem e da criação, em vez de
nos guardarmos uns aos outros[3].
Então como construir um caminho
de paz e mútuo reconhecimento?
Como romper a lógica morbosa da
ameaça e do medo? Como quebrar a
dinâmica de desconfiança
atualmente prevalecente?

Devemos procurar uma fraternidade
real, baseada na origem comum de
Deus e vivida no diálogo e na
confiança mútua. O desejo de paz
está profundamente inscrito no



coração do homem e não devemos
resignar-nos com nada de menos.

2. A paz, caminho de escuta baseado
na memória, solidariedade e
fraternidade

Os sobreviventes aos
bombardeamentos atómicos de
Hiroxima e Nagasáqui –
denominados os hibakusha – contam-
se entre aqueles que, hoje, mantêm
viva a chama da consciência coletiva,
testemunhando às sucessivas
gerações o horror daquilo que
aconteceu em agosto de 1945 e os
sofrimentos indescritíveis que se
seguiram até aos dias de hoje. Assim,
o seu testemunho aviva e preserva a
memória das vítimas, para que a
consciência humana se torne cada
vez mais forte contra toda a vontade
de domínio e destruição. «Não
podemos permitir que as atuais e as
novas gerações percam a memória
do que aconteceu, aquela memória



que é garantia e estímulo para
construir um futuro mais justo e
fraterno»[4].

Como eles, há muitos, em todas as
partes do mundo, que oferecem às
gerações futuras o serviço
imprescindível da memória, que
deve ser preservada não apenas para
evitar que se voltem a cometer os
mesmos erros ou se reproponham os
esquemas ilusórios do passado, mas
também para que a memória, fruto
da experiência, constitua a raiz e
sugira a vereda para as opções de
paz presentes e futuras.

Mais ainda, a memória é o horizonte
da esperança: muitas vezes, na
escuridão das guerras e dos conflitos,
a lembrança mesmo dum pequeno
gesto de solidariedade recebida pode
inspirar opções corajosas e até
heroicas, pode colocar em
movimento novas energias e



reacender nova esperança nos
indivíduos e nas comunidades.

Abrir e traçar um caminho de paz é
um desafio muito complexo, pois os
interesses em jogo, nas relações
entre pessoas, comunidades e
nações, são múltiplos e
contraditórios. É preciso, antes de
mais nada, fazer apelo à consciência
moral e à vontade pessoal e política.
Com efeito, a paz alcança-se no mais
fundo do coração humano, e a
vontade política deve ser
incessantemente revigorada para
abrir novos processos que
reconciliem e unam pessoas e
comunidades.

O mundo não precisa de palavras
vazias, mas de testemunhas
convictas, artesãos da paz abertos ao
diálogo sem exclusões nem
manipulações. De fato, só se pode
chegar verdadeiramente à paz
quando houver um convicto diálogo



de homens e mulheres que buscam a
verdade mais além das ideologias e
das diferentes opiniões. A paz é uma
construção que «deve estar
constantemente a ser edificada»[5],
um caminho que percorremos juntos
procurando sempre o bem comum e
comprometendo-nos a manter a
palavra dada e a respeitar o direito.
Na escuta mútua, podem crescer
também o conhecimento e a estima
do outro, até ao ponto de reconhecer
no inimigo o rosto dum irmão.

Por conseguinte, o processo de paz é
um empenho que se prolonga no
tempo. É um trabalho paciente de
busca da verdade e da justiça, que
honra a memória das vítimas e abre,
passo a passo, para uma esperança
comum, mais forte que a vingança.
Num Estado de direito, a democracia
pode ser um paradigma significativo
deste processo, se estiver baseada na
justiça e no compromisso de tutelar
os direitos de cada um,



especialmente se vulnerável ou
marginalizado, na busca contínua da
verdade[6]. Trata-se duma
construção social em contínua
elaboração, para a qual cada um
presta responsavelmente a própria
contribuição, a todos os níveis da
comunidade local, nacional e
mundial.

Como assinalava o Papa São Paulo VI,
«a dupla aspiração – à igualdade e à
participação – procura promover um
tipo de sociedade democrática. (...).
Isto, de per si, já diz bem qual a
importância de uma educação para a
vida em sociedade, em que, para
além da informação sobre os direitos
de cada um, seja recordado também
o seu necessário correlativo: o
reconhecimento dos deveres de cada
um em relação aos outros. O sentido
e a prática do dever são, por sua vez,
condicionados pelo domínio de si
mesmo, pela aceitação das
responsabilidades e das limitações



impostas ao exercício da liberdade
do indivíduo ou do grupo»[7].

Pelo contrário, a fratura entre os
membros duma sociedade, o
aumento das desigualdades sociais e
a recusa de empregar os meios para
um desenvolvimento humano
integral colocam em perigo a
prossecução do bem comum.
Inversamente, o trabalho paciente,
baseado na força da palavra e da
verdade, pode despertar nas pessoas
a capacidade de compaixão e
solidariedade criativa.

Na nossa experiência cristã, fazemos
constantemente memória de Cristo,
que deu a sua vida pela nossa
reconciliação (cf. Rm 5, 6-11). A Igreja
participa plenamente na busca duma
ordem justa, continuando a servir o
bem comum e a alimentar a
esperança da paz, através da
transmissão dos valores cristãos, do



ensinamento moral e das obras
sociais e educacionais.

3. A paz, caminho de reconciliação na
comunhão fraterna

A Bíblia, particularmente através da
palavra dos profetas, chama as
consciências e os povos à aliança de
Deus com a humanidade. Trata-se de
abandonar o desejo de dominar os
outros e aprender a olhar-se
mutuamente como pessoas, como
filhos de Deus, como irmãos. O outro
nunca há de ser circunscrito àquilo
que pôde ter dito ou feito, mas deve
ser considerado pela promessa que
traz em si mesmo. Somente
escolhendo a senda do respeito é que
será possível romper a espiral da
vingança e empreender o caminho
da esperança.

Guia-nos a passagem do Evangelho
que reproduz o seguinte diálogo
entre Pedro e Jesus: «“Senhor, se o
meu irmão me ofender, quantas



vezes lhe deverei perdoar? Até sete
vezes?” Jesus respondeu: “Não te
digo até sete vezes, mas até setenta
vezes sete”» (Mt 18, 21-22). Este
caminho de reconciliação convida-
nos a encontrar no mais fundo do
nosso coração a força do perdão e a
capacidade de nos reconhecermos
como irmãos e irmãs. Aprender a
viver no perdão aumenta a nossa
capacidade de nos tornarmos
mulheres e homens de paz.

O que é verdade em relação à paz na
esfera social, é verdadeiro também
no campo político e económico, pois
a questão da paz permeia todas as
dimensões da vida comunitária:
nunca haverá paz verdadeira, se não
formos capazes de construir um
sistema económico mais justo. Como
escreveu Bento XVI, «a vitória sobre
o subdesenvolvimento exige que se
atue não só sobre a melhoria das
transações fundadas sobre o
intercâmbio, nem apenas sobre as



transferências das estruturas
assistenciais de natureza pública,
mas sobretudo sobre a progressiva
abertura, em contexto mundial, para
formas de atividade económica
caraterizadas por quotas de
gratuidade e de comunhão»[8].

4. A paz, caminho de conversão
ecológica

«Se às vezes uma má compreensão
dos nossos princípios nos levou a
justificar o abuso da natureza, ou o
domínio despótico do ser humano
sobre a criação, ou as guerras, a
injustiça e a violência, nós, crentes,
podemos reconhecer que então
fomos infiéis ao tesouro de sabedoria
que devíamos guardar»[9].

Vendo as consequências da nossa
hostilidade contra os outros, da falta
de respeito pela casa comum e da
exploração abusiva dos recursos
naturais – considerados como
instrumentos úteis apenas para o



lucro de hoje, sem respeito pelas
comunidades locais, pelo bem
comum e pela natureza –, precisamos
duma conversão ecológica.

O Sínodo recente sobre a Amazónia
impele-nos a dirigir, de forma
renovada, o apelo em prol duma
relação pacífica entre as
comunidades e a terra, entre o
presente e a memória, entre as
experiências e as esperanças.

Este caminho de reconciliação inclui
também escuta e contemplação do
mundo que nos foi dado por Deus,
para fazermos dele a nossa casa
comum. De fato, os recursos naturais,
as numerosas formas de vida e a
própria Terra foram-nos confiados
para ser «cultivados e
guardados» (cf. Gn 2, 15) também
para as gerações futuras, com a
participação responsável e diligente
de cada um. Além disso, temos
necessidade duma mudança nas



convicções e na perspetiva, que nos
abra mais ao encontro com o outro e
à receção do dom da criação, que
reflete a beleza e a sabedoria do seu
Artífice.

De modo particular brotam daqui
motivações profundas e um novo
modo de habitar na casa comum, de
convivermos uns e outros com as
próprias diversidades, de celebrar e
respeitar a vida recebida e
partilhada, de nos preocuparmos
com condições e modelos de
sociedade que favoreçam o
desabrochar e a permanência da
vida no futuro, de desenvolver o bem
comum de toda a família humana.

Por conseguinte a conversão
ecológica, a que apelamos, leva-nos a
uma nova perspetiva sobre a vida,
considerando a generosidade do
Criador que nos deu a Terra e nos
chama à jubilosa sobriedade da
partilha. Esta conversão deve ser



entendida de maneira integral, como
uma transformação das relações que
mantemos com as nossas irmãs e
irmãos, com os outros seres vivos,
com a criação na sua riquíssima
variedade, com o Criador que é
origem de toda a vida. Para o cristão,
uma tal conversão exige «deixar
emergir, nas relações com o mundo
que o rodeia, todas as consequências
do encontro com Jesus»[10].

5. Obtém-se tanto quanto se
espera[11]

O caminho da reconciliação requer
paciência e confiança. Não se obtém
a paz, se não a esperamos.

Trata-se, antes de mais nada, de
acreditar na possibilidade da paz, de
crer que o outro tem a mesma
necessidade de paz que nós. Nisto,
pode-nos inspirar o amor de Deus
por cada um de nós, amor libertador,
ilimitado, gratuito, incansável.



O medo é, frequentemente, fonte de
conflito. Por isso, é importante ir
além dos nossos temores humanos,
reconhecendo-nos filhos
necessitados diante d’Aquele que nos
ama e espera por nós, como o Pai do
filho pródigo (cf. Lc 15, 11-24). A
cultura do encontro entre irmãos e
irmãs rompe com a cultura da
ameaça. Torna cada encontro uma
possibilidade e um dom do amor
generoso de Deus. Faz-nos de guia
para ultrapassarmos os limites dos
nossos horizontes estreitos,
procurando sempre viver a
fraternidade universal, como filhos
do único Pai celeste.

Para os discípulos de Cristo, este
caminho é apoiado também pelo
sacramento da Reconciliação,
concedido pelo Senhor para a
remissão dos pecados dos batizados.
Este sacramento da Igreja, que
renova as pessoas e as comunidades,
convida a manter o olhar fixo em



Jesus, que reconciliou «todas as
coisas, pacificando pelo sangue da
sua cruz, tanto as que estão na terra
como as que estão no céu» (Col 1, 20);
e pede para depor toda a violência
nos pensamentos, nas palavras e nas
obras quer para com o próximo quer
para com a criação.

A graça de Deus Pai oferece-se como
amor sem condições. Recebido o seu
perdão, em Cristo, podemos colocar-
nos a caminho para ir oferecê-lo aos
homens e mulheres do nosso tempo.
Dia após dia, o Espírito Santo sugere-
nos atitudes e palavras para nos
tornarmos artesãos de justiça e de
paz.

Que o Deus da paz nos abençoe e
venha em nossa ajuda.

Que Maria, Mãe do Príncipe da paz e
Mãe de todos os povos da terra, nos
acompanhe e apoie, passo a passo, no
caminho da reconciliação.



E que toda a pessoa que vem a este
mundo possa conhecer uma
existência de paz e desenvolver
plenamente a promessa de amor e
vida que traz em si.

Vaticano, 8 de dezembro de 2019.

Franciscus

[1] Bento XVI, Carta enc. Spe salvi, 30
de novembro de 2007, 1.

[2] Discurso sobre as armas
nucleares, Nagasáqui – Parque
«Atomic Bomb Hypocenter», 24 de
novembro de 2019.

[3] Cf. Francisco, Homilia em
Lampedusa, 8 de julho de 2013.

[4] Francisco, Discurso sobre a Paz,
Hiroxima – Memorial da Paz, 24 de
novembro de 2019.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130708_omelia-lampedusa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130708_omelia-lampedusa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html


[5] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 78.

[6] Cf. Bento XVI, Discurso aos
dirigentes e membros das Associações
Cristãs dos Trabalhadores Italianos
(ACLI), 27 de janeiro de 2006.

[7] Carta ap. Octogesima adveniens,
14 de maio de 1971, 24.

[8]

[9] Francisco, Carta enc. Laudato si’,
24 de maio de 2015, 200.

[10] Ibid., 217.

[11] Cf. São João da Cruz, Noite
Escura, II, 21, 8.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-
da-paz-2020/ (02/02/2026)

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#200
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#217
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-da-paz-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-da-paz-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/dia-mundial-da-paz-2020/

	Dia Mundial da Paz 2020

