opusdei.org

Devolve-me a alegria
de ser salvo

Para poder dar misericordia,
precisamos recebé-la de Deus:
mostrar-lhe nossas feridas,
deixar-nos curar, deixar-nos
amar. Em um mundo “que
demasiadas vezes é duro com o
pecador e brando com o
pecado”, o salmo miserere —
tem piedade de mim - € a
grande oracdo do perddo que
liberta a alma, que nos devolve
a alegria de estar na casa do
Pai.



17/02/2019

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam - “O Deus, tem
piedade de mim, conforme a tua
misericordia” (S1 51, 3). Ao longo de
trés milénios, o salmo miserere
alimentou a oracdo de cada geracdo
do Povo de Deus. As Laudes da
Liturgia das horas o recolhem
semanalmente, as sextas-feiras. Sdo
Josemaria, e seus sucessores, 0 rezam
todas as noites[1], expressando com
0 corpo o teor das palavras que
compdem este “Magnificat da
misericordia”, como o Papa o
chamou recentemente: “o Magnificat
de um coragdo contrito e humilhado
que, no seu pecado, tem a grandeza
de confessar o Deus fiel, que é maior
do que o pecado”[2].

O salmo miserere nos submerge na
“mais profunda meditagdo sobre a



culpa e a graca”[3]. A tradicao de
Israel o pde nos labios de Davi,
quando o profeta Natd o repreendeu,
por parte de Deus, pelo adultério
com Betsabé e o assassinato de
Urias[4]. O profeta ndo reprovou
diretamente o rei pelo seu pecado:
serviu-se de uma pardabola[5], para
que fosse o proprio Davi que o
reconhecesse. Peccavi Domino,
“pequei contra o senhor” (2 S 12,13):
0 miserere — tem misericordia,
misericordiai-me —, que sai do
coracdo de Davi, expressa também a
sua desolacao interior e a
consciéncia da dor que semeou a sua
volta. A percepc¢do do alcance do seu
pecado -Deus, os outros, ele mesmo —
leva-o a buscar o seu refugio e a sua
cura no Senhor, o unico que pode
endireitar as coisas:
“tranquilizaremos na presenca dele o
Nnosso coracdo. Se 0 nosso coragao
nos acusa, Deus é maior que 0 nosso
coracao e conhece todas as coisas” (1
Jo 3,20).



Porque nao sabem o que fazem

Em um primeiro momento, diante do
pecado, vemos sobretudo a
libertacdo que parece prometer:
emancipar-se de Deus, para sermos
verdadeiramente ndos mesmos. Mas a
aparente libertacdo — ilusédo - se
converte logo depois em uma carga
pesada. O homem forte e autdbnomo,
que acreditava poder silenciar sua
consciéncia, chega cedo ou tarde a
um momento em que se desarma: a
alma ndo pode mais, “nao lhe bastam
as explicac¢Oes habituais, ndo lhes
satisfazem as mentiras dos falsos
profetas”[6]. E o inicio da conversio,
ou de uma das “sucessivas
conversdes” da nossa vida, que sdo
“ainda mais importante e mais
dificeis”[7].

O processo nem sempre € tdo rapido
como na historia do rei Davi. A
cegueira que precede e acompanha o
pecado, e que cresce com 0 proprio



pecado, pode prolongar-se depois:
enganamo-nos com justificativas,
dizemo-nos que a coisa ndo tem tanta
importancia... £ uma situacéo que
também encontramos com
frequéncia ao nosso redor, “Num
mundo que demasiadas vezes é duro
com o pecador e brando com o
pecado”[8]: duro com o pecador,
porque em sua conduta se percebe
claramente como o pecado é
corrosivo, mas brando com o pecado,
porque reconhecé-lo como tal
significaria proibir-se certas
“liberdades”. Todos estamos expostos
a este risco: ver o feio do pecado nos
outros, sem condenar o pecado em
nos mesmos. Entdo ndo so falta
misericordia: fazemo-nos também
incapazes de recebé-la.

O ofuscamento do pecado e da
tibieza tem uma dimenséao de
autoengano, de cegueira desejada —
queremos ndo ver, fingimos que nado
vemos —, e por isso requer o perdao



de Deus. Assim Jesus vé o pecado
quando pede na Cruz: “Pai, perdoa-
lhes, porque nao sabem o que
fazem” (Lc 23,34). Perderiamos a
profundidade dessa palavra do
Senhor se a vissemos como uma
mera desculpa amavel, que ocultasse
0 pecado. Quando nos afastamos de
Deus, sabemos e ndo sabemos o que
fazemos. Damo-nos conta de que nao
agimos bem, mas esquecemos que
por esse caminho ndo vamos a
nenhuma parte. O Senhor se
compadece de ambas as coisas, e
também da profunda tristeza na qual
ficamos depois. Sdo Pedro sabia e
ndo sabia o que fazia quando negava
ao Amigo. Depois “chorou
amargamente” (Mt 26, 75), e as
lagrimas lhe deram um olhar mais
limpo, e mais lucido.

“A misericdrdia de Cristo ndo é uma
graca facil de obter, ndo supde uma
banalizacdo do mal. Cristo carrega
no seu Corpo e na sua Alma todo o



peso do mal, toda a sua forca
destruidora. Ele queima e
transforma o mal no sofrimento, no
fogo do seu amor sofredor”[9]. Sua
palavra de perddo na Cruz - “nédo
sabem o que fazem”- deixa entrever
seu projeto misericordioso: que
voltemos a casa do Pai. Por isso
também na Cruz nos confia a
protecdo de sua Mae.

A nostalgia da casa do Pai

“De certo modo, a vida humana é um
constante retorno a casa do nosso
Pai”[10]. As conversdes comecam e
recomecam com a constatagao de
que ficamos de algum modo sem lar.
O filho prodigo sente a “saudade do
pao fresco que os assalariados de sua
casa, a casa de seu pai, comem no
café da manha. A saudade, a
nostalgia é um sentimento poderoso.
Tem a ver com a misericérdia,
porque nos alarga a alma (...). Em tal
horizonte amplo da saudade, este



jovem - diz o Evangelho — caiu em si
e sentiu-se miseravel. E cada um de
nos pode procurar ou deixar-se levar
aquele ponto em que se sente mais
miseravel. Cada um de nos tem o seu
segredo de miséria dentro...E preciso
pedir a graca de encontra-lo”[11].

Fora da casa do pai-repensa o filho
prodigo - estd na verdade fora de sua
propria casa. A redescobre: o lugar
que parecia um obstaculo para sua
realizacdo pessoal se revela como o
lar que nunca devia ter abandonado.
Também aqueles que estdo dentro da
casa do pai podem estar com o
coracdo fora. Foi o que aconteceu
com o irmdo mais velho da parabola:
mesmo que ndo tivesse ido embora,
seu coracdo estava longe. Para ele
também valem essas palavras do
profeta Isaias, as quais Jesus se
referird em sua pregacao: “Este povo
(...) me honra com os labios, mas seu
coracdo esta longe de mim” (Is 29,
13[12]). O irmao mais velho nunca



diz ‘pal’, nunca diz ‘irmdo’, sé pensa
em si mesmo, gaba-se de ter
permanecido sempre ao lado do pai e
de o ter servido (...). Coitado do pai!
Um filho foi embora e o outro nunca
permaneceu realmente perto dele! O
sofrimento do pai é como o do Deus,
0 de Jesus quando nos afastamos ou
porque vamos embora ou porque
estamos perto mas sem o estar
deveras”[13]. Havera momentos de
nossa vida em que, mesmo que
talvez ndo nos tenhamos afastado
como o filho mais novo,
perceberemos mais fortemente até
que ponto somos como o filho mais
velho. Sd0 momentos nos quais Deus
nos da mais luz: nos quer mais perto
de seu coracdo. S4o0 momentos de
nova conversao.

Na conversa entre o irmdo mais
velho e o pai[14], chama a atencgdo,
diante da ternura do coracdo do pai,
a dureza do coracdo do filho: sua
resposta amarga mostra como havia



perdido a alegria de estar na casa de
seu pai. Por isso mesmo havia
perdido a capacidade de alegrar-se
com ele e com seu irméo. Tinha
somente reprovacdes, tanto para um
como para o outro: so via suas falhas.
“Quando a vida interior se fecha nos
proprios interesses, deixa de haver
espaco para os outros (...) ja ndo se
ouve a voz de Deus, ja ndo se goza da
doce alegria do seu amor, nem
fervilha o entusiasmo de fazer o
bem. Este é um risco, certo e
permanente, que correm também os
crentes”[15].

O pai se surpreende também com
essa dureza, e tenta abrandar o
coracdo daquele filho que, mesmo
que tivesse permanecido com ele,
suspirava —talvez sem ser ele proprio
muito consciente — pelo egoismo
insensato do irmdo menor. O seu era
um egoismo mais “razoavel”, mais
sutil, e talvez mais perigoso. O pai
tenta lhe dar explicacfes: “era



preciso festejar e alegrar-nos, porque
este teu irmao estava morto e tornou
a viver” (Lc 15, 32). Com fortaleza de
pai e ternura de mae, lhe repreende,
como dizendo: Meu filho, deverias te
alegrar: o que acontece em teu
coracao? “Também ele tem
necessidade de descobrir a
misericordia do pai”[16]: tem
necessidade de descobrir essa
saudade da casa do Pai, essa dor
suave que nos faz voltar.

Devolve-me a alegria de tua
salvacao

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci, - “contra ti, s6 contra ti eu
pequei, eu fiz o que é mal a teus
olhos” (S1 51, 6). O Espirito Santo, que
“Ele convencera o mundo quanto ao
pecado”[17], é quem nos faz ver essa
saudade, esse mal-estar, ndo € s6 um
desequilibrio interior, tem sua
origem mais profunda em uma
relacdo ferida: nos afastamos de



Deus, lhe deixamos s0, e nos
deixamos sos. “In multa
defluximus”[18], escreve Santo
Agostinho: quando nos afastamos de
Deus, nos dispersamos em muitas
coisas, e nossa casa fica deserta[19].
O Espirito Santo é quem nos move a
voltar a Deus, que € o unico que pode
perdoar os pecados[20]. Como
pairava sobre as dguas desde o inicio
da criagdo[21], assim paira agora
sobre as almas. Ele moveu a mulher
pecadora a aproximar-se, sem
palavras, de Jesus, e a misericordia
de Deus a acolheu sem que os
convidados entendessem o porqué
das lagrimas, o perfume, os
cabelos[22] : Jesus, radiante, disse
que a ela se havia perdoado muito
porque havia amado muito[23].

A saudade da casa do Pai € um desejo
de proximidade, de misericordia
divina, necessidade de voltar a por “o
coracdo em carne viva, humana e
divinamente transido de um amor



rijo, sacrificado, generoso”[24]. Se
nos aproximamos, como o filho mais
novo, até o regaco do Pai, ali
compreenderemos que o remédio
para nossas feridas é Ele mesmo, o
proprio Deus. Entra entdo em cena
um “terceiro filho”: Jesus, que nos
lava os pés, Jesus, que se fez servo
por nos. Ele é “o que sendo de
condigdo divina, ‘ndo considera
privilégio ser igual a Deus...
aniquilou-se a si mesmo, tomando a
condicao de servo’ (Fl 2, 6-7). Este
Filho-Servo é Jesus! E a extensdo dos
bracgos e do coracao do Pai: Ele
acolheu o prodigo e lavou os seus pés
sujos, Ele preparou o banquete para
a festa do perdao”[25].

Cor mundum crea in me, Deus —“Cria
em mim, 6 Deus, um coracdo

puro” (SI50, 12). O salmo volta uma e
outra vez a pureza do coracao[26].
Ndao é questao de narcisismo, nem de
escrupulo, porque “o cristdo nao é
nenhum colecionador maniaco de



uma folha de servigos
imaculada”[27]. E questdo de amor: o
pecador arrependido esta disposto a
fazer o necessario para curar seu
coracdo, para recuperar a alegria de
viver com Deus. Redde mihi laetitiam
salutaris tui — “Devolve-me a alegria
de ser salvo” (S151, 14): quando se
veem assim as coisas, a confissao nao
€ uma questdo fria, como uma
espécie de tramite administrativo.
“Pode fazer-nos bem questionarmo-
nos: depois de me ter confessado,
festejo? Ou passo rapidamente para
outra coisa, como quando, depois de
ter ido ao médico, vemos que as
analises ndo deram um resultado
assim tdo ruim e fechamo-las de
novo no envelope, e passamos a
outra coisa”[28].

Quem festeja, aprecia, agradece o
perddo. E vé entdo a peniténcia como
algo mais que uma mera diligéncia
para restabelecer a justica: a
peniténcia é uma exigéncia do



coracdo, que experimenta a
necessidade de respaldar suas
palavras —pequei, Senhor, pequei -
com a vida. Por isso, Sdo Josemaria
aconselhava a todos a ter “espirito de
peniténcia”[29]. “Um coracao
contrito e humilhado” (§151, 19)
compreende que é necessario um
caminho de retorno, de
reconciliacdo, que ndo se faz da noite
para o dia. Como é o amor que deve
ser recomposto, para adquirir uma
nova maturidade, o remédio é o
proprio amor: “amor com amor se
paga”[30]. A peniténcia, pois, é o
carinho que leva a querer sofrer —
alegres, sem nos dar importancia,
sem “coisas estranhas[31]” - por tudo
0 que fizemos Deus e 0s outros
sofrerem. Esse € o sentido de um dos
modos que o Ritual propde ao
sacerdote para se despedir do
penitente apos a absolvigao, o
confessor nos diz: “tuas boas obras e
tua paciéncia nas adversidades
sirvam de remédio para teus



pecados”[32]. Além disso “que pouco
€ uma vida para reparar tudo
isso!”[33] A vida inteira é alegre
contricdo: com uma dor confiada —
sem angustias, sem escrupulos —
porque cor contritum et humiliatum,
Deus, non despicies (SL 51, 19) - “Nao
desprezara Deus um coracdo contrito
e humilhado”.

Texto: Carlos Ayxeld

Fotos: Santiago Gonzdlez Barros

[1] Cfr. A. Vazquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, tomo III,
Quadrante, Madrid 2003, p. 395.

[2] Francisco, 12 meditacdo no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[3] Sdo Jodo Paulo II, Audiéncia, 24-
X-2001.



[4] Cfr.2 S 11, 2 ss.
[5] Cfr.2S 12, 2-4.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
260.

[7] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
57.

[8] Francisco, Homilia, 24-XII-2015.

[9] Card. Joseph Ratzinger, Homilia,
Missa pro eligendo pontifice, 18-
IV-2005.

[10] E Cristo que passa, 64.

[11] Francisco, 1 meditacdo no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[12] Cfr. Mt 15,8.
[13] Francisco, Audiéncia, 11-V-2016.
[14] Cfr. Lc 15,28-32.

[15] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 2.



[16] Francisco, Audiéncia, 11-V-2016.

[17] Cfr. Jn 16,8. Assim traduz Sdo
Jodo Paulo II essas palavras da
oracdo sacerdotal de Jesus, sobre as
quais meditou profundamente na
enciclica Dominum et vivificantem
(18-V-1986), 27-48.

[18] Santo Agostinho, Confissoes X.
29.40.

[19] Cfr. Mt 23,38.

[20] Cfr. Lc 7,48.

[21] Cfr. Gen 1,2.

[22] Cfr. Lc 7,36-50.

[23] Cfr. Lc 7,47.

[24] Amigos de Deus, 232.

[25] Francisco, Angelus, 6-111-2016.
[26] Cfr. Sal 50 (51), 4, 9, 11, 12, 19.

[27] E Cristo que passa, 75.



[28] Francisco, Homilia, 24-I11-2016.

[29] Cfr. S0 Josemaria, Forja, 784;
Amigos de Deus, 138-140, sobre o
espirito de peniténcia, e suas
diversas manifestacoes.

[30] Forja, 442.
[31] Forja, 60.
[32] Ritual da Peniténcia, 104.

[33] S&o Josemaria, Via Sacra, VII
estacao.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/devolve-me-a-
alegria-de-ser-salvo/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/devolve-me-a-alegria-de-ser-salvo/
https://opusdei.org/pt-br/article/devolve-me-a-alegria-de-ser-salvo/
https://opusdei.org/pt-br/article/devolve-me-a-alegria-de-ser-salvo/

	Devolve-me a alegria de ser salvo

