
opusdei.org

Devoção à
Santíssima Virgem

Este artigo explica o culto que
os católicos oferecem à Mãe de
Deus, de origem muito remota
na Igreja e muito viva na
atualidade. Também narra
como se vive a devoção à
Virgem no Opus Dei.

01/05/2021

1. A devoção, em geral, é um ato da
virtude da religião. Trata-se, junto
com a oração, de um dos atos
interiores desta virtude[1]. A
devoção é um ato da vontade pelo



qual o homem se oferece a Deus,
entrega-se prontamente a seu
serviço.

Entre os atos exteriores da virtude da
religião encontra-se, por exemplo,
tudo que é relativo ao culto[2]. Em
principio a devoção só é devida a
Deus e sem dúvida, se fala às vezes,
de devoção mariana, de pessoas que
tem muita devoção a tal ou qual
santo, etc.

São Tomás de Aquino explica que a
devoção que se tem aos santos não
termina neles, mas que em última
instância se dirige a Deus, enquanto
que em seus santos veneramos na
realidade a Deus que os encheu de
graça e santidade[3]. A devoção a
Deus, à Virgem, aos santos se
manifesta através de atos
devocionais; por isso costuma
distinguir-se entre devoção e
devoções.



2. Pelo que se refere ao culto, há que
ter em conta que se dirige a Deus,
pois é um modo de manifestar nossa
dependência dEle, de adorá-lo. Por
esse motivo o culto que tributamos a
Deus distingue-se do culto aos
mártires e aos santos, que começou
desde muito cedo na Igreja, o do
culto à Santíssima Virgem.

A Deus se tributa um culto de
adoração, de latria; e aos mártires e,
aos santos de veneração, de dulia. No
caso da Virgem se fala de culto de
hiperdulia. Estes pontos foram
estudados com particular detalhe no
II Concílio de Nicéia [787], que
ratificou a legitimidade do culto às
imagens e diferenciou entre o culto
de latria, próprio de Deus a quem o
cristão adora, e o culto de dulia,
próprio dos santos, de suas relíquias
e imagens, a quem se venera, e por
sua vez reservou o chamado culto de
hiperdulia à Santíssima Virgem.



3. O culto e a devoção a Santíssima
Virgem é muito antigo na Igreja.
Surge da realidade de sua
maternidade divina e do papel que
Cristo lhe reservou na economia
salvífica. A Virgem é Mãe de Deus, 
Theotokos , e Mãe nossa. Neste
sentido o culto mariano, teve sempre
uma clara conotação cristológica.

Os escritos do Novo Testamento e a
literatura cristã inicial, até o Concílio
de Nicéia de 325, quer dizer,
praticamente até que o cristianismo
adquirisse reconhecimento público,
são mais modestos neste tema. Tem-
se considerados testemunhos
indiretos do culto primitivo mariano
as passagens do Evangelho segundo
São Lucas 1, 45; 48-49; 11, 27; e dos
Atos dos Apóstolos 1, 14.

O interesse doutrinal pela Virgem e
sua atividade na Igreja que começa a
se notar (pensa-se, por exemplo, na
conhecida tipologia Eva-Maria,



presente em São Justino e em São
Irineu de Lion), também parece
indicar de modo indireto a
veneração a Ela por parte dos fiéis.

Por outro lado, a Virgem está
presente no culto da Igreja primitiva,
como o manifesta sua inserção em
alguma anáfora eucarística que
chegou até nós (por exemplo, a de
Hipólito), em algumas das fórmulas
batismais (ver., o ritual de Hipólito),
os hinos antigos (as Odes de Salomão,
os Oráculos sibilinos, etc.).

O mesmo pode deduzir-se da
existência de alguns edifícios
dedicados ao culto a Maria já antes
do século IV, na Palestina e em
Alexandria, em pinturas murais que
se encontram nas catacumbas, ou da
famosa oração “Sub tuum
praesidium", que encontrou-se em
um antigo papiro egípcio, e que
costuma datar-se dos finais do século
III.



4. O Concílio Vaticano II, no capítulo
VIII da Constituição dogmática 
Lumen gentium (nºs 66-67)[4], fala do
culto à Santíssima Virgem na Igreja.
Explica que “Maria, exaltada, por
graça de Deus, depois de seu Filho,
acima de todos os anjos e de todos os
homens, por ser Mãe santíssima de
Deus, que tomou parte nos mistérios
de Cristo, é justamente honrada pela
Igreja com um culto especial".

Ensina também que o culto à Virgem,
apesar de sua singularidade, é
essencialmente diverso do que se
tributa ao Verbo encarnado, o
mesmo que ao Pai e ao Espírito
Santo, ao mesmo tempo que o
favorece eficazmente (ivi). Anima
também aos fiéis a que fomentem
com generosidade o culto a
Santíssima Virgem, sobretudo o
litúrgico, ao mesmo tempo que
insiste aos fiéis que “sintam grande
apreço pelas práticas e exercícios de



piedade mariana recomendados"(n.
67).

Paulo VI dedicou a Exortação
apostólica Marialis cultus , de 12 de
fevereiro de 1974, para falar do culto
a Maria. Na introdução recorda que
o desenvolvimento da devoção a
Virgem “é um elemento qualificador
da genuína piedade da Igreja" ao
mesmo tempo que se insere “na
causa do único culto que [justa e
merecidamente] se chama [cristão]
pois “em Cristo tem sua origem e
eficácia, em Cristo acha plena
expressão e por meio de Cristo
conduz no Espírito ao Pai" (ivi).

Recorda como a reforma da Liturgia
romana, e em concreto de seu
Calendário Geral, “permitiu incluir
de maneira mais orgânica e com
mais estreita coesão a memória da
Mãe dentro do ciclo anual dos
mistérios do Filho" (nº 2).



Assinala também que a reforma dos
livros litúrgicos facilitou a adequada
perspectiva para considerar “a
Virgem no mistério de Cristo e, em
harmonia com a tradição,
reconheceu o lugar singular que lhe
corresponde dentro do culto cristão,
como Santa Mãe de Deus,
intimamente associada ao
Redentor" (nº 15); e sublinha que “o
culto que a Igreja universal rende
hoje à Santíssima Virgem é uma
derivação, uma prolongação e um
incremento incessante do culto que a
Igreja de todos os tempos lhe
tributou com escrupuloso estudo da
verdade e sempre com prudente
nobreza de formas" (ivi).

Recorda que a Virgem é também
“exemplo de atitude espiritual com
que a Igreja celebra e vive os divinos
mistérios. A exemplaridade da
Santíssima Virgem neste campo
provém do fato que ela é
reconhecida como modelo



extraordinário da Igreja em ordem
da fé, da caridade e da perfeita união
com Cristo" (n. 16).

A segunda parte da Exortação
apostólica está dedicada a prestar
atenção na renovação da piedade
mariana. Indica quatro notas que
caracterizam uma autêntica devoção
à Virgem: a trinitária, a cristológica,
a pneumatológica e a eclesial. E em
seguida indica quatro orientações
que convém ter presente nessa tarefa
de renovação: a bíblica, a litúrgica, e
ecumênica e a antropológica.

A terceira parte da Exortação
apostólica trata de duas devoções
marianas: o Angelus e o Rosário. E na
conclusão do documento explica-se o
valor teológico e pastoral do culto a
Virgem.

Em 15 de agosto de 1986, no âmbito
da renovação litúrgica e mariana, a
Congregação para o Culto divino
aprovou a publicação das "Missas da



Virgem Maria", uma coleção de 46
missas, com a finalidade de
"promover uma reta devoção para
com a Mãe de Deus"[5]. Explica que a
razão de ser destas missas
encontram-se na "íntima
participação da Mãe de Cristo na
história da salvação".

A Igreja, comemorando o papel da
Mãe do Senhor na obra da redenção
ou seus privilégios, celebra ante
todos os acontecimentos salvadores
nos quais, segundo o desígnio de
Deus, interveio a Virgem Maria com
vistas ao mistério de Cristo"[6].

O Catecismo da Igreja Católica,
publicado em 11 de outubro de 1992,
oferece uma resumida síntese sobre
o culto à Virgem em seu número 971.
Com base no Concílio Vaticano II e da
Exortação apostólica Marialis cultus,
recorda que a piedade mariana é um
elemento intrínseco do culto cristão;
o culto especial com que se a venera



é essencialmente diferente do culto
de adoração reservado às Pessoas
divinas.

Conclui afirmando que esse culto
encontra sua expressão nas festas
litúrgicas dedicadas à Mãe de Deus e
na oração mariana, como o Santo
Rosário.

5. A devoção à Santíssima Virgem
que, como temos visto, tem
profundas raízes na vida da Igreja,
está e esteve logicamente presente ao
longo dos séculos na vida de seus
filhos e de tantas instituições
eclesiais. Por isso é natural que esteja
também na Obra e na vida do seu
Fundador. Afirmava São Josemaria
que o Opus Dei nasceu e se
desenvolveu sob o manto de Santa
Maria.

Esta intercessão materna da Virgem
se evidencia, por um lado, em sua
assistência em tudo o que se refere
ao caminho jurídico da Obra. Os



sucessivos passos jurídicos, que
culminaram em 28 de novembro de
1982 com a ereção do Opus Dei como
Prelazia pessoal, seguiram dando-se
pela mão de Nossa Senhora.
Recorreu também inumeráveis vezes
a Santa Maria para superar as
dificuldades que iam surgindo
enquanto se percorria esse caminho
jurídico; e a Ela se encomendou em
numerosas romarias que fez por
diversos Santuários marianos da
Europa e da América.

6. Recorreu à Virgem sempre que o
Senhor permitiu que viessem duras
contradições, como por exemplo nos
primeiros anos da década de 50 do
século passado. Era um dos ápices da
"contradição dos bons", que
trabalhavam pensando que faziam
um serviço a Deus[7]. "Não sabendo a
quem dirigir-me aqui na terra, dirigi-
me, como sempre, ao céu. Em 15 de
agosto de 1951, depois de uma viagem
– por que não dizê-lo? – penitente, fiz



em Loreto a consagração da Obra ao
Coração Dulcíssimo de Maria "[8].

São Josemaria regressou muito
contente dessa viagem, seguro de
haver deixado em boas mãos todas
suas preocupações. Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum , repetia
constantemente e, com ele, todos
seus filhos. Queria que fosse para
sempre uma contínua oração[9]. Com
essa mesma jaculatória também se
uniram os fiéis da Obra ao seu
Fundador e a seu primeiro sucessor,
para pedir à Onipotência Suplicante
pela definitiva solução jurídica da
Obra.

7. Toda a vida de São Josemaria está
plena de seu amor à Santíssima
Virgem. Não queria pôr-se como
exemplo de nada, exceto no amor à
Virgem a qual amava com loucura.
Todo o período de sua existência está
pleno de seu amor à Virgem e do



amor da Virgem, de modo não menos
patente.

Desde sua cura, por intercessão de
Nossa Senhora de Torreciudad
quando tinha dois anos e estava
desenganado pelos médicos, até
aquele 26 de junho de 1975, quando –
pouco depois de saudar a uma
imagem da Virgem de Guadalupe em
seu quarto de trabalho – o Senhor
quis levá-lo ao Céu.

8. O Opus Dei é essencialmente
mariano, e isso é parte integrante da
herança espiritual que recebeu de
São Josemaria. Não é possível
entender a vida de um fiel da
Prelazia sem um grande carinho à
Mãe de Deus.

A Virgem está nos inícios da
chamada cristã no Opus Dei: "Sê de
Maria e serás nosso" [10]. Por sua
mediação o Senhor concede a graça
da entrega. Por isso dizia o Fundador



em Forja: "que ames com loucura a
Mãe de Deus, que é Mãe nossa." [11].

Relembrava assim suas visitas ao
Santuário da Virgem do Pilar em
Saragoça: “Para isso quer Deus que
nos aproximemos a Pilar: para que,
ao sentir-nos reconfortados pela
compreensão, o carinho e o poder de
nossa Mãe, aumente nossa fé, fique
segura nossa esperança, seja mais
viva nossa preocupação por servir
com amor a todas as almas. E
possamos, com alegria e com forças
novas, entregar-nos ao serviço dos
demais, santificar nosso trabalho e
nossa vida: em uma palavra, fazer
divinos todos os caminhos da terra"
[12]

9. Um caminho para amar sempre
mais a Santíssima Virgem são as
normas e costumes marianos que,
desde o amanhecer até a noite,
facilitam aos fiéis do Opus Dei acudir
a Ela em todas as situações: 

https://opusdei.org/pt-br/article/a-virgem-do-pilar/


“Começamos com orações vocais, que
muitos de nós repetimos quando
crianças: são frases ardentes e
singelas, dirigidas a Deus e à sua Mãe,
que é nossa Mãe. Ainda hoje, de
manhã e à tarde, não um dia, mas
habitualmente, renovo o oferecimento
de obras que os meus pais me
ensinaram: Ó Senhora minha, ó
minha Mãe! Eu me ofereço todo a
Vós. E, em prova do meu filial afeto
para convosco, vos consagro neste
dia os meus olhos, os meus ouvidos, a
minha boca, o meu coração...
[...]"[13].

Animava também a dizer muitas
jaculatórias à Virgem ao longo do
dia: "Não nos importe repetir-lhe
durante o dia - com o coração, sem
necessidade de palavras - pequenas
orações, jaculatórias. A devoção
cristã reuniu muitos desses elogios
ardentes nas Ladainhas que
acompanham o Santo Rosário. Mas
cada qual é livre de aumentá-las,



dirigindo-lhe novos louvores, dizendo-
lhe o que - por um santo pudor que
Ela entende e aprova - não nos
atreveríamos a pronunciar em voz
alta"[14].

A devoção à Santíssima Virgem
ocupa o primeiro lugar, depois da
Santíssima Trindade, na vida
interior: “mais que ela só Deus".

Falando da Virgem comentava:
“Aconselho-te - para terminar - que
faças, se ainda não o fizeste, a tua
experiência particular do amor
materno de Maria. Não basta saber
que Ela é Mãe, considerá-la assim,
falar assim d'Ela. É a tua Mãe e tu és
seu filho. Ama-te como se fosses o seu
único filho neste mundo. Trata-a em
consequência: conta-lhe tudo o que te
acontece, honra-a, quere-a. Ninguém o
fará por ti, tão bem como tu, se tu não
o fizeres.

Asseguro-te que, se empreenderes este
caminho, encontrarás imediatamente



todo o amor de Cristo. E ver-te-ás
metido nessa vida inefável de Deus
Pai, Deus Filho e Deus Espírito Santo.
Obterás forças para cumprir
acabadamente a Vontade de Deus,
encher-te-ás de desejos de servir a
todos os homens. Serás o cristão que
às vezes sonhas ser: cheio de obras de
caridade e de justiça, alegre e forte,
compreensivo com os outros e
exigente contigo mesmo"[15].

J. A. Riestra

Novembro 2010

Bibliografia básica

1. Em primeiro lugar, como é óbvio,
estão os escritos publicados de São
Josemaria. Podem ser
particularmente úteis, enquanto se
centra sobre o tema em questão, as
homilias sobre a Virgem publicadas
em É Cristo que passa, Amigos de
Deus, Caminho, etc.



2. Uma boa ajuda para este tema
encontra-se também em Álvaro Del
Portillo, Entrevista sobre o fundador
do Opus Dei; Javier Echevarría, 
Memória do Beato Josemaria Escrivá,
Rialp; Idem, O amor a Maria
Santíssima nos ensinamentos de
Mons. Escrivá de Balaguer, em
Palabra nn. 156-157 (1978), pp.
341-345. Também encontram-se
numerosos episódios que
manifestam a piedade mariana de
São Josemaria nas diversas
biografias publicadas.

3.Outros trabalhos que podem ajudar
são: Federico Delclaux, Santa María
en los escritos del Beato Josemaría
Escrivá , Rialp; José Antonio Riesta, 
La maternità spirituale di Maria
nell'esperienza mariana di San
Josémaría Escrivá , em “ Annales
Theologici " n. 16 (2002), pp. 473-489;
A. Blanco Madre de Dios y Madre de
los hombres. Studio sulla devozione
mariana di San Josemaría e sul



rapporto con l'unità di vita , em 
Romana n. 19 (2003), pp. 292-320.

4. Para uma visão de conjunto pode-
se consultar: José Luis Bastero
Eleizalde, María, Madre del Redentor ,
2ª Ed., Eunsa; M. Ponce Cuéllar, 
María, Madre del Redentor y Madre
de la Iglesia , Helder; S. De Fiores – S.
Meo (ed.), Novo dicionário de
mariologia, Edições Paulinas

--------------------------

[1] Cf. Santo Tomás, Suma Teológica ,
II-II, q. 82, a.1.

[2] Cf. Santo Tomás, Suma Teológica ,
II-II, q. 81, 5.

[3] Cf. Santo Tomás, Suma Teológica ,
II-II, q. 82, 2 ad 1.

[4] Concílio Vaticano II, Constituição
dogmática Lumen Gentium :

66. Exaltada por graça do Senhor e
colocada, logo a seguir a seu Filho,



acima de todos os anjos e homens,
Maria que, como mãe santíssima de
Deus, tomou parte nos mistérios de
Cristo, é com razão venerada pela
Igreja com culto especial. E, na
verdade, a Santíssima Virgem é,
desde os tempos mais antigos,
honrada com o título de «Mãe de
Deus», e sob a sua proteção se
acolhem os fiéis, em todos os perigos
e necessidades (191). Foi sobretudo a
partir do Concílio do Éfeso que o
culto do Povo de Deus para com
Maria cresceu admiravelmente, na
veneração e no amor, na invocação e
na imitação, segundo as suas
proféticas palavras: «Todas as
gerações me proclamarão bem-
aventurada, porque realizou em mim
grandes coisas Aquele que é
poderoso»(Luc.1,48). Este culto, tal
como sempre existiu na Igreja,
embora inteiramente singular, difere
essencialmente do culto de adoração,
que se presta por igual ao Verbo
encarnado, ao Pai e ao Espírito Santo,



e favorece-o poderosamente. Na
verdade, as várias formas de piedade
para com a Mãe de Deus, aprovadas
pela Igreja, dentro dos limites de sã e
reta doutrina, segundo os diversos
tempos e lugares e de acordo com a
índole e modo de ser dos fiéis, têm a
virtude de fazer com que, honrando
a mãe, melhor se conheça, ame e
gloria fique o Filho, por quem tudo
existe (cfr. Col. 1, 15-16) e no qual
«aprouve a Deus que residisse toda a
plenitude» (Col. 1,19), e também
melhor se cumpram os seus
mandamentos.

67. Muito de caso pensado ensina o
Sagrado Concílio esta doutrina
católica, e ao mesmo tempo
recomenda a todos os filhos da Igreja
que fomentem generosamente o
culto da Santíssima Virgem,
sobretudo o culto litúrgico, que
tenham em grande estima as práticas
e exercícios de piedade para com Ela,
aprovados no decorrer dos séculos



pelo magistério, e que mantenham
fielmente tudo aquilo que no passado
foi decretado acerca do culto das
imagens de Cristo, da Virgem e dos
santos (192). Aos teólogos e
pregadores da palavra de Deus,
exorta-os instantemente a evitarem
com cuidado, tanto um falso exagero
como uma demasiada estreiteza na
consideração da dignidade singular
da Mãe de Deus (193). Estudando, sob
a orientação do magistério, a Sagrada
Escritura, os santos Padres e
Doutores, e as liturgias das Igrejas,
expliquem como convém as funções
e os privilégios da Santíssima
Virgem, os quais dizem todos
respeito a Cristo, origem de toda a
verdade, santidade e piedade. Evitem
com cuidado, nas palavras e atitudes,
tudo o que possa induzir em erro
acerca da autêntica doutrina da
Igreja os irmãos separados ou
quaisquer outros. E os fiéis lembrem-
se de que a verdadeira devoção não
consiste numa emoção estéril e



passageira, mas nasce da fé, que nos
faz reconhecer a grandeza da Mãe de
Deus e nos incita a amar filialmente
a nossa mãe e a imitar as suas
virtudes.

[5] Missas da Virgem Maria, 
Praenotanda, t. I, p. 11.

[6] Idem , p. 13.

[7] Cf., por exemplo, A. de
Fuenmayor-V. Gómez-Iglesias-J.L.
Illanes, O itinerário jurídico do Opus
Dei, história e defesa de um carisma ,
Eunsa, p. 92.

[8] São Josemaria, citado em A.
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei , vol. III, p. 199.

[9] Cf. A. Vázquez de Prada, O 
Fundador do Opus Dei , vol. III, p.
200.

[10] São Josemaria, Caminho , n. 494.

[11] São Josemaria, Forja , n. 77.



[12] São Josemaria, Recuerdos del
Pilar, artigo publicado no El Noticiero
de Zaragoza , 11-10-1970.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 296

[14] São Josemaria, Amigos de Deus ,
n. 293.

[15] Idem.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/devocao-a-
santissima-virgem/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/devocao-a-santissima-virgem/
https://opusdei.org/pt-br/article/devocao-a-santissima-virgem/
https://opusdei.org/pt-br/article/devocao-a-santissima-virgem/

	Devoção à Santíssima Virgem

