
opusdei.org

Homilia de Natal “O
triunfo de Cristo na
humildade”

Áudio e texto completo da
homilia de Natal “O triunfo de
Cristo na humildade”,
pronunciada por São Josemaria
em 24/12/1963, publicada em "É
Cristo que passa".

24/12/2024

Lux fulgebit hodie super nos, quia
natus est nobis Dominus, hoje
brilhará sobre nós a luz, porque nos
nasceu o Senhor! Eis a grande



novidade que comove os cristãos e
que, através deles, se dirige à
humanidade inteira.

Deus está aqui! Esta verdade deve
tomar posse de nossas vidas. Cada
Natal deve ser para nós um novo
encontro especial com Deus, que
deixe a sua luz e a sua graça
penetrarem até o fundo da nossa
alma.

Detemo-nos diante do Menino, de
Maria e de José; estamos
contemplando o Filho de Deus
revestido da nossa carne... Vem-me à
memória a viagem que fiz a Loreto,
em 15 de agosto de 1951, para visitar
a Santa Casa por um motivo muito
íntimo. Lá celebrei a Santa Missa.
Queria dizê-la com recolhimento,
mas não tinha contado com o fervor
da multidão. Não tinha calculado
que, nesse grande dia de festa,
muitas pessoas dos arredores viriam
a Loreto, com a bendita fé dessa terra



e com o amor que têm à Madona. E a
sua piedade, considerando as coisas -
como diria? - unicamente do ponto
de vista das leis rituais da Igreja,
levava-as a manifestações não muito
apropriadas.

E assim, enquanto eu beijava o altar,
nos momentos prescritos pelas
rubricas da Missa, três ou quatro
camponeses beijavam-no ao mesmo
tempo. Distraía-me, mas estava
emocionado. E também me atraía a
atenção o pensamento de que
naquela Santa Casa - que a tradição
assegura ser o lugar onde viveram
Jesus, Maria e José -, em cima da
mesa do altar, se tinham gravado
estas palavras: Hic Verbum caro
factum est. Aqui, numa casa
construída pelas mãos dos homens,
num pedaço da terra em que
vivemos, habitou Deus!

O Filho de Deus fez-se carne e é 
perfectus Deus, perfectus homo,



perfeito Deus e perfeito homem! Há
neste mistério qualquer coisa que
deveria emocionar os cristãos.
Estava e estou comovido; gostaria de
voltar a Loreto... Vou lá em desejo,
para reviver os anos da infância de
Jesus, repetindo e considerando: Hic
Verbum caro factum est!

Iesus Christus, Deus Homo, Jesus
Cristo, Deus-Homem! Eis uma das 
magnalia Dei, uma das maravilhas de
Deus em que temos de meditar e que
precisamos agradecer a este Senhor
que veio trazer a paz na terra aos
homens de boa vontade, a todos os
homens que querem unir a sua
vontade à Vontade boa de Deus. Não
só aos ricos, nem só aos pobres! A
todos os homens, a todos os irmãos!
Pois irmãos somos todos em Jesus:
filhos de Deus, irmãos de Cristo. E
sua Mãe é nossa Mãe.

Na terra, há apenas uma raça: a raça
dos filhos de Deus. Todos devemos



falar a mesma língua: a que nosso
Pai que está nos Céus nos ensina, a
língua dos diálogos de Jesus com seu
Pai, a língua que se fala com o
coração e com a cabeça, aquela que
estamos usando agora na nossa
oração. É a língua das almas
contemplativas, dos homens que são
espirituais por se terem apercebido
da sua filiação divina; uma língua
que se manifesta em mil moções da
vontade, em luzes vivas do
entendimento, em afetos do coração,
em decisões de retidão de vida, de
bem-fazer, de alegria, de paz.

É preciso ver o Menino, nosso Amor,
no seu berço, olhar para Ele sabendo
que estamos perante um mistério.
Precisamos aceitar o mistério pela fé,
aprofundar no seu conteúdo. Para
isso necessitamos das disposições
humildes da alma cristã: não
pretender reduzir a grandeza de
Deus aos nossos pobres conceitos, às
nossas explicações humanas, mas



compreender que esse mistério, na
sua obscuridade, é uma luz que guia
a vida dos homens.

Vemos - diz São João Crisóstomo - que
Jesus saiu de nós, da nossa substância
humana, e que nasceu de Mãe virgem;
mas não entendemos como pôde ter-
se realizado esse prodígio. Não nos
cansemos tentando descobri-lo:
aceitemos antes com humildade o que
Deus nos revelou, sem esquadrinhar
com curiosidade o que Deus nos
escondeu. Assim, com este
acatamento, saberemos
compreender e amar; e o mistério
será para nós um esplêndido
ensinamento, mais convincente que
qualquer raciocínio humano.

Ao falar diante do Presépio, sempre
procurei ver Cristo Nosso Senhor
desta maneira, envolto em paninhos,
sobre a palha de uma mangedoura; e,
enquanto ainda é Menino e não diz
nada, vê-lo já como Doutor, como



Mestre. Preciso considerá-lo assim,
porque tenho que aprender dEle. E,
para aprender dEle, é necessário
conhecer a sua vida: ler o Santo
Evangelho, meditar no sentido divino
do caminhar terreno de Jesus.

Na verdade, temos que reproduzir
em nossa vida a vida de Cristo,
conhecendo Cristo à força de ler a
Sagrada Escritura e de a meditar, à
força de fazer oração, como agora a
estamos fazendo diante do Presépio.
É preciso entender as lições que nos
dá Jesus já desde Menino, desde
recém-nascido, desde que seus olhos
se abriram para esta bendita terra
dos homens.

Jesus, crescendo e vivendo como um
de nós, revela-nos que a existência
humana, a vida comum e de cada
dia, tem um sentido divino. Por
muito que tenhamos considerado
estas verdades, devemos encher-nos
sempre de admiração ao pensar nos



trinta anos de obscuridade que
constituem a maior parte da vida de
Jesus entre seus irmãos, os homens.
Anos de sombra, mas, para nós,
claros como a luz do Sol. Mais:
resplendor que ilumina os nossos
dias e que lhes dá uma autêntica
projeção, pois somos cristãos
comuns, com uma vida vulgar, igual
à de tantos milhões de pessoas nos
mais diversos lugares do mundo.

Assim viveu Jesus durante seis
lustros: era fabri filius, o filho do
carpinteiro. Virão depois os três anos
de vida pública, com o clamor das
multidões. E as pessoas
surpreendem-se: Quem é este? Onde
aprendeu tantas coisas? Pois a sua
vida tinha sido a vida comum do
povo da sua terra. Era o faber, filius
Mariae, o carpinteiro, filho de Maria.
E era Deus; e estava realizando a
redenção do gênero humano; e
estava a atrair a Si todas as coisas



Como em relação a qualquer outro
aspecto da sua vida, nunca
deveríamos contemplar esses anos
ocultos de Jesus sem nos sentirmos
afetados, sem os reconhecermos
como o que realmente são: chamadas
que o Senhor nos dirige para sairmos
do nosso egoísmo, do nosso
comodismo. O Senhor conhece as
nossas limitações, o nosso
individualismo e a nossa ambição; a
nossa dificuldade em nos
esquecermos de nós mesmos e nos
entregarmos aos outros. Sabe o que é
não encontrar amor e verificar que,
mesmo aqueles que dizem segui-lo,
só o fazem a meias. Recordemos as
cenas tremendas que os Evangelistas
nos descrevem e em que vemos os
Apóstolos ainda cheios de aspirações
temporais e de projetos
exclusivamente humanos. Mas Jesus
escolheu-os, mantém-nos juntos de si
e confia-lhes a missão que recebeu
do Pai.



Também a nós nos chama e nos
pergunta, como a Tiago e a João: 
Potestis bibere calicem quem ego
bibiturus sum?; estais dispostos a
beber o cálice - este cálice da
completa entrega ao cumprimento
da vontade do Pai - que eu vou
beber? Possumus!Sim, estamos
dispostos, é a resposta de João e de
Tiago... Vós e eu estamos dispostos
seriamente a cumprir, em tudo, a
vontade do nosso Pai-Deus? Demos
ao Senhor nosso coração inteiro, ou
continuamos apegados a nós
mesmos, aos nossos interesses, à
nossa comodidade, ao nosso amor
próprio? Há em nós alguma coisa
que não corresponda à nossa
condição de cristãos e que nos
impeça de nos purificarmos? Hoje
apresenta-se-nos a ocasião de
retificar.

É necessário que nos convençamos
de que Jesus nos dirige pessoalmente
estas perguntas. É Ele quem as faz,



não eu. Eu não me atreveria a fazê-
las a mim próprio. Eu vou
continuando a minha oração em voz
alta, e vós, cada um de vós, por
dentro, está confessando ao Senhor:
Senhor, que pouco valho! Que
covarde tenho sido tantas vezes!
Quantos erros! Nesta ocasião e
naquela...; nisto e naquilo... E
podemos exclamar também: Ainda
bem, Senhor, que me tens sustentado
com a tua mão, porque me sinto
capaz de todas as infâmias... Não me
largues, não me deixes; trata-me
sempre como a um menino. Que eu
seja forte, valente, íntegro. Mas
ajuda-me como a uma criatura
inexperiente. Leva-me pela tua mão,
Senhor, e faz com que tua Mãe esteja
também a meu lado e me proteja. E
assim, possumus!, poderemos,
seremos capazes de ter-Te por
modelo.

Não é presunção afirmar possumus!
Jesus Cristo ensina-nos este caminho



divino e pede-nos que o
empreendamos, porque Ele o tomou
humano e acessível à nossa fraqueza.
Por isso se rebaixou tanto: Este foi o
motivo por que se abateu, tomando
forma de servo aquele Senhor que,
como Deus, era igual ao Pai; mas
abateu-se na majestade e na potência;
não na bondade nem na misericórdia.

A bondade de Deus quer facilitar-nos
o caminho. Não rejeitemos o convite
de Jesus, não lhe digamos não, não
nos façamos surdos ao seu
chamamento, pois não existem
desculpas, não temos motivo
nenhum para continuar a pensar que
não podemos. Ele ensinou-nos com o
seu exemplo. Portanto, peço-vos
encarecidamente, meus irmãos, que
não permitais que se vos tenha
mostrado em vão modelo tão
precioso, mas que vos conformeis com
Ele e vos renoveis no espírito da vossa
alma.



Vemos como é necessário conhecer
Jesus, observar amorosamente a sua
vida? Muitas vezes fui à procura da
definição, da biografia de Jesus na
Sagrada Escritura. Encontrei-a lendo
aquela que o Espírito Santo registra
em duas palavras: Pertransiit
benefaciendo. Todos os dias de Jesus
Cristo na terra, desde o seu
nascimento até à morte, pertransiit
benefaciendo, foram preenchidos
fazendo o bem. Como também diz a
Escritura noutro lugar: Bene omnia
fecit, fez tudo bem, terminou bem
todas as coisas, não fez senão o bem.

E tu? E eu? Lancemos um olhar sobre
a nossa vida, para ver se temos
alguma coisa que emendar. Eu, sim,
encontro em mim muito que fazer. E
como me vejo incapaz, só por mim,
de praticar o bem, e como o próprio
Jesus nos disse que sem Ele nada
podemos , vamos, tu e eu, implorar
ao Senhor a sua assistência por meio
de sua Mãe, neste colóquio íntimo,



próprio das almas que amam a Deus.
Não acrescento mais nada, porque é
cada um de vós que deve falar,
segundo as suas necessidades. Por
dentro, e sem ruído de palavras,
neste mesmo momento em que vos
dou estes conselhos, aplico esta
doutrina à minha própria miséria.

Pertransiit benefaciendo... O que fez
Jesus para derramar tanto bem, e só
bem, por onde quer que passasse? Os
Santos Evangelhos transmitiram-nos
outra biografia de Jesus, resumida
em três palavras latinas que nos dão
a resposta: Erat subditus illis,
obedecia. Hoje, que o ambiente está
cheio de desobediência, de
murmuração, de desunião, devemos
amar especialmente a obediência.

Sou muito amigo da liberdade, e
precisamente por isso estimo tanto
essa virtude cristã. Devemos sentir-
nos filhos de Deus e viver com o
empenho de cumprir a vontade do



nosso Pai, de realizar tudo segundo o
querer de Deus, simplesmente 
porque nos apetece, que é a razão
mais sobrenatural.

O espírito do Opus Dei, que tenho
procurado praticar e ensinar há mais
de trinta e cinco anos, fez-me
compreender e amar a liberdade
pessoal. Quando Deus Nosso Senhor
concede a sua graça aos homens,
quando os chama com uma vocação
específica, é como se lhes estendesse
a mão, uma mão paternal, cheia de
fortaleza, repleta sobretudo de amor,
porque nos busca um por um, como
a suas filhas e filhos, e porque
conhece a nossa debilidade. O
Senhor espera que façamos o esforço
de agarrar a sua mão, essa mão que
nos estende. Deus pede-nos um
esforço, que será prova da nossa
liberdade. E para consegui-lo, temos
que ser humildes, temos que nos
sentir filhos pequenos, e amar a
bendita obediência com que



correspondemos à bendita
paternidade de Deus.

Precisamos deixar que o Senhor
intervenha em nossas vidas e que
intervenha confiadamente, sem
encontrar obstáculos nem recantos
obscuros. Nós, os homens, tendemos
a defender-nos, a apegar-nos ao nosso
egoísmo. Sempre tentamos ser reis,
nem que seja do reino da nossa
miséria. Devemos compreender,
através desta consideração, o motivo
pelo qual temos necessidade de
recorrer a Jesus: é para que Ele nos
torne verdadeiramente livres, e desta
forma possamos servir a Deus e a
todos os homens. Só assim
perceberemos a verdade daquelas
palavras de São Paulo: Agora, porém,
livres do pecado e feitos servos de
Deus, tendes por fruto a santificação e
por fim a vida eterna. Porque o
salário do pecado é a morte, ao passo
que o dom gratuito de Deus é a vida
eterna em Nosso Senhor Jesus Cristo.



Estejamos precavidos, portanto, visto
que a nossa tendência para o
egoísmo não morre, e a tentação
pode insinuar-se de muitas
maneiras. Deus exige que, ao
obedecer, ponhamos em movimento
a fé, porque a sua vontade não se
manifesta com aparato ruidoso. As
vezes, o Senhor sugere o seu querer
como que em voz baixa, lá no fundo
da consciência; e é necessário
escutarmos atentamente, para
sabermos distinguir essa voz e ser-
lhe fiéis.

Muitas vezes fala-nos através de
outros homens, e pode acontecer
que, à vista dos defeitos dessas
pessoas, ou pensando que não estão
bem informadas, que talvez não
tenham entendido todos os dados do
problema, surja como que um
convite para não obedecer.

Tudo isso pode ter um significado
divino, porque Deus não nos impõe



uma obediência cega, mas uma
obediência inteligente, e temos que
sentir a responsabilidade de ajudar
os outros com a luz do nosso
entendimento. Mas sejamos sinceros
conosco mesmos: examinemos em
cada caso se nos deixamos conduzir
pelo amor à verdade ou antes pelo
egoísmo e pelo apego aos nossos
próprios critérios. Quando as nossas
idéias nos separam dos outros,
quando nos levam a quebrar a
comunhão, a unidade com nossos
irmãos, é sinal certo de que não
estamos agindo segundo o espírito de
Deus.

Não o esqueçamos: para obedecer,
repito, é precisa humildade. Vejamos
de novo o exemplo de Cristo. Jesus
obedece, e obedece a José e a Maria.
Deus veio à terra para obedecer, e
para obedecer às criaturas. São duas
criaturas perfeitíssimas: Santa Maria,
nossa Mãe - mais do que Ela só Deus
-, e aquele varão castíssimo, José.



Mas criaturas. E Jesus, que é Deus,
obedecia-lhes! Temos que amar a
Deus, para amar assim a sua
vontade, e ter desejos de
corresponder aos chamamentos que
nos dirige através das obrigações da
nossa vida de todos os dias: nos
deveres de estado, na profissão, no
trabalho, na família, no convívio
social, no nosso próprio sofrimento e
no sofrimento dos outros homens, na
amizade, no empenho em realizar o
que é bom e justo...

Quando chega o Natal, gosto de
contemplar as imagens do Menino
Jesus. Essas figuras, que nos mostram
o Senhor tão humilhado, recordam-
me que Deus nos chama, que o
Onipotente quis apresentar-se
desvalido, quis necessitar dos
homens. Da gruta de Belém, Cristo
diz a mim e a ti que precisa de nós;
reclama de nós uma vida cristã sem
hesitações, uma vida de doação, de
trabalho, de alegria.



Não conseguiremos jamais o
verdadeiro bom humor, se não
imitarmos deveras Jesus, se não
formos humildes como Ele. Insistirei
de novo: vemos onde se oculta a
grandeza de Deus? Num presépio,
nuns paninhos, numa gruta. A
eficácia redentora de nossas vidas só
se produzirá se houver humildade, se
deixarmos de pensar em nós mesmos
e sentirmos a responsabilidade de
ajudar os outros.

É normal, às vezes até entre almas
boas, criarem-se conflitos íntimos,
que chegam a produzir sérias
preocupações, mas que carecem de
qualquer base objetiva. Sua origem
está na falta de conhecimento
próprio, que conduz à soberba: ao
desejo de se tornarem o centro da
atenção e estima de todos, à
preocupação de não ficarem mal, de
não se resignarem a fazer o bem e
desaparecer, à ânsia de segurança
pessoal... E assim, muitas almas que



poderiam gozar de uma paz
extraordinária, que poderiam
saborear um imenso júbilo,
transformam-se, por orgulho e
presunção, em infelizes e infecundas!

Cristo foi humilde de coração. Ao
longo da sua vida, não quis para si
nenhuma coisa especial, nenhum
privilégio. Começa por permanecer
nove meses no seio de sua Mãe, como
qualquer outro homem, com
extrema naturalidade. O Senhor
sabia de sobra que a humanidade
necessitava dEle com urgência.
Tinha, portanto, fome de vir à terra
para salvar todas as almas. Mas não
precipita o tempo; vem na sua hora,
como chegam ao mundo os outros
homens. Desde a concepção até o
nascimento, ninguém - a não ser São
José e Santa Isabel - percebe esta
maravilha: Deus veio habitar entre
os homens!



O Natal também está rodeado de
uma simplicidade admirável: o
Senhor vem sem estrondo,
desconhecido de todos. Na terra, só
Maria e José participam da divina
aventura. Depois, os pastores,
avisados pelos Anjos. E, mais tarde,
os sábios do Oriente. Assim se realiza
o fato transcendente que une o céu à
terra, Deus ao homem!

Como é possível tanta dureza de
coração, que cheguemos a
acostumar-nos a estes episódios?
Deus humilha-se para que possamos
aproximar-nos dEle, para que
possamos corresponder ao seu amor
com o nosso amor, para que a nossa
liberdade se renda, não só ante o
espetáculo do seu poder, como
também ante a maravilha da sua
humildade.

Grandeza de um Menino que é Deus!
Seu Pai é o Deus que fez os céus e a
terra, e Ele ali está, num presépio, 



quia non erat eis locus in diversorio,
porque não havia outro lugar na
terra para o dono de toda a Criação.

Não me afasto da mais rigorosa
verdade se digo que Jesus continua
ainda hoje a buscar pousada no
nosso coração. Temos que lhe pedir
perdão pela nossa cegueira pessoal,
pela nossa ingratidão. Temos que lhe
pedir a graça de nunca mais lhe
fecharmos a porta de nossas almas.

O Senhor não nos oculta que a
obediência rendida à Vontade de
Deus exige renúncia e entrega,
porque o amor não reclama direitos;
quer servir. Ele percorreu primeiro o
caminho. Jesus: como foi que
obedeceste? Usque ad mortem,
mortem autem crucis, até à morte, e
morte de Cruz. Temos que sair de nós
mesmos, complicar a vida, perdê-la
por amor de Deus e das almas... Tu
querias viver, e que nada te
acontecesse; mas Deus quis outra



coisa... Existem duas vontades: a tua
vontade deve ser corrigida para se
identificar com a Vontade de Deus, e
não a de Deus torcida para se
acomodar à tua.

Tenho visto, com alegria, muitas
almas jogarem a vida - como Tu,
Senhor, usque ad mortem! - para
cumprir o que a vontade de Deus
lhes pedia, dedicando seus esforços e
seu trabalho profissional ao serviço
da Igreja, pelo bem de todos os
homens.

Aprendamos a obedecer,
aprendamos a servir. Não há maior
fidalguia do que entregar-se
voluntariamente a servir os outros.
Quando sentimos o orgulho que
referve dentro de nós, a soberba que
nos leva a pensar que somos super-
homens, é o momento de dizer não,
de dizer que o nosso único triunfo há
de ser o da humildade. Assim nos
identificaremos com Cristo na Cruz,



sem nos sentirmos aborrecidos ou
inquietos, nem com mau humor, mas
alegres, porque essa alegria, o
esquecimento de nós mesmos, é a
melhor prova de amor.

Permiti-me que volte de novo à
naturalidade, à simplicidade da vida
de Jesus, que já vos tenho feito
considerar tantas vezes. Esses anos
ocultos do Senhor não são coisa sem
significado, ou uma simples
preparação dos anos que viriam
depois, os anos da sua vida pública.
Desde 1928, compreendi claramente
que Deus desejava que os cristãos
tomassem por exemplo toda a vida
do Senhor. Entendi especialmente a
sua vida escondida, a sua vida de
trabalho comum entre os homens: o
Senhor quer que muitas almas
encontrem o seu caminho nesses
anos de vida silenciosa e sem brilho.
Obedecer à vontade de Deus,
portanto, é sempre abandonar o
egoísmo; mas não é necessário que se



reduza predominantemente a um
afastamento das circunstâncias
habituais que rodeiam a vida dos
homens, iguais a nós pelo seu estado,
pela sua profissão, pela sua situação
na sociedade.

Sonho - e o sonho já se tornou
realidade - com multidões de filhos
de Deus santificando-se na sua vida
de cidadãos comuns, compartilhando
ideais, anseios e esforços com as
demais pessoas. Preciso gritar-lhes
esta verdade divina: se permaneceis
no meio do mundo, não é porque
Deus se tenha esquecido de vós, não
é porque o Senhor não vos tenha
chamado. Deus vos convidou a
permanecer nas ocupações e nas
ansiedades da terra, porque vos fez
saber que a vossa vocação humana, a
vossa profissão, as vossas qualidades
não só não são alheias aos seus
desígnios divinos, mas foram
santificadas por Ele como oferenda
gratíssima ao Pai!



Recordar a um cristão que a sua vida
não tem outro sentido senão o de
obedecer à vontade divina não é
separá-lo dos outros homens. Pelo
contrário: em muitos casos, o
mandamento recebido do Senhor é
que nos amemos uns aos outros
como Ele nos amou vivendo junto dos
outros e tal como os outros,
entregando-nos ao serviço do Senhor
no mundo, para dar a conhecer
melhor a todas as almas o amor de
Deus; para Lhes dizer que se abriram
os caminhos divinos da terra.

O Senhor não se limitou a dizer que
nos amava, mas demonstrou-o com
obras. Não esqueçamos que Jesus
Cristo se encarnou para ensinar, para
que aprendamos a viver a vida dos
filhos de Deus. Recordemos o
preâmbulo do evangelista São Lucas
nos Atos dos Apóstolos: Primum
quidem sermonem feci de omnibus, ó
Theophile, quae coepit Jesus facere et
docere, falei de tudo o que de mais



notável Jesus fez e pregou. Veio
ensinar, mas fazendo; veio ensinar,
mas sendo modelo, sendo o mestre e
o exemplo com a sua conduta.

Agora, diante de Jesus Menino,
podemos continuar o nosso exame
pessoal: estamos decididos a
procurar que a nossa vida sirva de
modelo e ensinamento aos nossos
irmãos, aos nossos iguais, os
homens? Estamos decididos a ser
outros Cristos?

Não é suficiente dizê-lo com a boca.
Tu - pergunto-o a cada um de vós e
pergunto-o a mim mesmo - tu, que
por seres cristão és convidado a ser
outro Cristo, mereces que se repita
de ti que vieste facere et docere, fazer
tudo como um Filho de Deus, atento
à vontade de seu Pai, para que deste
modo possas levar todas as almas a
participarem das coisas boas, nobres,
divinas e humanas da Redenção?
Estás vivendo a vida de Jesus Cristo



na tua vida habitual no meio do
mundo?

Fazer as obras de Deus não é um
bonito jogo de palavras, mas um
convite a gastar-se por Amor. Temos
que morrer para nós mesmos, a fim
de renascermos para uma vida nova.
Porque assim obedeceu Jesus, até à
morte de Cruz, mortem autem crucis.
Propter quod et Deus exaltavit illum,
Por isso Deus o exaltou. Se
obedecermos à vontade de Deus, a
Cruz será também Ressurreição,
exaltação. Cumprir-se-á em nós,
passo a passo, a vida de Cristo; poder-
se-á afirmar que vivemos
procurando ser bons filhos de Deus,
que passamos fazendo o bem, apesar
da nossa fraqueza e dos nossos erros
pessoais, por mais numerosos que
tenham sido.

E quando vier a morte, que virá
inexoravelmente, esperá-la-emos
com júbilo, como tenho visto que o



souberam fazer tantas pessoas santas
no meio da sua existência diária.
Com alegria, porque, se imitarmos
Cristo em fazer o bem - em obedecer
e levar a Cruz, apesar das nossas
misérias - ressuscitaremos como
Cristo: Surrexit Dominus vere!, que
ressuscitou realmente.

Jesus, que se fez menino - meditemos
-, venceu a morte. Pelo
aniquilamento, pela simplicidade,
pela obediência, pela divinização da
vida comum e vulgar das criaturas, o
Filho de Deus foi vencedor!

Este foi o triunfo de Jesus Cristo.
Assim nos elevou ao seu nível, ao
nível dos filhos de Deus, descendo ao
nosso terreno, ao terreno dos filhos
dos homens.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/deus-esta-aqui-3/


opusdei.org/pt-br/article/deus-esta-
aqui-3/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/deus-esta-aqui-3/
https://opusdei.org/pt-br/article/deus-esta-aqui-3/

	Homilia de Natal “O triunfo de Cristo na humildade”

