
opusdei.org

“Deus é Amor”,
primeira encíclica
de Bento XVI

Oferecemos um resumo da
primeira encíclica de Bento XVI,
“Deus caritas est” (Deus é
amor), sobre o amor cristão.
Está datada de 25 de dezembro,
solenidade do Natal de Nosso
Senhor.

10/02/2006

Síntese da encíclica

A encíclica está composta de duas
partes. A primeira, intitulada “A



unidade do amor na criação e na
história da salvação”, apresenta uma
reflexão teológico-filosófica sobre o
“amor” em suas diversas dimensões
– “eros”, “philía”, “ágape” –
precisando alguns dados essenciais
sobre o amor de Deus pelo ser
humano e a relação intrínseca que
esse amor tem com o amor humano.
A segunda, chamada “Caritas, o
exercício do amor por parte da Igreja
como ‘comunidade de amor’”, trata
do exercício concreto do
mandamento do amor ao próximo.

PRIMEIRA PARTE

O termo “amor”, uma das palavras
mais usadas e das que mais se abusa
no mundo de hoje, tem um enorme
campo semântico. Nessa
multiplicidade de significados surge,
todavia, como arquétipo do amor por
excelência, aquele existente entre o
homem e a mulher, que na antiga
Grécia tinha o nome de “eros”. Na



Bíblia e principalmente no Novo
Testamento há um aprofundamento
da noção de “amor”; este
desenvolvimento se expressa na
rejeição da palavra “eros” em favor
do termo “ágape”, para expressar um
amor de oblação.

Essa nova visão do amor, uma
novidade essencial do cristianismo,
foi interpretada não poucas vezes de
forma absolutamente negativa, como
se se tratasse de uma supressão do
“eros” ou da corporeidade. Apesar de
terem surgido tendências desse tipo,
o sentido do aprofundamento é
outro. O “eros”, colocado na natureza
do ser humano por seu próprio
Criador, tem necessidade de
disciplina, de purificação e de
maturidade para não perder sua
dignidade original e não ser
degradado a puro “sexo”,
convertendo-se em mercadoria.



A fé cristã considerou sempre o
homem como um ser em que espírito
e matéria se interpenetram
mutuamente, alcançando assim uma
nobreza toda nova. Pode-se dizer que
o desafio do “eros” foi vencido
quando o corpo e a alma se
encontram em perfeita harmonia no
ser humano. Só então é que o amor é
“êxtase”; mas êxtase não como
momento de embriaguez passageira,
e sim como saída permanente do eu
fechado em si mesmo em direção à
sua libertação através do dom de si, e
desse modo no sentido de um
reencontro consigo próprio; mais
além, até o descobrimento de Deus.
Desse modo, o “eros” pode elevar o
ser humano em “êxtase” até o Divino.

Definitivamente, é preciso que “eros”
e “ágape” nunca sejam totalmente
separados um do outro. Pelo
contrário: quanto mais em equilíbrio
estiverem – evidentemente em
dimensões diversas – melhor se



realizará a verdadeira natureza do
amor. Embora o “eros” seja,
inicialmente, sobretudo desejo, à
medida em que se aproxima da outra
pessoa interrogar-se-á sempre menos
sobre si mesmo, buscará cada vez
mais a felicidade do outro, entregar-
se-á e desejará “ser” para o outro:
desse modo um se torna parte do
outro e o momento do “ágape” é
atingido.

Em Jesus Cristo, que é o amor de
Deus encarnado, o “eros”-“ágape”
alcança a sua forma mais radical. Ao
morrer na cruz, Jesus, entregando-se
para elevar e salvar o ser humano,
expressa o amor na sua forma mais
sublime. Jesus assegurou a presença
duradoura desse ato de oferecimento
através da instituição da Eucaristia,
na qual, sob as espécies do pão e do
vinho, entrega-se a nós como um
novo maná que nos une a Ele. Ao
participarmos da Eucaristia, nós
também nos envolvemos na



dinâmica da sua entrega. Unimo-nos
a Ele e ao mesmo tempo nos unimos
a todos os demais aos quais Ele se
entrega; todos nos convertemos
assim em “um só corpo”. Desse
modo, o amor de Deus e o amor ao
nosso próximo realmente se fundem.
O duplo mandamento, graças a esse
encontro com o “ágape” de Deus, não
é mais apenas um requisito: o amor
se pode “mandar” porque primeiro
se entregou.

SEGUNDA PARTE

O amor pelo próximo, enraizado no
amor de Deus, além de ser uma
obrigação para cada fiel, é também
um dever para toda a comunidade
eclesial, que em sua atividade
caritativa deve refletir o amor
trinitário. A consciência dessa
obrigação teve uma importância
fundamental na Igreja desde os seus
inícios e muito cedo ficou igualmente
clara a necessidade de uma



determinada organização como
pressuposto para que ela fosse
observada com mais eficácia.

Assim, na estrutura fundamental da
Igreja surgiu a “diaconia” como
serviço de amor ao próximo,
realizado comunitariamente e de
forma ordenada – um serviço
específico, mas ao mesmo tempo
espiritual. Com o crescimento
progressivo da Igreja, esse exercício
da caridade definiu-se como um dos
seus aspectos mais importantes. A
natureza íntima da Igreja se
expressa, desse modo, em uma
tríplice tarefa: o anúncio da Palavra
de Deus ( kerygma-martyria ), a
celebração dos sacramentos ( 
leiturgia ) e o serviço da caridade ( 
diakonia ). São tarefas mutuamente
implicadas e que não podem se
separar.

A partir do século XIX, colocou-se
contra a atividade caritativa da



Igreja uma objeção fundamental,
segundo a qual esta estaria em
contraposição – dizia-se – com a
justiça, e que acabaria por atuar
como um sistema de conservação do 
status quo . Ao realizar obras de
caridade individuais, a Igreja
favoreceria a manutenção do injusto
sistema vigente, fazendo-o de alguma
forma sustentável e impedindo assim
a rebelião e uma possível melhora
em direção a um mundo melhor.

Nesse sentido, o marxismo procurou
indicar a panacéia para a
problemática social: a revolução
mundial e a sua preparação, sonho
que com o tempo desapareceu. O
magistério pontifício, começando
pela encíclica “Rerum Novarum” de
Leão XIII (1891) até a trilogia das
encíclicas sociais de João Paulo II:
“Laborem exercens” (1981),
“Sollicitudo rei socialis” (1987),
“Centesimus annus” (1991),
enfrentou com insistência crescente



a questão social e, confrontando-se
com situações problemáticas sempre
novas, elaborou uma doutrina social
muito profunda, que propõe
orientações válidas que vão muito
além dos limites da Igreja.

Entretanto, a criação de uma ordem
justa no âmbito da sociedade e do
Estado é um dever fundamental da
política, e sendo assim, não pode ser
uma tarefa imediata da Igreja. A
doutrina social católica não pretende
conferir à Igreja um poder sobre o
Estado, mas simplesmente purificar e
iluminar a razão, oferecendo a sua
contribuição à formação das
consciências, de modo que as
verdadeiras exigências da justiça
sejam percebidas, reconhecidas e
realizadas. Não obstante, não existe
qualquer normativa estatal que, por
justa que seja, possa tornar supérfluo
o serviço do amor. O Estado que tudo
quer prover converte-se
invariavelmente em uma instância



burocrática incapaz de assegurar
aquilo de que o ser humano que
sofre – qualquer ser humano – mais
essencialmente precisa: uma
amorosa dedicação pessoal. Aquele
que pretende se desfazer do amor
dispõe-se a abdicar do homem
enquanto homem.

Em nosso tempo, um positivo efeito
colateral da globalização manifesta-
se no fato de que o desvelo pelo
próximo, superando os limites das
comunidades nacionais, tende a
ampliar seus horizontes ao mundo
inteiro. As estruturas do Estado e as
associações humanitárias
desempenham de várias maneiras a
solidariedade expressa pela
sociedade civil: desse modo,
formaram-se muitas organizações
com objetivos caritativos e
filantrópicos. Além disso, na Igreja
Católica e em outras comunidades
eclesiais, surgiram novas formas de
atividade caritativa. É desejável que



se estabeleça entre todas essas
instâncias uma frutuosa colaboração.
Naturalmente, é importante que a
atividade caritativa da Igreja não
perca a sua própria identidade,
dissolvendo-se na organização
eclesial comum assistencial,
convertendo-se numa simples
variante. Ao contrário, ela deve
manter todo o esplendor essencial da
caridade cristã e eclesial. Portanto:

A atividade caritativa cristã, além da
competência profissional com que
deve ser desempenhada, deve se
fundar num encontro pessoal com
Cristo, cujo amor tocou o coração do
crente, suscitando nele o amor ao
próximo.

A atividade caritativa cristã deve ser
independente dos partidos e das
ideologias. O programa do cristão – o
programa do Bom Samaritano, o
programa de Jesus – é “um coração
que vê”. Este coração vê onde há



necessidade de amor e atua em
consequência.

Além disso, a atividade caritativa
cristã não deve ser um meio a
serviço daquilo que hoje é chamado
proselitismo. O amor é gratuito; não
se exercita para alcançar outros fins.
Mas isso não significa que a ação
caritativa deva, por assim dizer,
deixar a Deus e a Cristo de lado. O
cristão sabe quando deve falar de
Deus e quando é justo não o fazer,
deixando falar somente o amor. O
hino à caridade de São Paulo (Cor 1,
13) deve ser a Carta Magna de todo o
serviço eclesial, para protegê-lo do
risco de cair num puro ativismo.

Nesse contexto, perante o risco do
secularismo que pode condicionar
muitos cristãos comprometidos no
trabalho de caridade, é necessário
reafirmar a importância da oração. O
contato vivo com Cristo evita que a
experiência das enormes carências e



dos próprios limites arrastem o fiel a
uma ideologia que pretende fazer
agora aquilo que, aparentemente,
Deus não consegue fazer, ou cair na
tentação de ceder à inércia e à
resignação. Quem reza não perde
tempo, ainda que as circunstâncias o
impulsionem unicamente à ação; e
quem reza não pretende mudar ou
corrigir os planos de Deus, mas sim
conseguir para si – seguindo o
exemplo de Maria e dos santos – a
luz de Deus e a força do amor que
vence toda a obscuridade e o
egoísmo presentes no mundo.

Para ler a encíclica completa
acesse o link do Vaticano no
retângulo azul, à direita da página

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/deus-e-amor-

https://opusdei.org/pt-br/article/deus-e-amor-primeira-enciclica-de-bento-xvi/
https://opusdei.org/pt-br/article/deus-e-amor-primeira-enciclica-de-bento-xvi/


primeira-enciclica-de-bento-xvi/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/deus-e-amor-primeira-enciclica-de-bento-xvi/

	“Deus é Amor”, primeira encíclica de Bento XVI

