
opusdei.org

Desprendimento:
homilia em áudio

Encontra-se disponível agora,
em áudio, a homilia
Desprendimento.

25/02/2025

Foi pronunciada por São Josemaria
no dia 4 de abril de 1965, Segunda-
feira Santa, e publicada
posteriormente em Amigos de Deus.

Neste umbral da Semana Santa, já
tão próximos do momento em que se
consumou sobre o Calvário a
Redenção da humanidade inteira,

https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-7.htm


parece-me particularmente
apropriado que tu e eu consideremos
os caminhos pelos quais Jesus Senhor
Nosso nos salvou; que contemplemos
o seu amor, verdadeiramente
inefável, por umas pobres criaturas
formadas com barro da terra.

Memento, homo, quia pulvis es et in
pulverem reverteris, lembra-te, ó
homem, de que és pó e em pó te
tornarás, admoestava-nos a nossa
Mãe a Igreja, quando se iniciava a
Quaresma, para que jamais
esquecêssemos que somos muito
pouca coisa, que um dia qualquer o
nosso corpo - agora tão cheio de vida
- se desfará como a ligeira nuvem de
poeira que os nossos pés levantam ao
andar: dissipar-se-á como névoa
acossada pelos raios do sol.

Mas depois de vos recordar tão
cruamente a nossa insignificância
pessoal, gostaria de enaltecer diante
dos vossos olhos outra maravilhosa



realidade: a magnificência divina,
que nos sustenta e nos endeusa.
Escutemos as palavras do Apóstolo: É
bem conhecida de vós a liberalidade
de Nosso Senhor Jesus Cristo, o qual,
sendo rico, se fez pobre por vós, a fim
de que vós fôsseis ricos pela sua
pobreza. Reparemos com calma no
exemplo do Mestre, e
compreenderemos imediatamente
que dispomos de tema abundante
para meditar durante toda a vida,
para concretizar propósitos sinceros
de mais generosidade. Porque - e não
percais de vista esta meta que temos
de alcançar - cada um de nós deve
identificar-se com Jesus Cristo, o qual
- acabais de ouvi-lo - se fez pobre por
ti, por mim, e padeceu, dando-nos
exemplo, para que seguíssemos as
suas pisadas.

Nunca te chegaste a perguntar,
dominado por uma curiosidade
santa, de que modo Jesus levou a
cabo esse excesso de amor? É São



Paulo quem novamente se encarrega
de responder-nos: Tendo a natureza
de Deus , não obstante aniquilou-se a
si mesmo, tomando a forma de servo,
tornando-se semelhante aos homens e
reduzindo-se à condição de homem.
Filhos, enchei-vos de assombro
agradecido diante deste mistério, e
aprendei: todo o poder, toda a
majestade, toda a formosura, toda a
harmonia infinita de Deus, as suas
grandes e incomensuráveis riquezas,
todo um Deus!, ficou escondido na
Humanidade de Cristo para nos
servir. O Onipotente apresenta-se
decidido a obscurecer por algum
tempo a sua glória, para facilitar o
encontro redentor com as suas
criaturas.

Escreve o Evangelista São João: 
Ninguém jamais viu a Deus; o Filho
Unigênito, que está no seio do Pai, ele
mesmo é que o deu a conhecer,
comparecendo perante o olhar
atônito dos homens: primeiro, como



um recém-nascido, em Belém; depois,
como uma criança igual às outras;
mais tarde, no Templo, como um
adolescente judicioso e vivaz; e, por
fim, naquela figura amável e
atraente do Mestre, que fazia vibrar
os corações das multidões que o
acompanhavam entusiasmadas.

Bastam uns traços do Amor de Deus
que se encarna, e logo a sua
generosidade nos toca a alma, nos
inflama, nos arrasta com suavidade a
uma dor contrita pelo nosso
comportamento, em tantas ocasiões
mesquinho e egoísta. Jesus Cristo não
tem inconveniente em rebaixar-se,
para nos elevar da miséria à
dignidade de filhos de Deus, de
irmãos seus. Tu e eu, pelo contrário,
com freqüência nos orgulhamos
nesciamente dos dons e talentos
recebidos, até os convertermos em
pedestal para nos impormos aos
outros, como se o mérito de umas
ações, acabadas com uma perfeição



relativa, dependesse exclusivamente
de nós: Que tens tu que não hajas
recebido de Deus? E, se o recebeste,
por que te glorias como se não o
tivesses recebido?

Ao considerarmos a entrega de Deus
e o seu aniquilamento - digo-o para
que o meditemos, pensando cada um
em si mesmo -, a vanglória, a
presunção do soberbo revela-se
como um pecado horrendo,
precisamente porque coloca a pessoa
no extremo oposto ao do modelo que
Jesus Cristo nos apontou com a sua
conduta. Pensemo-lo devagar. Ele se
humilhou, sendo Deus. O homem,
empertigado no seu próprio eu,
pretende enaltecer-se a todo o custo,
sem reconhecer que está feito de
mau barro de moringa.

Não sei se vos terão contado na
infância a fábula do camponês a
quem ofereceram um faisão
dourado. Passado o primeiro



momento de alegria e de surpresa
pelo presente, o novo dono procurou
um lugar onde encerrá-lo. Ao cabo de
bastantes horas, após muitas dúvidas
e diferentes planos, optou por metê-
lo no galinheiro. Admiradas com a
beleza do recém-chegado, as galinhas
giravam-lhe em redor com o pasmo
de quem descobre um semi-deus. No
meio de tanto alvoroço, chegou a
hora da pitança e, quando o dono
lançou os primeiros punhados de
farelo, o faisão - famélico pela espera
- lançou-se com avidez a tirar a
barriga da miséria. Perante um
espetáculo tão vulgar - aquele
prodígio de beleza comia com as
mesmas ânsias do animal mais
comum -, as desencantadas
companheiras de galinheiro
arremeteram a bicadas contra o
ídolo caído, até lhe arrancarem as
penas todas. Tão triste assim é o
desmoronamento do ególatra; tanto
mais desastroso quanto mais se tiver
empinado sobre as suas próprias



forças, presunçosamente confiante
na sua capacidade pessoal.

Tirai disto conseqüências práticas
para a vossa vida diária, sentindo-
vos depositários de uns talentos -
sobrenaturais e humanos - que
tendes de aproveitar retamente, e
rechaçai o ridículo engano de que
alguma coisa vos pertence, como se
fosse fruto unicamente do vosso
esforço. Lembrai-vos de que, nas
somas, há uma parcela de que
ninguém pode prescindir: Deus.

Com esta perspectiva, convencei-vos
de que, se verdadeiramente
desejamos seguir de perto o Senhor e
prestar um serviço autêntico a Deus
e a toda a humanidade, temos que
estar seriamente desprendidos de
nós mesmos: dos dons da
inteligência, da saúde, da honra, das
ambições nobres, dos triunfos, dos
êxitos.



Refiro-me também - porque até aí
deve chegar a tua decisão - a esses
anseios límpidos com que
procuramos exclusivamente dar toda
a glória a Deus e louvá-lo, ajustando
a nossa vontade a esta norma clara e
precisa: “Senhor, só quero isto ou
aquilo se for do teu agrado, porque,
senão, para que me interessa?”
Assestamos assim um golpe mortal
no egoísmo e na vaidade, que
serpenteiam por todas as
consciências; e ao mesmo tempo
alcançamos a verdadeira paz na
nossa alma, com um desprendimento
que acaba na posse de Deus, cada vez
mais íntima e mais intensa.

Para imitarmos Jesus Cristo, temos
que ter o coração inteiramente livre
de apegos. Se alguém quiser vir após
mim, negue-se a si mesmo, tome a sua
cruz e siga-me. Pois quem quiser
salvar a sua vida, perdê-la-á; mas
quem perder a sua vida por amor de
mim, encontrá-la-á. Porque, de que



serve ao homem ganhar o mundo
inteiro se vier a perder a sua alma? E
comenta São Gregório: Não seria
suficiente vivermos desprendidos das
coisas se, além disso, não
renunciássemos a nós mesmos. Mas...
para onde iremos fora de nós
mesmos? Ou quem é que vai, se já se
deixou a si próprio?

Sabei que uma é a nossa situação
enquanto caídos pelo pecado; e outra,
enquanto formados por Deus. De um
modo fomos criados, e de outro
diferente nos encontramos por causa
de nós mesmos. Renunciemo-nos
naquilo em que nos convertemos
pecando, e mantenhamo-nos tal como
fomos constituídos pela graça. Desta
maneira, se aquele que, tendo sido
soberbo, se torna humilde depois de se
converter a Cristo, já renunciou a si
mesmo; se um luxurioso muda para
uma vida continente, também
renunciou a si próprio naquilo que
antes era; se um avarento deixa de



cobiçar e, em vez de se apoderar das
coisas alheias, começa a ser generoso
com as próprias, certamente se negou
a si mesmo.

O Senhor pede corações generosos,
com um desprendimento verdadeiro.
Chegaremos a consegui-lo se
soltarmos com inteireza as amarras
ou os fios sutis que nos atam ao
nosso eu. Não vos oculto que esta
determinação exige uma luta
constante, um saltar por cima do
entendimento e da vontade, uma
renúncia - em poucas palavras - mais
árdua que o abandono dos bens
materiais mais cobiçados.

Esse desprendimento que o Mestre
pregou, e que espera de todos os
cristãos, comporta necessariamente
algumas manifestações externas.
Jesus Cristo coepit facere et docere,
começou a fazer e a ensinar: antes de
servir-se da palavra, anunciou a sua
doutrina com as obras. Vimo-lo



nascer num estábulo, na penúria
mais absoluta, e dormir os seus
primeiros sonos na terra reclinado
sobre palhas de uma manjedoura.
Depois, durante os anos das suas
andanças apostólicas, entre muitos
outros exemplos, certamente nos
lembramos da sua clara advertência
a um dos que se ofereceram para
acompanhá-lo como discípulo: As
raposas têm covas e as aves do céu
têm ninhos; mas o Filho do homem
não tem onde reclinar a cabeça. E não
deixemos de contemplar a cena
descrita pelo Evangelho em que os
Apóstolos, para mitigar a fome,
arrancaram pelo caminho, num
sábado, umas espigas de trigo.

Pode-se dizer que Nosso Senhor, em
face da missão recebida do Pai, vive
o dia de hoje, tal e como aconselhava
num dos ensinamentos mais
sugestivos que saíram da sua boca
divina: Não andeis inquietos com o
que comereis para alimentar a vossa



vida, nem com o que usareis para
vestir o vosso corpo. A vida vale mais
que o alimento, e o corpo mais que o
vestido. Considerai os corvos, que não
semeiam, nem ceifam, nem têm
despensa, nem celeiro; e no entanto,
Deus os sustenta. Quanto mais valeis
vós do que eles!Considerai como
crescem os lírios: não trabalham nem
fiam; e, contudo, digo-vos que nem
Salomão, com toda a sua
magnificência, se vestia como um
deles. Se, pois, a erva, que hoje cresce
no campo e amanhã se lança ao fogo,
Deus a veste assim, quanto mais não
fará convosco, homens de
pouquíssima fé?

Se vivêssemos mais confiantes na
Providência divina, seguros - com fé
enérgica! - desta proteção diária que
nunca nos falta, quantas
preocupações ou inquietações não
pouparíamos! Desapareceriam
tantos desassossegos que, na frase de
Jesus, são próprios dos pagãos, dos 



homens mundanos, das pessoas
desprovidas de sentido sobrenatural!
Quereria, em confidência de amigo,
de sacerdote, de pai, trazer-vos à
memória em cada circunstância que
nós, pela misericórdia de Deus,
somos filhos desse Pai Nosso, todo-
poderoso, que está nos céus e ao
mesmo tempo na intimidade do
nosso coração. Quereria gravar a
fogo na vossa mente que temos todos
os motivos para caminhar com
otimismo por esta terra, com a alma
bem desprendida dessas coisas que
parecem imprescindíveis, já que o
vosso Pai sabe muito bem de que
coisas necessitais!, e Ele proverá.
Acreditai que só assim nos
conduziremos como senhores da
Criação e evitaremos a triste
escravidão em que caem tantos e
tantos, por esquecerem a sua
condição de filhos de Deus, inquietos
com um amanhã ou com um depois
que talvez nem sequer cheguem a
ver.\



Permiti-me uma vez mais que vos
manifeste uma pequena parte da
minha experiência pessoal. Abro-vos
a minha alma, na presença de Deus,
total e absolutamente persuadido de
que não sou modelo de nada, de que
sou um joão-ninguém, um pobre
instrumento - surdo e inepto - que o
Senhor utilizou para que se
comprove com mais evidência que
Ele escreve perfeitamente com a
perna de uma mesa. Portanto,
quando vos falo de mim, não me
passa pela cabeça, nem de longe!, o
pensamento de que na minha
atuação haja um pouco de mérito
pessoal; e muito menos pretendo
impor-vos o caminho por onde o
Senhor me levou, já que pode muito
bem acontecer que o Mestre não vos
peça as coisas que tanto me
ajudaram a trabalhar sem
impedimentos nesta Obra de Deus, a
que dediquei toda a minha
existência.



Assevero-vos - toquei-o com as
minhas mãos, contemplei-o com os
meus olhos - que, se confiardes na
divina Providência, se vos
abandonardes em seus braços
onipotentes, nunca vos faltarão os
meios necessários para servir a Deus,
a Igreja Santa, as almas, sem
descuidardes nenhum dos vossos
deveres. E, além disso, gozareis de
uma alegria e de uma paz que 
mundus dare non potest, que a posse
de todos os bens terrenos não pode
dar.

Desde os começos do Opus Dei, em
1928, além de que não contava com
nenhum recurso humano, nunca
manejei pessoalmente nem um
centavo; nem mesmo intervim
diretamente nas lógicas questões
econômicas que surgem quando se
realiza qualquer tarefa em que
participam criaturas - homens de
carne e osso, não anjos -, que
necessitam de instrumentos



materiais para desenvolverem com
eficácia o seu trabalho.

O Opus Dei precisou e penso que
precisará sempre - até o fim dos
tempos - da colaboração generosa de
muitos, para manter as obras
apostólicas: por um lado, porque
essas atividades nunca são rendosas;
por outro, porque, ainda que
aumente o número dos que
cooperam e o trabalho dos meus
filhos, se há amor de Deus, o
apostolado se alarga e as
necessidades se multiplicam. Por
isso, em mais de uma ocasião, fiz rir
os meus filhos porque, enquanto os
incitava com fortaleza a
corresponder fielmente à graça de
Deus, os animava a fitar
descaradamente o Senhor e a pedir-
lhe mais graça... e o dinheiro
contante e sonante à vista de que
precisávamos urgentemente.



Nos primeiros anos, faltava-nos até o
mais indispensável. Atraídos pelo
fogo de Deus, juntavam-se em meu
redor operários, artesãos,
universitários..., que ignoravam os
apertos e a indigência em que nos
encontrávamos, porque no Opus Dei,
com o auxílio do Céu, sempre
procuramos trabalhar de maneira
que o sacrifício e a oração fossem
abundantes e escondidos. Ao
rememorar agora aquela época,
brota-me do coração uma ação de
graças rendida: que segurança havia
em nossas almas! Sabíamos que,
procurando o reino de Deus e a sua
justiça, o resto nos seria concedido
por acréscimo. E posso garantir-vos
que nenhuma iniciativa apostólica se
deixou de levar a cabo por falta de
recursos materiais: no momento
preciso, de uma forma ou de outra,
nosso Pai-Deus, na sua Providência
ordinária, proporcionava-nos o
necessário, para que víssemos que
Ele é sempre bom pagador.



Se quereis agir a toda a hora como
senhores de vós mesmos, aconselho-
vos a pôr um empenho muito grande
em estar desprendidos de tudo, sem
medo, sem temores nem receios.
Depois, ao atenderdes e ao
cumprirdes as obrigações pessoais,
familiares..., empregai os meios
terrenos honestos com retidão,
pensando no serviço a Deus, à Igreja,
aos vossos, à vossa tarefa
profissional, ao vosso país, à
humanidade inteira. Vede que o
importante não é a materialidade de
possuir isto ou carecer daquilo, mas
conduzir-se de acordo com a verdade
que a nossa fé cristã nos ensina: os
bens criados são apenas meios.
Portanto, repeli a miragem de
considerá-los como algo definitivo: 
Não queirais amontoar tesouros na
terra, onde a ferrugem e a traça os
consomem e onde os ladrões os
desenterram e roubam; mas
entesourai para vós tesouros no céu,
onde nem a ferrugem nem a traça os



consomem, e onde os ladrões não os
desenterram nem roubam. Porque
onde está o teu tesouro, aí está
também o teu coração.

Quando alguém centra a sua
felicidade exclusivamente nas coisas
daqui de baixo - tenho testemunhado
verdadeiras tragédias -, perverte o
seu uso racional e destrói a ordem
sabiamente estabelecida pelo
Criador. O coração fica triste e
insatisfeito; penetra por caminhos de
um eterno descontentamento e acaba
escravizado já aqui na terra,
convertendo-se em vítima desses
mesmos bens que talvez tenha
conseguido à custa de esforços e
renúncias sem número. Mas,
sobretudo, recomendo-vos que não
esqueçais nunca que Deus não tem
cabida, não habita num coração
enlodado num amor sem ordem,
tosco, vão. Ninguém pode servir a
dois senhores, porque ou há de odiar
um e amar o outro, ou há de afeiçoar-



se ao primeiro e desprezar o segundo.
Não podeis servir a Deus e às
riquezas. Ancoremos, pois, o coração
no amor capaz de nos tornar felizes...
Ambicionemos os tesouros do céu.

Não te estou levando ao desleixo no
cumprimento dos teus deveres ou na
exigência dos teus direitos. Pelo
contrário, para cada um de nós,
normalmente, uma retirada nessa
frente equivaleria a desertar
covardemente da luta pela santidade
a que Deus nos chamou. Por isso,
com segura consciência, deves
empenhar-te - especialmente no teu
trabalho - para que nem a ti nem aos
teus falte o conveniente para
viverdes com dignidade cristã. Se
nalgum momento experimentas na
tua carne o peso da indigência, não
te entristeças nem te revoltes; mas,
insisto, procura mobilizar todos os
recursos nobres para vencer essa
situação, porque agir de outra
maneira seria tentar a Deus.



E, enquanto lutas, lembra-te, além
disso, de que omnia in bonum!, tudo -
a própria escassez, a pobreza -
coopera para o bem dos que amam o
Senhor. Acostuma-te, desde já, a
enfrentar com alegria as pequenas
limitações, o desconforto, o frio, o
calor, a privação de alguma coisa que
consideras imprescindível, o não
poderes descansar como e quando
quererias, a fome, a solidão, a
ingratidão, a incompreensão, a
desonra...

Nós somos homens da rua, cristãos
comuns, metidos na corrente
circulatória da sociedade, e o Senhor
nos quer santos, apostólicos,
precisamente no meio do nosso
trabalho profissional, quer dizer,
santificando-nos nessa tarefa,
santificando essa tarefa e ajudando
os outros a santificar-se por meio
dessa tarefa. Convencei-vos de que é
Deus quem vos espera nesse
ambiente, com solicitude de Pai, de



Amigo; e pensai que através dos
vossos afazeres profissionais,
realizados com responsabilidade,
além de vos sustentardes
economicamente, prestais um
serviço diretíssimo ao
desenvolvimento da sociedade,
aliviais também as cargas dos outros
e mantendes muitas obras
assistenciais - em nível local e
universal - em prol dos indivíduos e
dos povos menos favorecidos.

Comportando-nos com normalidade -
como os nossos iguais - e com sentido
sobrenatural, não fazemos mais do
que seguir o exemplo de Jesus Cristo,
verdadeiro Deus e verdadeiro
Homem. Reparai que toda a sua vida
está cheia de naturalidade. Passa seis
lustros oculto, sem chamar a atenção,
como outro trabalhador qualquer, e
na aldeia é conhecido como o filho
do carpinteiro. Ao longo da sua vida
pública, também não se percebe nEle
nada de estranho ou excêntrico, que



destoe. Rodeava-se de amigos, como
qualquer dos seus concidadãos, e no
seu modo de apresentar-se não se
distinguia deles. Tanto assim, que
Judas precisa de combinar um sinal
para identificá-lo: Aquele a quem eu
beijar, é esse. Não havia em Jesus
nenhum indício extravagante.
Emociona-me esta conduta do nosso
Mestre, que passa como outro
qualquer por entre os homens.

Seguindo um chamado especial, João
Batista vestia-se de pele de camelo e
alimentava-se de gafanhotos e mel
silvestre. O Salvador usava uma
túnica de uma só peça, comia e bebia
da mesma forma que os outros,
alegrava-se com a felicidade alheia,
comovia-se com a dor do próximo,
não recusava o descanso que as suas
amizades lhe ofereciam, e ninguém
desconhecia que tinha ganho o seu
sustento, durante muitos anos,
trabalhando com as suas próprias
mãos junto de José, o artesão. É



assim que temos que desenvolver-
nos no meio deste mundo: como
Nosso Senhor. Eu te diria, em poucas
palavras, que temos de apresentar-
nos de roupa limpa, de corpo limpo e
principalmente de alma limpa.

Aliás - por que não notá-lo? -, o
Senhor, que prega um
desprendimento tão maravilhoso dos
bens terrenos, mostra ao mesmo
tempo um cuidado admirável em não
desperdiçá-los. Depois do milagre da
multiplicação dos pães, que tão
generosamente saciaram mais de
cinco mil homens, ordenou aos seus
discípulos: Recolhei os pedaços que
sobraram, para que não se percam.
Assim o fizeram, e encheram doze
cestos. Se meditardes atentamente
em toda esta cena, aprendereis a não
ser tacanhos nunca, mas bons
administradores dos talentos e dos
meios materiais que Deus vos
concede.



O desprendimento que prego, depois
de olhar para o nosso Modelo, é
espírito senhoril; não clamorosa e
chamativa pobretice, máscara da
preguiça e do desleixo. Deves vestir-
te de acordo com o tom da tua
condição, do teu ambiente, da tua
família, do teu trabalho..., como os
teus colegas, mas por Deus, com a
preocupação de oferecer uma
imagem autêntica e atrativa da
verdadeira vida cristã. Com
naturalidade, sem extravagâncias.
Assevero-vos que é melhor que
pequeis por excesso que por defeito.
Como é que tu imaginas o porte de
Nosso Senhor? Não pensaste na
dignidade com que vestia aquela
túnica inconsútil, tecida
provavelmente pelas mãos de Santa
Maria? Não te lembras de como se
lamenta, na casa de Simão, por não
lhe terem oferecido água para se
lavar, antes de sentar-se à mesa?
Certamente Ele trouxe a lume essa
falta de urbanidade para realçar,



com esse episódio, o ensinamento de
que o amor se manifesta nos detalhes
pequenos, mas procura também
deixar claro que se atém aos
costumes sociais do ambiente.
Portanto, tu e eu devemos esforçar-
nos por estar desapegados dos bens e
dos confortos da terra, mas sem
destoar nem fazer coisas estranhas.

Para mim, uma das manifestações de
que nos sentimos senhores do
mundo, administradores fiéis de
Deus, é cuidar das coisas que
usamos, com interesse em que se
conservem, em que durem, em que
brilhem, em que sirvam o maior
tempo possível para a sua finalidade,
de maneira que não se deitem a
perder. Nos Centros do Opus Dei,
haveis de encontrar uma decoração
simples, acolhedora e sobretudo
limpa, porque não se deve confundir
uma casa pobre com o mau gosto
nem com a sujeira. No entanto,
compreendo que tu, de acordo com



as tuas possibilidades e com as tuas
obrigações sociais, familiares,
possuas objetos de valor e cuides
deles, com espírito de mortificação,
de desprendimento.

Há muitos anos - mais de vinte e
cinco -, costumava eu visitar um
refeitório de caridade, para
mendigos que em cada dia tinham
por único alimento a comida que
lhes davam. Tratava-se de um local
grande, atendido por um grupo de
boas senhoras. Certa vez, depois da
primeira distribuição, apareceram
outros mendigos para ficar com as
sobras e, entre os deste segundo
grupo, chamou-me a atenção um que
era proprietário de uma colher de
estanho! Tirava-a do bolso com todo
o cuidado, com cobiça, olhava para
ela com deleite e, ao acabar de
saborear a sua ração, voltava a olhar
a colher com uns olhos que gritavam:
É minha! Dava-lhe duas lambidelas
para limpá-la e guardava-a de novo,



todo satisfeito, entre as dobras dos
seus andrajos. Efetivamente, era
dele! Um pobrezinho miserável que,
entre aquela gente, companheira de
desventura, se considerava rico.

Conhecia eu por aquela época uma
senhora com um título nobiliárquico:
era Grande de Espanha. Diante de
Deus, isso não conta nada: todos
somos iguais, todos filhos de Adão e
Eva, criaturas débeis, com virtudes e
defeitos, capazes - se o Senhor nos
abandona - dos piores crimes. Desde
que Cristo nos redimiu, não há
diferenças de raça, nem de língua,
nem de cor, nem de estirpe, nem de
riquezas...: somos todos filhos de
Deus. A pessoa de que agora vos falo
residia num solar, mas não gastava
consigo própria nem quatro tostões
por dia. Em contrapartida, retribuía
muito bem ao seu serviço, e o resto,
destinava-o a ajudar os mendigos,
passando ela mesma por privações
de todo o gênero. Não faltavam a



essa mulher muitos desses bens que
tantos ambicionam, mas ela era
pessoalmente pobre, muito
mortificada, desprendida por
completo de tudo. Entendestes-me?
Aliás, basta-nos escutar as palavras
do Senhor: Bem-aventurados os
pobres em espírito, porque deles é o
reino dos céus.

Se tu desejas alcançar este espírito,
aconselho-te a ser parco contigo
mesmo e muito generoso com os
outros. Evita os gastos supérfluos por
luxo, por veleidade, por vaidade, por
comodismo...; não cries
necessidades. Numa palavra,
aprende com São Paulo a viver na
pobreza e a viver na abundância, a ter
fartura e a passar fome, a possuir de
mais e a sofrer por necessidade: tudo
posso nAquele que me conforta. E,
como o Apóstolo, também assim
sairemos vencedores da peleja
espiritual, se mantivermos o coração
desprendido, livre de liames.



Todos os que chegamos à palestra da
fé, diz São Gregório Magno, tomamos
a peito lutar contra os espíritos
malignos. Os demônios nada possuem
deste mundo e, por conseqüência,
como acorrem nus, nós devemos
também lutar nus. Porque se alguém
que esteja vestido combate contra
outro que está sem roupa, em breve
será derrubado, porque o seu inimigo
terá por onde agarrá-lo. E que são as
coisas da terra senão uma espécie de
indumentária?

Dentro deste marco do
desprendimento total que o Senhor
nos pede, quero indicar-vos outro
ponto de particular importância: a
saúde. Por ora, a maioria de vós é
jovem; atravessa essa fase
formidável de plenitude de vida que
transborda de energias. Mas o tempo
passa, e inexoravelmente começa a
notar-se o desgaste físico. Vêm depois
as limitações da maturidade e, por
último, os achaques da ancianidade.



Além disso, qualquer um de nós pode
ficar doente em qualquer momento
ou sofrer algum transtorno corporal.

Só se aproveitarmos com retidão -
cristãmente - as épocas de bem-estar
físico, os tempos bons, é que
aceitaremos também com alegria
sobrenatural os eventos que a gente
erradamente considera maus. Sem
descer a demasiados pormenores,
desejo transmitir-vos a minha
experiência pessoal.

Enquanto estamos doentes, podemos
ser maçantes: Não me atendem bem,
ninguém se preocupa comigo, não
cuidam de mim como mereço,
ninguém me compreende... O
demônio, que anda sempre à
espreita, ataca por qualquer flanco;
e, na doença, a sua tática consiste em
fomentar uma espécie de psicose que
afaste de Deus, que azede o ambiente
ou que destrua esse tesouro de
méritos que, para bem de todas as



almas, se alcança quando se assume
com otimismo sobrenatural - quando
se ama! - a dor. Portanto, se é
vontade de Deus que sejamos
atingidos pelas farpas da aflição,
encarai-o como sinal de que Ele nos
considera amadurecidos para nos
associar mais estreitamente à sua
Cruz redentora.

Requer-se, pois, uma preparação
remota, feita cada dia de um santo
desapego de si próprio, para que nos
disponhamos a carregar com garbo -
se o Senhor assim o permite - a
doença ou a desventura. Sirvamo-nos
desde já das ocasiões normais, de
alguma privação, da dor nas suas
pequenas manifestações habituais,
da mortificação, para pôr em prática
as virtudes cristãs.

Temos que ser exigentes conosco na
vida cotidiana, para não inventar
falsos problemas, necessidades
artificiais que, em último termo,



procedem da arrogância, do
capricho, de um espírito comodista e
preguiçoso. Devemos caminhar para
Deus a passo rápido, sem bagagem e
sem pesos mortos que dificultem a
marcha. Precisamente porque o
espírito de pobreza não consiste em
não ter, mas em estar
verdadeiramente desapegado,
devemos permanecer atentos para
não nos enganarmos com
imaginários motivos de força maior. 
Buscai o suficiente, buscai o que
basta. E não queirais mais. O que
passa disso é aflição, não alívio;
acabrunha, em vez de levantar.

Ao descer a estes conselhos, não me
baseio em situações estranhas,
anormais ou complicadas. Sei de
alguém que, para marcar os livros,
usava uns papéis em que escrevia
umas jaculatórias que o ajudassem a
manter a presença de Deus. E entrou-
lhe o desejo de conservar com
carinho aquele tesouro, até que



percebeu que se estava apegando a
uns papeluchos de nada. Que belo
modelo de virtude! Não me
importaria de vos manifestar todas
as minhas misérias, se vos servisse
para alguma coisa. Levantei um
pouco o véu porque talvez contigo se
passe outro tanto: os teus livros, a tua
roupa, a tua mesa, os teus... ídolos de
quinquilharia.

Em casos como esses, recomendo-vos
que consulteis o vosso diretor
espiritual, sem ânimo pueril nem
escrupuloso. Às vezes, bastará como
remédio a pequena mortificação de
prescindir do uso de alguma coisa
durante uma breve temporada. Ou,
noutra ordem, não morre ninguém
se um dia renuncias ao meio de
transporte que utilizas
habitualmente e entregas como
esmola a quantia poupada, mesmo
que seja muito pouco dinheiro. De
qualquer modo, se tens espírito de
desprendimento, não deixarás de



descobrir contínuas ocasiões,
discretas e eficazes, de praticá-lo.

Depois de vos abrir a minha alma,
preciso confessar-vos também que
tenho um apego a que não quereria
renunciar nunca: o de amar-vos de
verdade a todos vós. Aprendi-o do
melhor Mestre, e gostaria de seguir
fidelissimamente o seu exemplo,
amando sem limites as almas, a
começar pelos que me rodeiam. Não
vos comove essa caridade ardente -
esse carinho - de Jesus Cristo, que o
Evangelista nos revela ao designar
um dos discípulos? Quem diligebat
Iesus, aquele a quem Jesus amava.

Terminamos com uma consideração
que nos oferece o Evangelho da
Missa de hoje: Seis dias antes da
Páscoa, Jesus foi a Betânia, onde tinha
morrido Lázaro, que Jesus
ressuscitara. E prepararam-lhe lá
uma ceia; e Maria servia, e Lázaro era
um dos que estavam à mesa com Ele.



Então Maria tomou uma libra de
bálsamo feito de nardo puro de
grande preço, e derramou-o sobre os
pés de Jesus, e enxugou-lhe os pés com
os seus cabelos, e a casa toda ficou
cheia do perfume do bálsamo. Que
prova tão clara de magnanimidade o 
excesso de Maria! Judas lamenta-se
de que se tivesse deitado a perder um
perfume que valia - na sua cobiça,
fez muito bem os cálculos - pelo
menos trezentos denários.

O verdadeiro desprendimento leva-
nos a ser muito generosos com Deus
e com os nossos irmãos; a mexer-nos,
a procurar recursos, a gastar-nos
para ajudar os que passam
necessidade. Não pode um cristão
conformar-se com um trabalho que
lhe permita ganhar o suficiente para
viver ele e os seus. A sua grandeza de
coração arrastá-lo-á a meter ombros
para sustentar os outros, por um
motivo de caridade, e também por
um motivo de justiça, como escrevia



São Paulo aos de Roma: A Macedônia
e a Acaia tiveram por bem fazer uma
coleta para os pobres que existem
entre os santos de Jerusalém.
Tiveram-no por bem, porque lhes são
devedores. Com efeito, se os gentios se
tornaram participantes dos bens
espirituais dos judeus, devem por sua
vez assisti-los com os temporais.

Não sejais mesquinhos nem tacanhos
com quem tão generosamente se
excedeu conosco, até se entregar
totalmente, sem medida. Pensai:
quanto vos custa - também
economicamente - ser cristãos? Mas
sobretudo não esqueçais que Deus
ama quem dá com alegria. De resto,
Deus é poderoso para cumular-vos de
todos os bens, de sorte que, contentes
sempre de ter em todas as coisas o
suficiente, estejais com folga para
praticar todo o tipo de obras boas.

Ao aproximarmo-nos, durante esta
Semana Santa, das dores de Jesus



Cristo, vamos pedir à Santíssima
Virgem que, como Ela, também nós
saibamos ponderar e conservar todos
estes ensinamentos no nosso
coração.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/
desprendimento-homilia-em-audio/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/desprendimento-homilia-em-audio/
https://opusdei.org/pt-br/article/desprendimento-homilia-em-audio/
https://opusdei.org/pt-br/article/desprendimento-homilia-em-audio/

	Desprendimento: homilia em áudio

