
opusdei.org

Desprendido das
coisas

Dom Javier Echevarría recorda
como São Josemaria procurava
viver a virtude da pobreza, que
em sua vida e no espírito do
Opus Dei tem características
originais, levando a usar os
bens terrenos com
desprendimento, e para ajudar
aos outros.

03/10/2019

A pobreza é outra virtude muito
importante, que se reveste na vida de
mons. Escrivá e no espírito do Opus



Dei de características realmente
originais, nem sempre bem
compreendidas. Para um cristão
comum, para um pai ou mãe de
família, a pobreza não é apenas
austeridade ou renúncia; exige
também um testemunho explícito de
amor e serviço, de solidariedade,
como se expõe com certa detenção,
entre outros lugares, em Questões
Atuais do Cristianismo (Entrevistas
com Mons. Escrivá), ns. 110-111. Essa
virtude, em termos laicais, não leva
apenas a estar desprendido, mas a
utilizar as coisas criadas para 
resolver os problemas da vida
humana e estabelecer o ambiente
espiritual e material que facilite o
desenvolvimento das pessoas e das
comunidades. Mas, sem dúvida, o
seu fundamento reside na estrita
sobriedade pessoal. Mons. Escrivá
aludiu muitas vezes ao fato de os seus
anos de Logroño, depois da falência
da empresa paterna, ter sido para ele
uma autêntica escola em muitos



pormenores da vida cotidiana e,
concretamente, da pobreza.

Aprendeu então a enfrentar com
garbo as privações, tornando
agradável a vida aos outros, sem se
queixar do trabalho ou da falta de
serviço doméstico. Ficou-lhe muito
gravado o semblante de seu pai,
cheio de paz e sorridente, que dava
ao lar alegria e serenidade,
reforçando a união da família; e
também se recordava vivamente da
laboriosidade e do sacrifício
generoso de sua mãe e de sua irmã,
que sabiam manter um tom de
distinção no lar, ainda que não
dispusessem dos meios de que
gozavam em Barbastro.

Foi uma pobreza envergonhada,
arrostada com extraordinária
dignidade, que perfilou ainda mais o
agudo engenho do Fundador do Opus
Dei, já que descobria os detalhes com
que seus pais se esforçavam, sem



mesquinhez, por tirar o máximo
proveito de tudo o que possuíam,
para tornar a convivência amável.

Já em Roma, nos anos cinquenta, o
senhor foi testemunha excepcional do
amor à pobreza de mons. Escrivá.

Nunca o vi preocupado ou
interessado em ter algo de pessoal,
porque pensava que era preciso
dedicar todos os meios materiais ao
trabalho apostólico. Por exemplo,
cuidou de ir formando uma boa
biblioteca teológica, filosófica e
jurídica, mas nunca pôs o seu nome
nos livros, e menos ainda escreveu
na margem das páginas ou as
sublinhou: queria que os outros os
utilizassem, sem sentir-se
proprietário.

Quanto aos objetos comuns de asseio
pessoal e aos instrumentos de
trabalho, tinha o imprescindível.
Utilizava uma caneta de ponta grossa
e, posteriormente, uma esferográfica.



Aproveitava o papel ao máximo; e
até cortava os envelopes velhos – se
não continham cartas – a modo de
pequenas fichas, nas quais tomava
notas. Brincava, às vezes, a propósito
do seu costume de escrever no verso
de folhas já usadas: Não escrevo no
refile, porque não é possível!

Para fazer-nos compreender a
necessidade de cuidar das peças do
vestuário, lembrava – como já
mencionei – o comportamento de
alguém que deixava a roupa de
qualquer maneira no quarto: É
verdade que as coisas devem ser
consumidas e gastas, mas sabendo
que não devemos tratá-las mal e
que é necessário fazê-las durar, já
que não são nossas: são um meio
para a nossa santidade e para o
nosso apostolado, porque devemos
utilizá-las como administradores e
não como proprietários que
malbaratam o que possuem.



Admitiu apenas o indispensável para
o seu vestuário. Lembro-me de que,
certa vez, lhe ofereceram um suéter
de lã, e imediatamente o enviou para
o depósito, porque já utilizava um.
Quando lhe comentamos que podia
guardá-lo até que o outro se
estragasse, não concordou: Quereis
que eu deixe de praticar a bendita
pobreza, que nos leva a ter apenas
o necessário e, às vezes, menos do
que o necessário?

Desde que o conheci até 1972, usou
os mesmos óculos que tinha
adquirido em 1940. Trocou os óculos
de sol em 1974, quando lhe
graduaram novamente a vista.
Tinham-lhe sido comprados em 1940
por um membro do Opus Dei, depois
de o ter acompanhado em algumas
viagens durante a primavera e o
verão, quando o sol brilha mais
intensamente. A sua reação inicial
fora chamar-lhe a atenção, por achar
que era um objeto desnecessário.



Depois, com o transcorrer do tempo,
mostrou-se agradecido por aquele
gesto filial e compreendeu que lhe
tinham dado a possibilidade de
trabalhar mais. Não deixou de pedir
perdão àquele seu filho.

Quando rendeu a alma ao Senhor,
não deu absolutamente nenhum
trabalho recolher e guardar os seus
objetos de uso pessoal, pois tinha
apenas o imprescindível.

Como era o seu quarto de dormir?

Havia no seu quarto de dormir
quatro móveis muito baratos: uma
cama de ferro feita por um ferreiro,
que custou exatamente vinte e cinco
mil liras em 1953; um banquinho
armado com tábuas de caixotes de
fruta e forrado por cima com um
tecido modesto, que assim ficou
desde 1952. Por último, um cadeirão
de madeira e uma mesa que estavam
entre a mobília de Villa Tevere,
quando esta foi adquirida. Colocou-



se ao lado um abajur de pé, para que
pudesse trabalhar. Como decoração,
durante muito tempo, não teve senão
uma pequena imagem da Santíssima
Virgem, que depois pôde ser
substituída por um quadro da
Sagrada Família que lhe ofereceram
em Palermo.

Acedeu a que se colocasse no
dormitório um crucifixo de bronze
sobre uma cruz grande de madeira. E
mais tarde trouxeram-se de Madrid
uns azulejos com as palavras: “Afasta
de mim, Senhor, o que me afaste de
ti”.

Depois foi pondo alguns outros
objetos que serviam de
despertadores para se lembrar de
Deus. No aplique de luz que tinha à
cabeceira da cama, colocou um
grande terço com a medalha central
da Virgem de Guadalupe. Instalou
também uns azulejos – cozidos por
um membro do Opus Dei na mufla



usada para as obras – em que se
representa um Sagrado Coração
trespassado por uma flecha, com as
abreviaturas das palavras Iesus
Christus, e debaixo, Deus Homo.

Conservou também, numa tabuinha
muito pobre – das que eram
utilizadas na construção –, uma
estampa de papel com a figura do seu
patrício, São José de Calasanz. Junto
desse quadrinho, colocou uma cruz
de Caravaca, que é uma cruz
metálica com quatro braços, em vez
dos dois habituais, formados por dois
travessões paralelos. Passados anos,
teve debaixo do quadro da Sagrada
Família uma pequena imagem de
Santo Antão – seu patrono –, que um
adeleiro romano lhe deu.

O piso era pobre e gelado. No final da
sua vida, em 1974, mons. Álvaro del
Portillo e eu resolvemos que se
cobrisse com um carpete, para evitar
o frio. Tomamos essa decisão



considerando que era propenso a
contrair infecções dos brônquios,
depois de ter caído mais de uma vez
ao chão. A sua primeira reação, já
que não o tínhamos consultado, para
evitar uma negativa, foi de desgosto
por se ter feito esse gasto pensando
na sua pessoa. Assentiu depois de lhe
termos comentado que tínhamos
agido de acordo com os médicos.

O Fundador do Opus Dei também
dava importância a outras exigências
da pobreza laical, como procurar e
usar adequadamente os meios
necessários, trabalhar com empenho,
aproveitar o tempo a fundo, servir os
outros.

Não se cansou de insistir no reto uso
dos instrumentos materiais, de
cuidar deles para que rendessem ao
máximo e de estarmos, ao mesmo
tempo, alegremente desprendidos.
Presenciei também o rigor com que
exigia o desprendimento: Não



devemos sentir-nos proprietários
nem de um centavo, nem de um
pequeno objeto. Seria ridículo que,
depois de termos entregado a vida
inteira a Deus, nos deixássemos
enredar num capricho ou numa
ninharia.

Em 1951, escutei-lhe algumas das
exigências dessa virtude: Vamos
concretizar alguns sinais da
verdadeira pobreza na nossa Obra:
a) não ter nada como próprio; b)
não ter coisa alguma supérflua; c)
não se queixar quando falta o
necessário; d) quando se trata de
escolher, preferir o mais pobre, o
menos simpático; e) não maltratar
nada do que usamos, nem nos
nossos Centros, nem nos lugares
onde trabalhamos, nem em
qualquer lugar em que nos
encontremos; f) aproveitar o
tempo.



Com incansável constância, repetia: 
Não crieis falsas necessidades: há
muitas coisas que parecem
indispensáveis e, na realidade, não
o são. Em 1950, por exemplo, soube
que se tinham doado dois
automóveis a um Centro do Opus
Dei. Aconselhou imediatamente os
respectivos Diretores a ficar com um,
se precisavam dele, e a vender o
outro para cuidar da expansão do
trabalho naquele lugar. Insistiu-lhes
em que não deviam ter coisas
supérfluas, ainda que fossem
presentes: se nos dão um elefante
branco – disse-lhes –, não o vamos
meter dentro de casa; vendemo-lo
pelo preço que nos derem, porque
não serve para o nosso trabalho
apostólico, e nós devemos utilizar as
coisas da terra para ajudar as almas.
Abrimos mão de tudo o mais, sem
exceção alguma.

Em 1967, na Sede Central, fez-me
uma série de considerações sobre a



pobreza: evitar que as pessoas
deixassem de comer sem motivo; não
perder o tempo trabalhando mal;
saber dominar a falta de paciência
quando um trabalho requer tempo;
não precipitar-se em realizar as
tarefas próprias, pois por elas nos
devemos santificar; aproveitar as
coisas tirando delas o melhor partido
possível; evitar o mau exemplo e, em
contrapartida, pensar que as outras
pessoas haverão de aprender de nós,
se virem as nossas tarefas cotidianas
realizadas com amor de Deus e bem
acabadas; cuidar das pequenas coisas
e não desperdiçá-las, porque podem
ser fonte de um gasto inútil e
constante; pensar na saúde dos
outros, ao preparar as refeições.

Ensinou os membros do Opus Dei a
viver com a responsabilidade de uma
pessoa pobre, que utiliza as coisas
gastando o menos possível. Por isso,
desde o começo, exigiu que cada um,
com o seu trabalho, ganhasse o



necessário para o seu sustento e para
ajudar os apostolados da Obra. Fazia
compreender a todos – aos que
acabavam de vir à Obra e aos mais
antigos – que não podiam
desinteressar-se da grave obrigação
de não ser um fardo, que deviam
contentar-se com o indispensável e
contribuir com total generosidade
para as necessidades apostólicas do
mundo inteiro.

Não parece possível expô-lo aqui
detidamente, mas, como insinuava um
pouco atrás, o sentido laical da
pobreza cristã tem muito a ver com a
dignidade da pessoa humana e
também está na raiz da justiça social.
O Fundador do Opus Dei sublinhou
sempre esses aspectos, como meio
específico de santificação no meio do
mundo.

Inculcou em todos aqueles com quem
se relacionava o cumprimento dos
deveres de justiça: dos pais para com



os filhos; dos filhos para com os pais;
dos estudantes para com a família, a
sociedade e os professores; dos
professores para com a ciência, os
discípulos e a sociedade; das
autoridades para com os súditos,
exercendo o poder em serviço deles;
enfim, de qualquer profissional, pelo
cumprimento bem acabado do seu
trabalho.

Desde a sua juventude, interessou-se
pelos ambientes mais necessitados
ou marginalizados; dedicou-se a
atendê-los pessoalmente quando
começou o seu ministério, e, depois,
ensinou aos que o rodeavam o dever
de se ocuparem dos indigentes, de os
ajudarem a exercer os seus direitos,
para que pudessem alcançar o bem-
estar adequado, acorde com o
desenvolvimento da dignidade
humana. Ao ver a situação dos
operários e trabalhadores rurais, ou
dos que estavam sem trabalho,
fomentou a consciência de que era



preciso proporcionar-lhes moradia,
alimentação, formação profissional
para eles e para os filhos, etc.

Promoveu muitas iniciativas por
intermédio de membros da Obra, em
muitos países do mundo. Por
exemplo, na Prelazia de Yauyos (no
Peru), foram inumeráveis as
atividades promovidas em favor dos
trabalhadores rurais que viviam na
mais incrível miséria e escassez:
escolas em diferentes povoados,
centros para a formação da mulher,
difusão de programas radiofônicos. E
a mesma coisa aconteceu no México,
onde se fez um formidável trabalho
social entre os habitantes dos
diversos vales, contribuindo para a
elevação humana do trabalho e para
a educação dos filhos.

Como consequência do zelo
apostólico do Fundador do Opus Dei,
multiplicaram-se essas iniciativas na
Itália, Portugal, Espanha, França,



Estados Unidos, México, diferentes
países da América do Sul, da Ásia e
da África: transmitia aos seus filhos
do mundo inteiro o seu fervoroso
desejo de que se pusessem em
andamento atividades de promoção
social, para defender a justiça e
colocar os mais necessitados em
condições de viverem com a
dignidade devida à pessoa humana.

Sei de muitas conversas de mons.
Escrivá com dirigentes de empresas
da Espanha, da Itália, Suíça, Portugal,
México, Alemanha, Argentina,
Filipinas, Venezuela, Brasil, etc.;
tratava-se de católicos e não
católicos, nos quais soube despertar
a preocupação positiva por servir a
sociedade. Com grande sentido
catequético, recordava-lhes pontos
fundamentais da doutrina da Igreja e
animava-os a empreender uma
ampla promoção social, com sincera
e generosa dedicação. Esclarecia-lhes
que, para poderem influir entre os



seus iguais e transmitir-lhes as suas
saudáveis preocupações, não era
necessário que mudassem de
ambiente ou de padrão de vida, mas
que deviam fomentar um total
desprendimento das suas riquezas,
sabendo-se administradores dos bens
de Deus.

Insistia-lhes, além disso, em que
tinham a obrigação de pagar a todos
os que deles dependiam com a justiça
e a equidade de quem tem
consciência cristã ou – ao menos –
deseja respeitar a lei natural.
Sublinhava-lhes a responsabilidade
que tinham de cumprir esse dever
cristão precisamente nas suas
empresas e indústrias, já que com
esses negócios – se eram justos –
estavam facilitando emprego e
promoção a milhares e milhares de
pessoas; não podiam tratar os seus
empregados como objetos ou meros
servidores, mas como irmãos que
prestam um trabalho e necessitam do



respeito, da ajuda e de uma justa
retribuição para poderem viver em
condições dignas, eles e as suas
famílias.

Os membros do Opus Dei
comprometem-se a contribuir para a
manutenção dos trabalhos
apostólicos mediante o seu trabalho
profissional, mas conservam o
patrimônio – se o têm –, sobre o qual
decidem com liberdade e
responsabilidade cristãs. Talvez seja
por isso que mons. Escrivá acentuava
tanto a necessidade de se fazer exame
de consciência sobre a virtude da
pobreza.

Certa vez, um pai de família quis
falar com o Fundador do Opus Dei
para lhe pedir contas sobre a
dedicação do seu filho à Obra,
alegando que possuía um grande
patrimônio e desejava saber qual o
destino que se daria a esses bens.
Depois de escutá-lo pacientemente,



mons. Escrivá respondeu-lhe que a
única coisa que lhe interessava
daquele seu filho, se tinha vocação,
era que se empenhasse em alcançar
a santidade própria e a das pessoas
com quem se relacionasse. Quanto ao
patrimônio econômico, além de que
o seu filho tem liberdade para
dispor dele como lhe apeteça, não
me interessa absolutamente nem
um tostão. Por mim, pode fazer, se
quiser, uma praça de touros na sua
cidade natal.

Ouvi-o dizer em várias ocasiões que
aceitou com alegria a Vontade do
Senhor quando – em 1932 – faleceu
um dos primeiros membros do Opus
Dei, Luís Gordon, um dos poucos que
já tinham terminado a carreira
universitária e que estava em
condições de ajudá-lo. Além disso, a
família desse seu filho dispunha de
abundantes meios econômicos e teria
podido contribuir para o
desenvolvimento do trabalho



apostólico com o seu patrimônio e
com donativos provenientes das suas
amizades. Sempre nos explicava que
compreendeu com clareza que assim
Deus lhe fazia ver a necessidade de
estar desprendido das coisas da
terra, até do que humanamente se
encontra à nossa disposição.

Quando evocava esse
desprendimento, não atribuía
nenhum mérito à sua pessoa. E
chegava sempre à mesma conclusão: 
Como o Senhor faz bem as coisas!
Deixava-me ver, de um modo ou de
outro, com constância, que a Obra
era dEle, e que eu deveria realizá-
la contando única e
exclusivamente com Ele, sem
apoiar-me para nada nos meios
humanos. Depois, com bom humor,
acrescentava que a sua mãe lhe
repetia muitas vezes que o Senhor
tinha previsto as coisas
perfeitamente, porque – dizia – “tens
as mãos furadas e, a qualquer um



que te pedisse uma esmola, terias
dado até o último centavo, sem ficar
sequer com o necessário para
sobreviver”.

Devo ressaltar que lutou contra o
perigo do aburguesamento e não
deixou de alertar os seus filhos a esse
propósito, independentemente da
sua situação social ou profissional.
Queria evitar, até no menor detalhe,
que alguém se aburguesasse. Graças
a essa insistência e às disposições
que estabeleceu, os membros do
Opus Dei aprenderam a amar e a
praticar a pobreza, e procuram não
afastar-se do rigor com que foi vivida
desde os primeiros tempos da Obra,
sabendo-se administradores dos bens
do Senhor. Por isso, nas suas
palestras, nas suas meditações,
perguntava-se a si próprio e
perguntava aos outros se estávamos
em condição de responder com
pobreza heroica ao pedido do



Senhor: Redde mihi rationem
villicationis tuae[1].

Para receber as visitas, descia do
segundo andar – onde trabalhava
habitualmente – para o térreo. Como
tinha de ir por lugares que eram
poucos utilizados, acendiam-se as
luzes quando passava e depois
apagavam-se. Um dia, pediu-nos que,
ao invés de acender as luzes,
abríssemos as janelas, pois
economizaríamos o gasto. Nesse
mesmo dia, ao voltar depois de
receber umas visitas, comentou-nos: 
Quando vos dei essa indicação,
pensei: Josemaria, não serás um
pão-duro? Não! Percebo que,
nesses pequenos detalhes,
podemos viver a fineza do homem
que cuida do que é de Deus ou do
que leva a Deus. A vida dos
homens está cheia desses
pequenos esforços, nos quais se
concretiza a realidade da nossa
resposta, vivendo também um



desprendimento de tudo o que
utilizamos.

Não resta dúvida de que esse cuidado
com as pequenas coisas contribuía
também para disfarçar a carência de
meios. Talvez pudesse acrescentar
aqui algum outro episódio.

Enquanto se instalava a Sede Central
do Opus Dei, verifiquei como mons.
Escrivá tirava proveito de tudo para
conseguir um ambiente simpático e
familiar com o indispensável: por
exemplo, fazer um reposteiro com
retalhos de pano velho; visitar os
adeleiros para adquirir coisas
simpáticas que, por pouco preço e
com algum conserto mínimo,
pudessem servir; recolher
fragmentos velhos de objetos
utilizados para colocá-los em vitrines
como lembranças, como elementos
de decoração, etc. Aprendíamos
constantemente a tirar o máximo
partido do que estava em nossas



mãos, sem deixar que nada se
perdesse.

Nunca escrevia numa folha colocada
diretamente sobre a mesa, para não
riscar a madeira; punha por baixo
uma cartolina ou vários papéis, de
modo que a pressão da caneta, do
lápis ou da esferográfica não
deixasse marcas sobre o tampo.
Ensinou-nos assim, aos que
estávamos à sua volta, a não estragar
as mesas. Além disso, insistia, serve
de pequena mortificação e
mantendes a casa com a alegria
própria de um lar cristão, em que,
com todo este conjunto de detalhes
materiais, se vive a caridade
cristã, facilitando o ambiente de
família, e se sente a
responsabilidade de levar adiante
uma casa, evitando gastos
desnecessários. Vi também como
explicava às suas filhas o modo de
enxugar as taças, para evitar que se
quebrassem.



Em 1950, ensinou-me a subir as
escadas, porque eu arrastava um
pouco os pés em cada degrau. Depois
de sugerir-me que podia oferecer a
Deus essa mortificação de levantar e
assentar os pés sem atritá-los,
acrescentou: Além disso, pela
bendita pobreza que vivemos,
gastarás menos os sapatos sem
tanto atrito, estragarás menos os
degraus porque não os riscarás e,
pensando nos outros, evitarás que
as pessoas se desleixem em cuidar
dos lugares onde vivem ou das
coisas que utilizam.

Por essa mesma razão de pobreza,
mandou colocar passadeiras de lona
para cobrir o lugar dos tapetes por
onde se transitava, a fim de que se
estragassem menos; eram tiradas
quando se recebiam visitas e
colocadas de volta quando o
convidado se ia embora. Ensinou-nos
também que os tapetes deveriam ser
mudados de posição com certa



periodicidade, girando-os cento e
oitenta graus, de modo que as áreas
mais protegidas se tornassem lugar
de passagem durante algum tempo,
evitando assim que o tapete se
desgastasse e fosse necessário trocá-
lo num tempo relativamente curto.

Em 1953, cuidei de uma parte das
obras da Sede Central em que se
estavam terminando os últimos
detalhes. De comum acordo com o
eletricista, decidi deixar um pedaço
de fio a descoberto, pois ficaria atrás
de um biombo e não seria visto;
como media dez centímetros, achei
que não tinha importância. Mal
chegou a esse cômodo, mons. Escrivá
chamou-me e disse-me com clareza
que era necessário acabar bem as
coisas, por amor de Deus e por
pobreza. Tinha-se pago ao eletricista
para que fizesse a instalação sem
nenhum fio elétrico à mostra, pois
com o tempo aquele cabo poderia
gastar-se ou enganchar-se em outro



objeto. Além disso, o fato de que não
se visse não constituía desculpa
nenhuma, pois nós trabalhamos para
Deus e devemos fazer tudo pensando
que Ele o contempla.

Também se sabe, enfim, que levava
esse cuidado ao extremo quando se
tratava de coisas relacionadas com o
culto divino.

Sancta sancte tractanda[2]. Escutei-
lhe muitas vezes essas palavras.
Adquiriam nele um significado
profundo, que se traduzia na fé e na
solicitude com que cuidava de tudo o
que se referia diretamente ao culto
de Deus. Esse cuidado – insistia – é
prática do amor a Deus e prática
da virtude da pobreza.

Queria que os objetos litúrgicos
fossem utilizados somente para
aquilo que tinham sido feitos; sem
deixar-se levar pelo perfeccionismo,
punha a máxima diligência nas
coisas que se destinavam ao culto.



Gostava de lembrar que em algumas
Cortes – e mencionava a da
Inglaterra –, antes das cerimônias de
protocolo, se faz um ensaio e se
utilizam os objetos com extremo
cuidado. Acrescentava que com
muito maior razão se devem
preparar bem as cerimônias que se
referem a Deus Nosso Senhor, ainda
que se repitam todos os dias.

Sempre me surpreendeu a sua
reação de dor quando, por ligeireza
ou falta de consideração, se tratavam
os objetos litúrgicos com desleixo. Vi-
o chamar muitas vezes a atenção
quando se deixavam cair as patenas,
ou se colocavam mal os cálices, ou
não se guardavam ordenadamente
os paramentos.

Presenciei também a piedade e a
unção com que limpava e conservava
os vasos sagrados, e a maneira como
ensinava os sacerdotes a purificar os
cálices e as patenas, para não riscar o



dourado nem forçar a copa, para
evitar amolgadelas e para que o pé
não se quebrasse.

Animou milhares de sacerdotes a
velar com especial afeto pela
dignidade, limpeza e qualidade dos
retábulos, de tal maneira –
encarecia-lhes – que os vossos
paroquianos ou as pessoas que
dependem do vosso trabalho
espiritual vejam através dessas
realidades a vossa fé, o vosso
amor, a vossa paixão pelo Senhor.

Em 2 de outubro de 1968,
encontrava-se na Espanha, numa
casa de retiros do sul da Península
chamada Pozoalbero. Era o
aniversário da fundação da Obra e
por isso teve-se a Bênção solene com
o Santíssimo. Era um dia bastante
quente e tinham-se preparado alguns
paramentos emprestados, muito
ricos, mas muito pesados.
Perguntaram-me se era oportuno



utilizá-los, e, pelo calor que fazia,
sugeri que se empregassem os
habituais. Com o seu desejo de
desaparecer, mons. Escrivá
participou da cerimônia escondido
num canto. Quando terminou,
perguntou-nos se não havia
paramentos melhores para esses dias
solenes. Quando lhe respondi que
sim e lhe expliquei o motivo da
minha indicação, sublinhou: A tua
caridade dá-me alegria, mas – 
daqui em diante –, se não houver
alguma razão de verdadeiro peso,
fomenta o esplendor no culto: os
incômodos do calor neste caso
eram mínimos, e todos os
incômodos serão sempre mínimos
ao lado da generosidade que Deus
teve e tem conosco. Não o esqueças
em toda a tua vida, e ensina-o aos
outros: a Deus, devemos dar-lhe
sempre o melhor.



[1] “Presta-me contas da tua
administração”: Lc 16, 2.

[2] “As coisas santas devem ser
tratadas santamente”.

Trecho do livro "Recordações sobre
Monsenhor Escrivá", entrevista de
Salvador Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/desprendido-
das-coisas/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/desprendido-das-coisas/
https://opusdei.org/pt-br/article/desprendido-das-coisas/
https://opusdei.org/pt-br/article/desprendido-das-coisas/

	Desprendido das coisas

