
opusdei.org

Depois de 50 anos
consegui, por fim,
sair da dúvida

Juan Arana é catedrático
emérito de Filosofia na
Universidade de Sevilha. Ao
longo da sua carreira foi
professor convidado da
Universidade de Navarra e
defendeu em múltiplos foros a
compatibilidade entre fé e
razão. Por isso, muitos colegas
admiraram-se quando, no verão
passado publicou o livro
“Teologia para incrédulos” no
que conta o seu caminho até à
fé, que culminou há poucos
anos.



09/11/2021

Como resumiria o seu processo de
conversão?

Há muitos tipos de conversões, mas
para mim são especialmente
significativos dois. Por um lado, a
conversão filosófica, que, de certo
modo, consiste em esclarecer, com as
forças que o homem tem e com as
ajudas que recebe de forma natural –
a sua educação, inteligência, os
dados que vai recolhendo, os mestres
que tem ou os livros que lê as
respostas que se referem a Deus. Mas
não se pode dizer que tenha recebido
alguma graça sobrenatural, ou que
tenha dado o passo em direção a
uma religião verdadeiramente vivida
cem por cento.

Uma segunda conversão seria a
religiosa, que implica receber uma



graça exterior que permite dar esse
passo de assumir não somente que
Deus existe, mas que tem um nome,
Jesus Cristo, cuja vinda está
canalizada através da Igreja católica,
que ele instituiu. Às vezes as duas
juntam-se, outras vezes, uma
esconde a outra.

No meu caso, nunca fui ateu. Desde
os 18 anos tinha muito claro que,
apesar da existência de Deus como
um ser pessoal não se podia
demonstrar como se fosse um
teorema matemático, as provas a
favor são superiores às contrárias.
Mas resisti muito mais à conversão
religiosa. A partir da crise de 68 e da
minha estadia em Madri naqueles
tempos, tinha umas restrições
mentais que não me permitiam dizer
completamente “sim, creio que é
assim”.

Que tipo de dúvidas tinha?

https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Arana


A minha procura foi intelectual. Isso
não significa que negue o que é
afetivo, sentimental, imaginativo,
mas para mim essas dimensões da
vida humana não eram tão
problemáticas. Nasci numa família
feliz, os meus pais gostavam de mim,
tive irmãos… No mundo encontrei
muito mais pessoas boas do que
pessoas más. Também encontrei uma
mulher de quem me enamorei e
estamos juntos há mais de 50 anos. A
minha falha era intelectual.

Quando diria que começou o
processo rumo à fé?

Eu sempre quis sair das minhas
dúvidas, desde muito novo. Aos 20
anos pensei que devia dedicar-me a
resolvê-las, não de uma maneira
tangencial, mas como algo central na
minha vida. E, por isso, estudei
filosofia e fui professor dessa
disciplina. E ainda tive a sorte de que
me pagassem para fazer isso.



E o mais impressionante é que,
depois de 50 anos, consegui
realmente sair da minha dúvida e
passei da incredulidade à fé. De certo
modo, o livro é uma espécie do relato
desse longo processo, não da negação
da fé, mas da falta de sentimento de
alguém que está numa situação de
dúvida e tem de dar todas as
possíveis voltas ao tema. Não para
ter cem por cento de certeza, porque
nunca teremos essa segurança,
sobretudo nas questões realmente
importantes. Mas sim de uma
maneira suficiente para assumir uma
identidade como crente.

Como uma pessoa que, de repente,
tem um palpite do número que vai
sair na loteria e é capaz de apostar
tudo o que tem. Enquanto não for
capaz desse passo de apostar
absolutamente tudo o que se tem
num determinado número, neste
caso em Deus através de Jesus Cristo
e através da Igreja católica, não se



pode dizer que se é cem por cento
crente. Eu só dei esse passo há dois
anos e desde então estou recolhendo
os frutos de uma vida inteira de
trabalho, de dúvidas, de sofrimento e
também de alegrias.

Quanto tempo demorou a escrever
este processo todo?

Este livro não está escrito num dia,
nem num mês. Fui escrevendo-o aos
poucos, ao longo dos últimos vinte
anos. Pouco a pouco, à medida que ia
resolvendo alguma dúvida ou que
tinha alguma experiência, escrevia
um capítulo, aperfeiçoava-o. E assim
foi-se cimentando como se fosse uma
estalactite, até que voltei à prática
dos sacramentos, o passo decisivo
para a religião.

Podemos dizer que se trata de um
livro para ajudar quem não
acredita?



É muito difícil generalizar. Da
mesma maneira que há muitos tipos
de crentes e também há muitos tipos
de ateus e muitos tipos de incrédulos
e de agnósticos. Parece-me dificílimo,
diria impossível, dar uma receita que
possa servir para todos.

Trabalhei praticamente toda a minha
vida numa universidade pública e
num ambiente, o filosófico,
prioritariamente não crente; porque
a maior parte das pessoas que
estudam filosofia não veem a religião
como a primeira alternativa. E, nesse
sentido, sinto-me muito próximo
deles.

Todos temos as nossas dúvidas, as
nossas esperanças e, de alguma
maneira, a nossa fé. Cada um tem de
ir saindo pouco a pouco desse buraco
e ir procurar as certezas essenciais
para poder desenvolver uma
existência com sentido. A procura do
incrédulo é a procura de um sentido



que não encontra, mas que, pelo
menos tem uma certa esperança de
encontrar. Eu diria a qualquer
incrédulo, ou a qualquer ateu, ou a
qualquer pessoa, que não renuncie
às esperanças que tem e que afinal a
coisa não é assim tão dura, tão difícil,
tão negra, tão pessimista como nos
momentos de maior decaimento.

Nietzsche, Marx... A ideia de que os
homens acreditam em Deus para
encontrar a esperança perante os
temores e sofrimentos do mundo
penetrou muito no nosso tempo. O
que o senhor responderia?

Na filosofia dos últimos séculos
parece que a atitude dominante se
inclina para o ateísmo, ou pelo
menos para uma situação de dúvida,
de ceticismo. Inclusive gerou-se uma
atitude, que se chama filosofia da
suspeita, que põe entre parêntesis
qualquer presumível verdade ou
qualquer presumível afirmação.



Creio que essa atitude crítica é boa,
de certo modo, visto que temos de ter
o discernimento para avaliar quando
se trata de uma boa resposta e
quando é una pseudo-resposta. O que
acontece é que não se pode
automatizar e dizer “por sistema
nego tudo o que me é apresentado”.
Há uma hierarquia de suspeitas e de
afirmações.

Eu opino que o interessante da
filosofia é a atitude de confirmar
que, efetivamente, não é que eu
tenha tudo absolutamente claro e
seguro, mas que sou uma pessoa
capaz de apostar. E vou apostar
fortemente pelo que considero que é
mais provavelmente verdadeiro.

O que eu criticaria é a teimosia
intelectual, pôr o “não” à frente. É
melhor estar disposto a comprovar
se o que me apresentam como
verdade resiste às minhas dúvidas e
também resiste à minha indagação.



Quando, honradamente, se mantém
essa atitude de tentar ser um pouco
neutro, por fim começamos a notar
que, por dentro, as coisas não estão
tão fossilizadas, tão imóveis.

Uma bela noite estrelada no campo é
um espetáculo tão maravilhoso, tão
sublime, que nos faz considerar se é
realmente possível que seja assim,
sem mais. Tem de ter um sentido.
Então já não se trata da pergunta de
se há sentido, mas qual é o sentido.
Uma vez que estamos nessa situação,
por fim chegamos à conclusão de que
não estamos sozinhos e de que valeu
a pena fazer essa aposta importante.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/depois-de-50-
anos-consegui-por-fim-sair-da-duvida/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/depois-de-50-anos-consegui-por-fim-sair-da-duvida/
https://opusdei.org/pt-br/article/depois-de-50-anos-consegui-por-fim-sair-da-duvida/
https://opusdei.org/pt-br/article/depois-de-50-anos-consegui-por-fim-sair-da-duvida/

	Depois de 50 anos consegui, por fim, sair da dúvida

