
opusdei.org

Deixar Deus
trabalhar

Transcrição de um
pronunciamento do cardeal
Ratzinger, publicado no
suplemento especial de
L'Osservatore Romano, editado
por ocasião da canonização de
Josemaria Escrivá.

22/10/2002

Sempre chamou-me a atenção o
sentido que Josemaria Escrivá dava
ao nome Opus Dei; uma
interpretação que poderíamos
chamar biográfica e que permite



entender o fundador e a sua
fisionomia espiritual. Escrivá sabia
que devia fundar algo, e ao mesmo
tempo estava convencido de que esse
algo não era obra sua: ele não havia
inventado nada: simplesmente o
Senhor se tinha servido dele e, em
consequência, aquilo não era a sua
obra, mas a Obra de Deus. Ele era
apenas um instrumento através do
qual Deus tinha atuado.

Ao considerar esta atitude vêm-me à
cabeça as palavras do Senhor
recolhidas no evangelho de São João
5,17: “Meu Pai opera sempre”. São
palavras pronunciadas por Jesus no
decorrer de uma discussão com
alguns especialistas em religião que
não queriam reconhecer que Deus
pode trabalhar no dia de sábado. Um
debate ainda aberto e atual, de certo
modo, entre os homens — também
entre os cristãos — do nosso tempo.
Alguns pensam que Deus, depois da
criação, se “retirou” e já não tem



nenhum interesse pelos nossos
assuntos de cada dia. De acordo com
este modo de pensar, Deus não
poderia intervir na trama da nossa
vida cotidiana; no entanto, as
palavras de Jesus Cristo nos indicam
precisamente o contrário. Um
homem aberto à presença de Deus
percebe que Deus trabalha sempre e
que também atua hoje; por isso
devemos deixar que ele entre e que
atue em nós. É assim que nascem as
coisas que descortinam o futuro e
que renovam a humanidade.

Tudo isto nos ajuda a compreender
porque Josemaria Escrivá não se
considerava “fundador” de nada, e
porque se via somente como um
homem que quer cumprir uma
vontade de Deus, secundar essa ação,
a obra — com efeito — de Deus.
Neste sentido, para mim é de grande
importância o teocentrismo de
Escrivá de Balaguer: é coerente com
as palavras de Jesus essa confiança



em que Deus não se retirou do
mundo, porque está atuando
constantemente; e que nos cabe
apenas colocar-nos à sua disposição,
estar disponíveis, sendo capazes de
responder à sua chamada. É uma
mensagem que ajuda também a
superar aquilo que se pode chamar a
grande tentação do nosso tempo: a
pretensão de pensar que, depois do 
big bang Deus se retirou da história.
A ação de Deus não “parou” no
momento do big bang, mas continua
no transcorrer do tempo, tanto no
mundo da natureza como no dos
homens.

O fundador da Obra dizia: eu não
inventei nada; foi Outro quem fez
tudo; eu procurei estar disponível e
servi-lo como instrumento. A palavra
e toda a realidade que chamamos
Opus Dei está profundamente ligada
com a vida do Fundador que, mesmo
procurando ser muito discreto neste
ponto, deu a entender que



permanecia em diálogo constante,
em contato real com Aquele que nos
criou e trabalha por nós e conosco.
Diz-se de Moisés, no livro do Êxodo
(33,11), que Deus falava com ele
“cara a cara, como um amigo fala
com o amigo”. Parece-me que, apesar
do véu da discrição esconder alguns
pequenos sinais, há fundamento
suficiente para poder aplicar muito
bem a Josemaria Escrivá a expressão
“falar como um amigo fala com o seu
amigo”, que abre as portas do mundo
para que Deus possa fazer-se
presente, atuar e transformar todas
as coisas.

Sob esta perspectiva compreende-se
melhor o que significa santidade e
vocação universal à santidade.
Conhecendo um pouco da história
dos santos, sabendo que nos
processos de canonização se procura
a virtude “heróica”, podemos ter,
quase inevitavelmente, um conceito
equivocado da santidade porque



tendemos a pensar: “isto não é para
mim”; “eu não me sinto capaz de
praticar virtudes heróicas”; “é um
ideal alto demais para mim”. Neste
caso, a santidade estaria reservada
para alguns “grandes” cujas imagens
vemos nos altares e que são muito
diferentes de nós, comuns pecadores.
Esta seria uma idéia totalmente
equivocada da santidade, uma
concepção errônea que foi corrigida
— e isto me parece um ponto central
— precisamente por Josemaria
Escrivá.

Virtude heróica não quer dizer que o
santo seja uma espécie de “ginasta”
da santidade, que consegue fazer uns
exercícios inexequíveis para as
pessoas normais. Quer dizer, pelo
contrário, que na vida de um homem
se revela a presença de Deus, e fica
mais patente tudo o que o homem
não é capaz de fazer por si mesmo.
Talvez, no fundo, trate-se de uma
questão terminológica, porque o



adjetivo “heróico” foi com frequência
mal interpretado. Virtude heróica
não significa propriamente que
alguém faz coisas grandes por suas
próprias forças, mas que na sua vida
aparecem realidades que não foi ele
quem fez, porque ele só esteve
disponível para deixar que Deus
atuasse. Em outras palavras, ser
santo não é senão falar com Deus
como um amigo fala com o amigo.
Isto é a santidade.

Ser santo não significa ser superior
aos outros; pelo contrário, o santo
pode ser muito fraco, e ter
numerosos erros na sua vida. A
santidade é o contato profundo com
Deus: é fazer-se amigo de Deus,
deixar que o Outro trabalhe, o Único
que pode fazer realmente com que
este mundo seja bom e feliz. Quando
Josemaría Escrivá fala de que todos
os homens somos chamados a ser
santos, parece-me que no fundo se
está referindo à sua experiência



pessoal, porque nunca fez por si
mesmo coisas incríveis, mas se
limitou a deixar Deus agir. E por isso
nasceu uma grande renovação, uma
força de bem no mundo, ainda que
todas as debilidades humanas
permaneçam presentes.
Verdadeiramente todos somos
capazes, todos somos chamados a
abrir-nos a essa amizade com Deus, a
não nos soltarmos das suas mãos, a
não nos cansarmos de voltar uma
vez e outra ao Senhor, falando com
Ele como se fala com um amigo e
sabendo, com certeza, que o Senhor é
o verdadeiro amigo de todos,
também dos que não são capazes de
fazer por si mesmos coisas grandes.

Por tudo isto compreendi melhor a
fisionomia do Opus Dei: a forte
conexão que existe entre uma
absoluta fidelidade à grande tradição
da Igreja, à sua fé, com desarmante
simplicidade, e a abertura
incondicionada a todos os desafios



deste mundo, seja no âmbito
acadêmico, no do trabalho cotidiano,
na economia, etc. Quem tem essa
vinculação com Deus, quem mantém
essa conversa ininterrupta com Ele,
pode atrever-se a responder a novos
desafios, e não tem medo; porque
quem está nas mãos de Deus, cai
sempre nas mãos de Deus. É assim
que desaparece todo o medo e nasce
a valentia de responder aos desafios
do mundo de hoje.

Card. Joseph Ratzinger //
L’Osservatore Romano

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-
trabalhar/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/

	Deixar Deus trabalhar

