
opusdei.org

De coração a
coração: Evangelizar
numa época de
mudanças (2)

Esta é a missão que o Senhor
nos confia: levar aos outros o
contato com alguém vivo,
deixar entrever, em nossa vida
concreta, que Cristo é real, que
ele pode realmente estar
presente em nossa história, em
nossas relações e em nossas
fraquezas.

21/11/2025



Trata-se de uma das parábolas mais
breves de Jesus e que tem todo o
sabor de sua infância. “O Reino dos
Céus é como o fermento que uma
mulher pega e mistura com três
porções de farinha, até que tudo
fique fermentado” (Mt 13, 33). Na
Nazaré do século I, não havia
padarias; as donas de casa cuidavam
de todo o processo de elaboração do
pão: moer o grão, amassar a farinha,
misturá-la com o fermento e, por fim,
assar a massa no forno. Santa Maria
fazia assim, enquanto os olhos do
Menino Jesus não perdiam nenhum
detalhe[1].

Vinte séculos depois, na outra
margem do Mediterrâneo, um
menino da mesma idade assistia,
durante as férias de verão, com
prazer a esse ritual: “Eu gostava, nas
minhas temporadas de verão,
quando menino, de ver o pão sendo
feito. Naquela época, não pretendia
tirar consequências sobrenaturais:



interessava-me porque as
empregadas me traziam um galo,
feito com aquela massa. Agora me
lembro com alegria de toda a
cerimônia: era um verdadeiro ritual
preparar bem o fermento — uma
pelota de massa fermentada,
proveniente da fornada anterior —,
que se juntava à água e à farinha
peneirada. Feita a mistura e
amassada, cobriam-na com uma
manta e, assim protegida, deixavam-
na repousar até inchar a mais não
poder. Depois, posta em pedaços no
forno, saía aquele pão bom, vistoso,
maravilhoso. Porque o fermento
estava bem conservado e preparado,
deixava-se desfazer — desaparecer
— no meio daquela quantidade,
daquela multidão, que a ele devia a
qualidade e a importância”[2].

Como o fermento

O Reino de Deus é como o fermento.
Para transformar a massa não é



necessário muito fermento: basta
que ele esteja realmente vivo e bem
misturado, a ponto de não se poder
distingui-lo do resto da massa[3].
Então, produz-se esse processo
discreto, aparentemente inócuo, mas
incomparável: a fermentação, que
permite produzir o pão. “Que nosso
coração se encha de alegria
pensando em ser isso: levedo que faz
fermentar a massa (...); chegar a
todos os corações, realizando em
todos o grande trabalho de
transformá-los em pão bom, que seja
a paz – a alegria e a paz – de todas as
famílias, de todos os povos: iustitia, et
pax, et gaudium in Spiritu Sancto;
justiça, paz e gozo no Espírito
Santo”[4].

Com o tempo, São Josemaria se
referiria com muita frequência a
essa parábola do Senhor[5], pois
enxergava nela uma imagem muito
eloquente para descrever o
dinamismo apostólico do Opus Dei:



cristãos perfeitamente integrados à
sociedade, chamados a vivificá-la a
partir de dentro, como fermento[6].
Nesse sentido, embora o mundo
secularizado possa ser visto às vezes
como um ambiente hostil, ele é, na
verdade, o meio natural para o
carisma do Opus Dei. E vice-versa: a
Obra, como um elemento da família
da Igreja, responde especificamente
à necessidade de encarnar a
mensagem cristã em todas as esferas
da vida de um mundo secularizado.

São Josemaria compreendeu desde
bem cedo que a Obra não veio
resolver um problema circunstancial
da sociedade ou da Igreja[7], pois o
mundo sempre precisará do estímulo
divino que o renove em suas
próprias profundezas. Ao mesmo
tempo, esse dom do Espírito Santo à
Igreja não é casual, mas acontece em
um momento de transição de uma
“sociedade cristã” para um mundo de
“missão” apostólica. Em uma época



na qual o cristianismo já não está no
centro da vida cultural e
institucional, a voz mais clara e de
maior credibilidade que podemos
oferecer é a de nossa vida concreta,
vivida com Cristo e junto aos outros.
É o momento de conversas
autênticas, de rostos próximos, de
corações que se abrem. É o momento
de um apostolado que exige a
presença de Jesus por meio de seus
discípulos em todos os cantos do
mundo.

Testemunhas antes que mestres

O homem contemporâneo, como
escreveu São Paulo VI, “O homem
contemporâneo escuta de melhor
boa vontade as testemunhas dos que
os mestres, e se escuta os mestres, é
porque eles são testemunhas”[8]. Este
é um apostolado que parte, mais do
que percebemos, do que vivemos.
Aqui, mais do que respostas ou
argumentos brilhantes, o decisivo é



uma vida com Cristo e a simplicidade
de deixá-la transparecer. São
Josemaria sugeria isso certa vez: “Na
verdade, basta que os deixeis
conversar com vocês”[9]; basta levar o
fogo de Cristo no coração e caminhar
junto com os outros – é esse o sentido
original de conversar – pelo caminho
da vida.

Há uma fome oculta no coração de
muitas pessoas. Uma necessidade de
sentido, de beleza, de verdade que
muitas vezes não se expressa com
palavras religiosas, mas que se faz
sentir no cansaço diário, nas dúvidas,
nas ansiedades e nas fragilidades. É
precisamente aí que podemos entrar
com delicadeza, não como mestres,
mas como companheiros de jornada.
Com humildade, que é “andar na
verdade”[10], contaremos a eles o que
nos sustenta, o que nos dá paz, onde
encontramos força, o que nos faz ter
esperança. Compartilharemos nossa
vida interior, nossa busca e nossa



relação de amizade íntima com o
Senhor, mostrando também — e
talvez principalmente — nossa
vulnerabilidade, pois é nela que
melhor se vê a graça.

“Se procedermos assim, daremos aos
que nos rodeiam o testemunho de
uma vida simples e normal, com as
limitações e defeitos próprios da
nossa condição humana, mas
coerente. E ao perceberem que
somos iguais a eles em todas as
coisas, os outros sentir-se-ão
impelidos a perguntar-nos: Como se
explica a vossa alegria? Donde vos
vêm as forças para vencer o egoísmo
e o comodismo? É então o momento
de lhes descobrir o segredo divino da
existência cristã, de lhes falar de
Deus, de Cristo, do Espírito Santo, de
Maria; o momento de procurar
transmitir, através das nossas pobres
palavras, a loucura do amor de Deus
que a graça derramou em nossos
corações”[11].



De coração a coração

São Josemaria considerava a
amizade o caminho principal da vida
do apóstolo e percebia a força das
relações interpessoais. O apostolado
de “amizade e confidência”[12] implica
querer o bem do outro, querer o bem
que é o outro, construir relações
autênticas e falar com o coração.
“Quando te falo de ‘apostolado de
amizade’, refiro-me à amizade
‘pessoal’, sacrificada, sincera; de tu a
tu, de coração a coração”[13].

Em 2019, o Padre escreveu uma carta
mais extensa para lembrar que a
amizade não é apenas uma parte do
apostolado de um cristão comum,
mas está no núcleo de sua missão. A
amizade não é algo que se pratica,
mas algo que se é: sou amigo, sou
uma mão aberta, um rosto que busca
o encontro em tudo. “Quando uma
amizade é assim, leal e sincera, ela
não pode ser instrumentalizada:



simplesmente um amigo deseja
transmitir ao outro o bem que
experimenta em sua vida.
Normalmente faremos isso sem
perceber, por meio do exemplo, da
alegria e de um desejo de servir que
se expressam em mil pequenos
gestos. No entanto, ‘o valor do
testemunho não significa que se deve
manter em silêncio a palavra. Por
que é que não havemos de falar de
Jesus, contar aos outros que Ele nos
dá a força de viver, que é bom
conversar com Ele, que nos faz bem
meditar as suas palavras?’ A amizade
desemboca assim, naturalmente, na
confidência pessoal, cheia de
delicadeza e respeito à liberdade”[14].

Este estilo apostólico não faz
barulho; costuma passar
despercebido nos jornais, nos
congressos e nos planos pastorais.
Sua discrição não nasce de uma
tendência ao secretismo, mas de uma
realidade mais profunda: o fato



inevitável de que uma parte
essencial da verdadeira história se
forja na vida diária. Uma grande
escritora do século XIX intuiu isso: “o
bem crescente do mundo depende
em parte de atos não históricos; e
que as coisas não estão tão ruins
para você e eu como deveriam estar,
é em parte devido ao número que
viveu fielmente uma vida oculta, e
descansou em tumbas não
visitadas”[15].

Este estilo apostólico, do qual a Igreja
necessita cada vez mais, transforma
o mundo de dentro para fora. Ele vai
devagar, é verdade, mas chega mais
fundo. Ele toca o coração. E o coração
tocado pela graça pode se
desorientar, pode se desviar, mas fica
marcado profundamente. É assim
que os verdadeiros cristãos
normalmente fazem: transmitem de
coração a coração. Cor ad cor
loquitur, o coração fala ao coração,
como dizia o lema cardinalício de



São John Henry Newman. Assim
nasceu a Igreja, com poucos homens
e mulheres transformados pelo
encontro com Jesus. Assim renasce
tantas vezes hoje também, por meio
de conversas simples entre amigos,
palavras sinceras e gestos autênticos,
que indicam uma Presença viva.

Este lento, mas poderoso fluir da
vida de uma pessoa para a outra
deve adaptar seu curso a cada
circunstância. Como em cada época
ao longo da história, temos a
apaixonante tarefa de procurar o
modo de “transmitir, de acordo com
os tempos – adaptando-se à
linguagem dos homens,
compreendendo sua mentalidade – a
mensagem cristã a todas as almas”[16].
Quase sempre se tratará de uma
transmissão pessoal, sem a
necessidade de grandes ações ou
manifestações. “Acredita em mim: o
apostolado, a catequese, de
ordinário, tem de ser capilar: um a



um. Cada homem de fé com seu
companheiro mais próximo. Aos que
somos filhos de Deus, importam-nos
todas as almas, porque nos importa
cada alma”[17].

Os primeiros cristãos “não tinham,
em virtude de sua vocação
sobrenatural, programas sociais nem
humanos a realizar; estavam, porém,
penetrados por um espírito, por uma
concepção da vida e do mundo, que
não podia deixar de ter
consequências na sociedade em que
viviam”[18]. No fundo, esta é a missão
que o Senhor nos confia: ser
testemunhas, não apenas mestres.
Mais do que transmitir uma série de
ensinamentos e princípios morais,
devemos proporcionar aos outros o
contato com alguém vivo. Deixar
entrever, em nossa vida concreta,
que Cristo é real. Que Ele pode
realmente estar presente em nossa
história, em nossas relações e em
nossas fraquezas. É esse contato com



Cristo vivo, com Cristo ressuscitado
que levará uns e outros a perguntar,
como na manhã de Pentecostes: “O
que devemos fazer” (At 2, 37), o que
devo que mudar em minha vida?
Onde posso conhecer mais sobre
Deus? Como posso conhecê-lo
melhor? Então será o momento de
falar, de ensinar, de orientar.

São John Henry Newman, recém
declarado doutor da Igreja por Leão
XIV, dirigia-se assim ao Senhor: “Fica
comigo, e começarei a resplandecer
como Tu, a brilhar tanto, que possa
ser luz para os outros. A luz, Jesus,
virá toda de Ti, nada dela será
minha; serás Tu quem resplandecerá
sobre os outros através de mim.
Brilhando sobre os que me rodeiam,
permite-me louvar-te como te
agrada. Permite-me pregar-te sem
pregar, não com palavras, mas por
meio do meu exemplo, da força de
atração, da influência harmônica de
tudo o que eu fizer da inefável



plenitude do amor que existe por Ti
em meu coração”[19].

É chamativo que quem escreveu e
pregou tanto sobre a fé rezasse dessa
forma. Assim, fica claro que não se
trata de ficar em silêncio: Deus quer
que estejamos preparados para dar a
razão de nossa esperança (cfr. 1 Pe 3,
15); nossas palavras e nossas obras só
serão eficazes se nosso coração
estiver cheio do fogo de Cristo (cfr. Lc
24, 32). Quem for apóstolo deste
modo talvez não veja os frutos
imediatamente, ou não os veja de
forma espetacular. Mas Santa Maria
e São João ao pé da cruz tampouco os
viram, nem São Paulo no cárcere,
assim como muitos cristãos ao longo
da história. E, no entanto,
transformaram o mundo. Porque a
Igreja não renasce por meio de
movimentos de massa, mas pela ação
silenciosa e paciente do fermento,
pela transmissão da vida que temos
dentro de nós. Essa é a grande



responsabilidade que Deus coloca em
nossas mãos. A Igreja, e esta parte da
Igreja que é a Obra, somos cada um
de nós. Por isso, São Josemaria
perguntava aos primeiros: “Se eu
morrer, você continuará com a
Obra?”[20].

[1] Cfr. F. M. William, Vida de Maria, a
Mãe de Jesus, Herder, Barcelona
1982, p. 151.

[2] São Josemaria, Carta 1, n. 5

[3] “Para ser levedo, é necessária uma
condição: que passeis despercebidos.
O levedo não surte efeito se não
penetra na massa, se não se
confunde com ela” (Carta 1, n. 5).
“Uma única coisa deve distinguir-
nos: não nos distinguimos. ´Por isso,
para algumas pessoas que gostam de
chamar a atenção ou de fazer



palhaçadas, somos esquisitos, porque
não somos esquisitos” (Ibid., n. 8).

[4] Ibid., n. 5.

[5] Cfr.por exemplo, Amigos de Deus,
n. 257; Carta 29, nn. 7-8; Forja, n. 973.

[6] Cfr. São Josemaria, Em diálogo com
o Senhor, n. 12.

[7] Cfr. São Josemaria, Instrucción,
19/03/1934, nn. 6, 8, 14.

[8] São Paulo VI, Discurso aos
membros do "Consilium de Laicis", 2
de outubro de 1974: texto original em
francês, em: AAS 66 (1974), pp.
567-570.

[9] São Josemaria, palavras de uma
tertúlia por volta de 1958, anotadas
em P. Rodríguez:“Omnia traham ad
meipsum”. O sentido de João 12, 32
na experiência espiritual de Mons.
Escrivá, Romana 13 (1991/2) p. 349.

https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/


[10] Santa Teresa de Jesus, Castelo
interior ou moradas 6, 10.

[11] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 148

[12] São Josemaria costumava referir-
se assim ao apostolado neste
contexto de amizade que
proporciona a abertura mútua do
coração. Cfr. L. Flamarique, 
‘Amizade’, em Diccionario de San
Josemaria Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013.

[13] São Josemaria, Sulco, n. 191

[14] F. Ocáriz, Carta pastoral,
1/11/2019, n. 18. Cfr. Francisco,
Christus vivit, n. 176.

[15] Eliot, George. Middlemarch: Um
Estudo da Vida Provinciana (p. 705).
Edição do Kindle.

[16] São Josemaria, Carta 6, n. 30.

[17] São Josemaria, Sulco, n. 943

https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/


[18] São Josemaria, Carta 29, n. 22.

[19] São John Henry Newman,
Meditations and Devotions,
Longmans Green & Co, Nova York –
Londres 1907, p. 365.

[20] S. Bernal, Salvador Bernal,
Salvador Bernal, Perfil do Fundador
do Opus Dei, p. 414.

Lorenzo De Vittori

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/de-coracao-a-
coracao-evangelizar-numa-epoca-de-

mudancas-ii/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/de-coracao-a-coracao-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/de-coracao-a-coracao-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/de-coracao-a-coracao-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/de-coracao-a-coracao-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-ii/

	De coração a coração: Evangelizar numa época de mudanças (2)

