
opusdei.org

Dar mais sem ser
heróis

Ser santos é “dar o melhor de
si” e, ao mesmo tempo,
perceber “que no final é sempre
Deus quem faz tudo”. Texto
sobre a santidade que Deus nos
pede.

23/01/2019

O episódio da pesca milagrosa
narrado por são Lucas pode nos
ajudar a descobrir o que o Senhor
pede a cada um de nós. Uma petição
que se resume em uma palavra

https://opusdei.org/pt-br/document/as-pescas-milagrosas/


exigente e muitas vezes
incompreensível: santidade.

Reparemos na vida de Jesus, que, no
momento em que esta passagem do
Evangelho é narrada, é considerado
um mestre famoso, procurado,
ouvido e seguido por muitas pessoas.
Jesus vê dois barcos às margens do
lago de Genesaré. “Ele viu dois
barcos à beira do lago; os pescadores
tinham descido e lavavam as redes.
Subiu num dos barcos, o de Simão, e
pediu que se afastasse um pouco da
terra. Então se sentou e, do barco,
ensinava as multidões. Quando
acabou de falar, disse a Simão:
‘Avança mais para o fundo, e ali
lançai vossas redes para a pesca’.
Simão respondeu: ‘Mestre,
trabalhamos a noite inteira e não
pegamos nada. Mas, pela tua palavra,
lançarei as redes’ ” (Lc 5,2-5).

Como sabemos, a história continua
com uma pesca abundante, mas é



importante observar que Jesus sobe
no barco dos pescadores e os chama,
pergunta-lhes, encoraja-os a fazer
algo maior do que já estavam
fazendo. Ao considerar esta história,
poderíamos pensar: “Sim, eu deveria
fazer mais, mas já é suficiente tentar
sobreviver...”. Uma reação normal,
mas errada. O Senhor não diz: “Você
não fez nem a metade do que tinha
que fazer, agora tem que fazer
mais...”. Jesus sobe no barco porque
Ele quer saber como estamos dentro
do nosso barco: isso é a vocação. É
um chamado para darmos o melhor
de nós mesmos. Curiosamente, nessa
cena, a chamada é feita quando os
pescadores lavam suas redes depois
de terem trabalhado a noite toda sem
sucesso. Isto é, o Senhor chama os
pescadores justamente no momento
em que fracassaram.

O Cardeal Ratzinger, em um artigo
publicado no Observatório Romano
no dia da canonização de São

https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/


Josemaria, em 6 de outubro de 2002,
ressaltou que existe uma ideia errada
sobre o que é a santidade:
“Conhecendo um pouco da história
dos santos, sabendo que nos
processos de canonização se procura
a virtude 'heroica', podemos ter,
quase inevitavelmente, um conceito
equivocado da santidade porque
tendemos a pensar: ‘isto não é para
mim’; ‘eu não me sinto capaz de
praticar virtudes heroicas’; ‘é um
ideal alto demais para mim’. Neste
caso, a santidade estaria reservada
para alguns grandes cujas imagens
vemos nos altares e que são muito
diferentes de nós, comuns pecadores.
Esta seria uma ideia totalmente
equivocada da santidade, uma
concepção errônea que foi corrigida
– e isto me parece um ponto central –
precisamente por Josemaria
Escrivá”.

O esforço atlético pela perfeição



No entanto, sabemos que a santidade
normal e cotidiana não é exclusiva
de São Josemaria: há muitos outros
testemunhos de santidade alcançável
– “a santidade da porta ao lado”,
como o Papa Francisco a chamou na 
Gaudete et exsultate. Com efeito, há
uma concepção muito perigosa do
que é santidade: a santidade
concebida como um esforço atlético
para fazer tudo com a máxima
perfeição. Esta não é a experiência
dos santos, nem é a experiência dos
apóstolos. A chamada deles não se
explica porque eles eram bons ou
porque eles estavam dando o melhor
de si. O santo não é aquele que faz
tudo bem, mas aquele que deixa a
vontade de Deus agir em sua vida.
Por quê? Porque confia nEle.

Portanto, o erro deve ser corrigido
primeiro no nível terminológico,
porque se fala de santidade na vida
cotidiana, de santificação do
trabalho, de uma chamada à



santidade dirigida a todos... Mas “as
palavras são importantes”, e se as
palavras não são compreendidas,
temos um problema. Nós não
podemos presumir que atribuímos o
verdadeiro significado a termos
como bem-aventurado, manso,
santidade, pecado, reconciliação,
eucaristia... Em concreto, a
“santificação” pode ser
erroneamente entendida como uma
espécie de perfeição ética ou mesmo
estética, característica de uma pessoa
infalível (“porque eu aprendi e não
erro mais”).

O Senhor não sobe ao nosso barco
por termos passado a noite
triunfando e pescando com sucesso.
Na verdade, às vezes ele chega nos
momentos de fracasso: “trabalhamos
a noite inteira e não pegamos nada.
Mas, pela tua palavra, lançarei as
redes” (Lc 5, 5). E Pedro lança as
redes novamente, algo que vai
totalmente contra a sua experiência,



porque o pescador sabe que a pesca
deve ser feita de noite. Mas mesmo
sabendo isso, confia mais em Deus do
que em sua própria experiência. Este
é o grande ato de confiança de Pedro,
graças ao qual “... pegaram tamanha
quantidade de peixes que as redes se
rompiam. Fizeram sinal aos
companheiros do outro barco, para
que viessem ajudá-los. Eles vieram e
encheram os dois barcos a ponto de
quase afundarem” (Mt 5,6-7).

Se confiarmos em Deus, acontecem
coisas inesperadas. Santificar o
trabalho, santificar-se na vida diária,
não significa que Deus nos
recompensa porque fazemos tudo
certo e nunca cometemos erros.
Embora não pensemos assim, no
fundo, quando cometemos um ato
mau, por orgulho, inveja ou ciúmes,
muitas vezes vem à nossa cabeça:
“Agora Deus vai me castigar porque
fiz algo de errado”.



Esta concepção da santidade não está
apoiada no evangelho e não é cristã.
Da mesma forma, a santificação da
vida familiar não significa que a
ordem sempre reinará em casa. Uma
mãe ou pai com filhos pequenos ou
adolescentes podem ter a tentação de
pensar: “Se eu santificasse minha
vida cotidiana, meus filhos sempre
estariam bem arrumados, com as
mãos limpas, dentes brancos como
nas propagandas de pasta de
dentes...”. Não! Santificação não é
uma perfeição externa da vida
cotidiana, nem da vida social ou
familiar.

Significa, isso sim, tentar receber as
dificuldades com bom humor,
mesmo quando a bagunça parece
prevalecer. Significa sorrir, mesmo
que tudo no dia corra mal ou o
vivamos num ambiente caótico e
claramente imperfeito.

Os santos foram como nós



Na exortação Gaudete et Exsultate, o
Papa Francisco recorda que “para ser
santo, não é necessário ser bispo,
sacerdote, religiosa ou
religioso” (Gaudete et exsultate, nº
14). A santidade não é para pessoas 
especiais. “Muitas vezes somos
tentados – diz o Papa – a pensar que
a santidade está reservada apenas
àqueles que têm possibilidade de se
afastar das ocupações comuns, para
dedicar muito tempo à oração”.

É claro que não há santidade sem
oração, mas corremos o risco de
pensar (talvez depois de ler a
biografia de um santo ou o resumo
de duas linhas de informação sobre
ele na Wikipédia) que os santos são
pessoas que tiveram frequentes
“arrebatamentos místicos”...

Os santos, pelo contrário, foram
como cada um de nós. Não deixaram
de ter ocupações diárias, não
conseguiram ser santos fugindo da

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.pdf


pressão das mil e uma preocupações
e ocupações que afetam a todos nós.
É graças a elas que eles acudiram à
misericórdia do Senhor. Portanto, a
santidade é procurar estar na
realidade amando os outros,
considerando as pessoas e as
situações como um presente, vendo a
presença de Deus na nossa própria
existência diária. A santidade não é
alcançada apesar da realidade em
que nos encontramos, mas,
precisamente, através da realidade,
que consiste principalmente na
família e no trabalho. É claro que
podem ocorrer situações
extraordinárias, mas em primeiro
lugar, o que importa é a situação em
que nos encontramos.

Cada um lave as próprias redes

A santidade também significa lavar
as redes quando parece que
perdemos o tempo, porque a pesca
não serviu para nada. As redes são as



ferramentas de trabalho para os
apóstolos. Para cada um de nós são
as coisas que usamos habitualmente.
Lavá-las significa mantê-las em
ordem, ou seja, tentar fazer as coisas
com pontualidade e bom senso,
movidos por uma atitude sorridente
enquanto vivemos uma vida normal.
E se me parece que tudo deu errado,
tento manter o bom humor.
Santidade não significa que tudo
correu bem e que consegui sorrir.
Significa que eu tentei e que, depois
de uma noite inteira em que não
pesquei nada, no dia seguinte vou
tentar de novo, com paciência.

Lutar pela santidade significa
também ajudar-nos uns aos outros,
de um barco a outro. Talvez na hora
da pescaria tenhamos percebido
como foi importante lavar as redes,
para elas não rasgarem: esse detalhe
de cuidado das pequenas coisas fez
com que resistissem. E então foi
necessário ajudar o outro barco.



Lutar pela santidade é procurar
ajudar nas necessidades do outro
sem pensar que “agora ele tem que
se virar. Ele tem o barco dele e eu
tenho o meu”.

Lavar as redes e dirigir-se ao outro
barco significa cultivar as virtudes e
qualidades relacionais que ajudam a
pessoa a dar-se bem com os outros,
porque não há santidade trancada
em uma torre de marfim, em um
prédio onde tudo é perfeito e não há
contratempos. Na convivência
cotidiana, ajuda muito falar com
sentido positivo, ainda mais quando
se fala de pessoas, para reconhecer
as coisas boas que fizeram. Em geral,
falar bem dos outros mostra estima,
ajuda a criar esse bom ambiente que
são Paulo recomenda: “rivalizando-
vos em atenções recíprocas” (Rm 12,
10). Isso significa que as pessoas
devem perceber esse amor. Não
podemos amar uma pessoa sem



expressar esse carinho com palavras
ou gestos.

Na mensagem que o Senhor confiou
a são Josemaria, há também outro
aspecto essencial. Santidade na vida
cotidiana não é apenas um chamado
de uma pessoa a uma vida
individual: há algo mais. A chamada
específica é uma vocação pessoal,
uma espécie de “ignição do batismo”,
que nos faz descobrir que a
normalidade da própria vida é uma
chamada e, ao mesmo tempo, uma
missão. É necessário sentir-se
enviado, com a missão de levar luz e
afeto onde cada um vive a sua
própria vida. Não porque eu seja
melhor, mas porque fui chamado.
Não é uma escolha feita em virtude
de uma suposta superioridade, mas
uma missão para a qual o Senhor, em
sua imaginação e bondade
surpreendentes, escolhe-nos e envia-
nos por meio do batismo.



Atrever-se a fazer mais sem ser
heróis

Quando Simão Pedro percebeu o que
aconteceu, isto é, que Jesus subiu a
seu barco depois de um fracasso e
que, então, paradoxal e
milagrosamente, a pesca foi um
sucesso, ele se jogou aos pés de Jesus
dizendo: “Afasta-te de mim, Senhor,
porque sou m pecador!” (Lc 5, 8).
Pedro tem medo. É um sentimento
normal ao perceber que Deus chama.
Se esse encontro fosse uma questão
acadêmica, histórica, se fosse um
objeto de um estudo sobre outra
época ou outras pessoas, ele não teria
medo. Pedro, por outro lado, tem
medo de como a sua vida pode se
transformar. Tem medo porque ele
se sente chamado pessoalmente a
envolver-se, a procurar dar o melhor
de si mesmo, aqui e agora.

Lembro-me de que, em uma reunião
com jovens, o Papa João Paulo II



ouviu um grupo cantando ‘Si può
dare di più’ (Pode-se dar mais), uma
música que ganhou o festival de San
Remo. Imediatamente depois, ele
improvisou um comentário sobre a
música e disse que havia um verso
muito profundo: “‘Pode-se dar mais
sem ser heróis’. Há aqueles que
pensam que para atrever-se a algo
você tem que mostrar já uma virtude
heroica. Mas nem tudo é heroico, o
que conta é a coragem e sempre
podemos atrever-nos a dar mais sem
ser heróis” (São João Paulo II,
Encontro com os jovens do UNIV, 19
de abril de 1987).

Pode-se dar mais sem que isso nos
converta em pessoas diferentes,
distintas do que o Senhor quer que
sejamos. Poderíamos dizer a Ele:
“Você, Senhor, pede para eu ser o que
eu sou, mas sendo a melhor versão
de mim mesmo”. É como quando
sorrimos ao tirar uma foto. Não é
que o sorriso seja falso, mas é que ao

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html


sorrir damos o melhor que temos
dentro. Uma careta é que não seria
autêntica. O sorriso é sempre
autêntico, mesmo que envolva um
esforço, e o Senhor nos pede uma
santidade sorridente. Se pensarmos
bem, todas as pessoas que nos amam
nos imaginam sorrindo, porque esse
é o nosso verdadeiro rosto.

Semanas antes de se tornar João
Paulo I, o Cardeal Luciani, escreveu
que Josemaria Escrivá (que na época
nem sequer tinha sido beatificado)
havia ensinado a transformar o
trabalho em um “sorriso diário”.
Muitas vezes a santidade consiste em
sorrir para os próprios limites, do
cônjuge, do colega, dos amigos...
Enfim, sorrir para a realidade,
porque sabemos que Deus, nosso Pai,
também nos olha com carinho. Não
temos que ser heróis, mas, ao mesmo
tempo – diria são João Paulo II –
podemos fazer mais.

https://opusdei.org/pt-br/article/a-procura-de-deus-no-trabalho-quotidiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-procura-de-deus-no-trabalho-quotidiano/


Jesus entende muito bem o nosso
medo e o de Simão Pedro e diz: “Não
tenha medo”. Pouco antes, podemos
ler um detalhe muito bonito no
Evangelho de Lucas sobre o estado
de espírito do apóstolo: “Ele e todos
os que estavam com ele ficaram
espantados com a quantidade de
peixes que tinham pescado” (Lc 5, 9).
Inclusive Tiago e João, os filhos de
Zebedeu e companheiros de Simão. É
consolador saber que os três
apóstolos mais próximos de Cristo
sentiram medo quando foram
chamados, “ficaram espantados”,
talvez pensando: “Não pode ser, eu
não sou um profeta, não sou um
santo”. Jesus diz a Simão: “Não
tenhas medo! De agora em diante
serás pescador de homens!” (Lc 5,
10). Isto é, a partir de agora você não
terá apenas um emprego, mas
ajudará os outros através da sua
vida, do seu trabalho, da sua
presença. Mas devemos entender
bem este “de agora em diante”, que



não significa “de uma vez por todas”.
Significa que a cada vez que tivermos
medo, o Senhor nos dirá: “Não tenha
medo, de agora em diante... comece
de novo”.

A festa litúrgica de São Josemaria é
no dia 26 de junho. No final de março
de 1975, algumas semanas antes da
sua morte ele celebrou o 50º
aniversário de sua ordenação
sacerdotal e fez uma reflexão
espontânea e improvisada sobre a
sua vida: “Eu quis – dizia – fazer a
soma destes cinquenta anos e saiu-
me uma gargalhada. Eu ri de mim
mesmo e me enchi de agradecimento
a Nosso Senhor, por que foi Ele quem
fez tudo”.

Esta é a santidade a que somos
chamados. Não é a daqueles que
dizem “a partir de agora meu
trabalho, meus relacionamentos,
meus filhos serão como eu digo”, mas
é a santidade daqueles que percebem



que no final é sempre Deus quem faz
tudo.

Ao contemplarmos o chamado dos
apóstolos no Evangelho, é bom
lembrar que Pedro, Tiago e João mais
tarde cometerão muitos erros, mas
que Jesus vai continuar a chamá-los.
O chamado à santidade é diário, não
é de uma vez por todas, mas se
renova todos os dias.

Com exceção de Nossa Senhora, não
há santo que na terra não tenha
experiência do pecado, e o Senhor
não se afasta de seus filhos por este
motivo, não se afasta da nossa casa
porque estamos errados, mas entra
no nosso barco todos os dias. Cabe a
nós acolhê-lo, confiando na promessa
de uma vida cheia de frutos, de uma
bela vida. E vale a pena tentar
responder todos os dias, como Maria:
“Faça-se em mim segundo a tua
palavra” (Lc 1,38).

Por: Carlo de Marchi



Tradução: Mônica Diez

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/dar-mais-sem-
ser-herois/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/dar-mais-sem-ser-herois/
https://opusdei.org/pt-br/article/dar-mais-sem-ser-herois/
https://opusdei.org/pt-br/article/dar-mais-sem-ser-herois/

	Dar mais sem ser heróis

