
opusdei.org

"Dá-Lhe graças por
tudo, porque tudo é
bom"

Agradecer, tanto o que é bom
como o que é ruim, é saber-se
sempre amado por Deus.
Obrigado por estar aqui a meu
lado. Obrigado porque você dá
importância a isso.

24/04/2018

Realizar-se na vida: encontrar o
essencial, apreciar o que vale a pena,
ver o mal chegando, saber passar por
cima do que é irrelevante. “Se a



riqueza é um bem desejável na vida,
há maior riqueza do que a sabedoria,
que realiza tudo?” (Sab 8,5). A
sabedoria não tem preço, todos a
querem para si. É um conhecimento
que não tem nada a ver com as
letras, mas com o sabor, com a
capacidade de perceber qual é o
sabor do bem. Ele é bem expressado
pelo termo sapientia que é a tradução
do grego sophia nos livros
sapienciais. Em seu significado
original, sapientia denota bom gosto,
bom olfato. O homem sábio tem um
paladar para saborear o bom. Da
nobis recta sapere, pedimos a Deus,
com uma antiga oração[1]: faz-nos
saborear o que é bom.

A Escritura apresenta essa sabedoria
como um conhecimento natural, que
brota com facilidade: “é facilmente
vista por aqueles que a amam e
aqueles que a procuram a
encontram. Ela se adianta em
manifestar-se para aqueles que a



desejam. Quem madruga por ela não
se cansa, pois a encontra sentada à
sua porta” (Sab 6,12-14). No entanto,
para adquirir esta conaturalidade é
necessário procurá-la, desejá-la,
madrugar por ela. Com paciência,
com a insistência do salmo: “Oh,
Deus, Tu és meu Deus, de madrugada
te busco, minha alma anseia por ti.
Por ti a minha carne desfalece, em
deserto e em terra seca, sem
água” (Sl 63,2). E essa busca é uma
tarefa para a vida toda. Dessa forma,
a sabedoria também chega com os
anos. A Sabedoria, disse-nos tantas
vezes o Papa, repetindo o Eclesiástico
(cf. Ecc 8,9), é característica dos
anciãos: eles são “a reserva da
sabedoria do nosso povo”[2]. É
verdade que a idade também pode
trazer inconvenientes como o
enraizamento de alguns defeitos de
caráter, alguma resistência a aceitar
as próprias limitações ou
dificuldades para compreender os
jovens. Mas, acima de tudo, costuma



brilhar a capacidade de apreciar, de 
saborear o verdadeiramente
importante. E isso é, no fim das
contas, a verdadeira sabedoria.

São Josemaria referia-se a esta
sabedoria numa ocasião, falando a
um grupo de fiéis da Obra: “Quando
passarem trinta anos, vocês olharão
para trás e ficarão admirados. E
vocês não terão nada mais que fazer
do que terminar a vida agradecendo,
agradecendo...”[3]. O que fica
realmente, ao longo dos anos, são os
motivos de agradecimento. Os
problemas e dificuldades que, em
algum momento, podem nos ter
abalado fortemente, perdem a
nitidez, e passamos a vê-los com
olhos diferentes, até mesmo com um
certo humor. Adquire-se a
perspectiva que permite ver como
Deus vai nos levando, como nos leva
a dar a volta por cima de nossos
erros, como se serve dos nossos
esforços… Aqueles que viveram com



o bem-aventurado Álvaro recordam
a frequência e a simplicidade com
que ele dizia: “graças a Deus”. Essa
convicção de que só temos motivos
de agradecimento, portanto, recolhe
um elemento essencial da verdadeira
sabedoria. Essa sabedoria que Deus
faz crescer na alma daqueles que O
procuram, e podem dizer, mesmo
antes de chegar à velhice: “Tenho
mais discernimento do que os
anciãos, porque guardo os teus
mandamentos” (Sl 119,100).

Tudo é bom

Em meios aos apertos e angústias do
seu esconderijo na Legação de
Honduras, são Josemaria escreveu
em 1937 aos fiéis da Obra que se
encontravam dispersos em Madri:
"Muito ânimo, sim? Procurai que
todos estejam contentes: tudo é para
bem: tudo é bom”[4]. Outra carta,
escrita um mês depois para aqueles
que estavam em Valência, apresenta



a mesma insistência: “Animai-vos.
Alegrai-vos se, por algum motivo
natural, vos entristecestes. Tudo é
para bem”[5].

Tudo é bom, tudo é para bem. Estas
palavras transparecem em dois
textos da Escritura. Por um lado, o 
crescendo da alegria de Deus durante
a criação, que desemboca na
conclusão de que “tudo o que Ele fez
(….) era muito bom” (Gen 1,31). Por
outro lado, aquela máxima de São
Paulo — “todas as coisas cooperam
para o bem daqueles que amam a
Deus” (Rom 8,28) – que São Josemaria
condensou numa exclamação:
“omnia in bonum!” Anos antes, no
Natal de 1931, essas duas fibras da
Escritura se entrelaçaram em uma
anotação que, mais tarde, daria lugar
a um ponto de Caminho. Tudo é bom,
tudo é para bem. É o reconhecimento
pelas coisas boas e a esperança de
que Deus saberá como tirar um bem
daquilo que parece mal.



“Habitua-te a elevar o coração a Deus
em ação de graças, muitas vezes ao
dia. — Porque te dá isto e aquilo.—
Porque te desprezaram.– Porque não
tens o que precisas, ou porque o tens.

Porque fez tão formosa a sua Mãe,
que é também tua Mãe.– Porque criou
o Sol e a Lua e este animal e aquela
planta.— Porque fez aquele homem
eloquente e a ti te fez difícil de
palavra….

Dá-Lhe graças por tudo, porque tudo é
bom”.[6]

Como se pode perceber logo de
entrada, a sequência das razões de
gratidão não segue uma ordem
particular: se tudo é bom, é boa a
primeira coisa que vemos, e a
próxima, e a outra… todas são
motivos de gratidão. “Porque criou o
Sol e a Lua e este animal e aquela
planta”. Olhe para onde quiser, diz
são Josemaria: e você só encontrará
motivos de agradecimento. Reflete-se



nestas linhas, enfim, uma admiração
que transborda diante da bondade
de Deus. Um assombro que recorda o
canto das criaturas de São Francisco,
em que tudo é também motivo de
gratidão: “Seja louvado, meu Senhor,
pela irmã lua e as estrelas (….). Seja
louvado, meu Senhor, pelo irmão
vento e pela brisa, e a nuvem e o céu
sereno, e todo o tempo, para todos
eles dás sustento às Suas criaturas
(…). Louvado seja, meu Senhor, por
aqueles que perdoam por Seu
amor”[7].

“Porque te dá isto e aquilo”. Quantas
coisas Deus nos dá e com que
facilidade nos acostumamos a elas. A
saúde, que é também chamada de “o
silêncio dos órgãos”, talvez seja um
exemplo paradigmático:
normalmente costuma acontecer que
a consideramos garantida, até que o
corpo começa a se fazer notar. E
talvez só então valorizemos, por sua
ausência, o que já tivemos. O



agradecimento consiste aqui, em
parte, em seguir em frente. Em
afinar o ouvido para perceber o
silêncio, a discrição com que Deus
nos dá tantas coisas. “As
misericórdias de Deus nos
acompanham dia a dia. Basta ter um
coração vigilante para poder
percebê-las. Estamos muito
propensos a notar apenas a fadiga
diária (…). Mas se abrimos nossos
corações, então, embora estejamos
submersos, podemos ver
continuamente como Deus é bom
conosco, como Ele pensa em nós,
precisamente nas pequenas coisas,
ajudando-nos assim a alcançar as
grandes”[8].

Pensar que se trata simplesmente da
resposta a uma dívida de gratidão
seria tornar pequeno esse
agradecimento. É muito mais:
precisamente porque consiste em
saborear o bom, agradecer a Deus é 
aproveitar com Ele as boas coisas que



Ele nos dá, porque na companhia das
pessoas amadas, sempre se aproveita
mais. Até mesmo as coisas mais
prosaicas podem ser uma razão para
passarmos bons momentos, para a
diversão. Descobrir a alegria de viver
“no meio das pequenas coisas da
vida cotidiana, em resposta ao
carinhoso convite de nosso Pai Deus:
“Filho, na medida do possível, cuide-
se bem (…). Não se prive de passar
um bom dia” (Si 14,11,14). Quanta
ternura paterna se depreende dessas
palavras!”[9]

Tudo é para bem

Lembrar-se de agradecer as boas
coisas que Deus nos dá já é um
desafio em si mesmo. O que dizer
sobre as coisas menos agradáveis?
“Porque te desprezaram”: porque
nos trataram com frieza, com
indiferença; porque nos
humilharam, porque não
valorizaram nossos esforços…



“Porque você não tem o que precisa
ou porque você tem”. É no mínimo
surpreendente a tranquilidade com a
qual ter e não ter aparecem aqui sob
o mesmo aspecto. É realmente
possível agradecer a Deus pela falta
de saúde, trabalho, tranquilidade?
Agradecer porque não temos tempo
— quantas vezes isso nos faz sofrer
— porque estamos sem vontade, sem
forças, sem ideias, porque isto ou
aquilo não deu certo … Bem, sim:
também — diz São Josemaria —,
agradeça a Deus. Esta atitude leva-
nos de novo às contrariedades pelas
que São Josemaria passou quando
escreveu aquelas cartas da Legação
de Honduras e ao contexto de
sofrimento do qual emergiu a
anotação que deu origem a este
ponto de Caminho[10].

O convite para agradecer o que é
ruim, que aparece de forma mais
explícita, tem a sua origem em uma
anotação de cinco dias antes:



“Paradoxos de uma pequena alma.—
Quando Jesus te enviar
acontecimentos que o mundo chama
bons, chora em teu coração,
considerando a bondade d’Ele e a tua
malícia; quando Jesus te enviar
acontecimentos que o mundo
qualifica de ruins, alegra-te em teu
coração, porque Ele te dá sempre o
que convém, e então é o belo
momento de amar a Cruz”[11].

Apesar da sua proximidade no
tempo, essa consideração foi
colocada outro capítulo de Caminho,
um dos dois que abordam o tema da
infância espiritual. Assim aparece
uma chave a partir da qual se pode
entender o clima espiritual dessa
disposição para dar graças a Deus
“por tudo, porque tudo é bom”.
Sendo a gratidão um sinal da
sabedoria que acompanha a idade e
a proximidade de Deus, ela só
aparece onde há uma atitude de
“abandono esperançoso”[12] nas



mãos de Deus. Uma atitude que São
Josemaria descobriu através do
caminho da infância espiritual: “Já
viste como agradecem as crianças? —
Imita-as dizendo, como elas, a Jesus,
diante do favorável e diante do
adverso: ‘Que bom que és! Que
bom!...’” [13]

Agradecer o que é mau não é,
naturalmente, algo que aconteça
espontaneamente. De fato, a
princípio pode parecer até mesmo
teatral ou ingênuo: como se
estivéssemos negando a realidade,
como se estivéssemos procurando
consolo em ... uma história infantil.
No entanto, agradecer nessas
situações não é deixar de ver, mas
ver além. Resistimo-nos a agradecer
porque percebemos a perda, a
contrariedade, a ruptura. Nossos
olhos ainda estão muito próximos da
terra, como acontece com a criança a
quem parece que o mundo está
afundando porque tropeçou e o seu



brinquedo quebrou ou porque quer
continuar brincando. Naquele
momento, é um pequeno drama, mas
logo depois passa. “Na vida interior,
a todos nos convém ser (…) como
esses pequeninos que parecem de
borracha, que até se divertem com os
seus tombos, porque logo se põem de
pé e continuam com as suas
correrias; e porque também não lhes
falta — quando é necessário - o
consolo de seus pais”.[14]

O agradecimento de que São
Josemaria nos fala não é um tipo de
manto que cobre o desagradável,
como uma mágica, mas um gesto
pelo qual olhamos para o nosso Deus
Pai, que sorri para nós. Isso abre o
caminho para a confiança, um
abandono que coloca a
contrariedade em segundo plano,
embora continue pesando. Ser grato
quando algo nos fere significa
aceitar: “A melhor maneira de
expressar gratidão a Deus e às



pessoas é aceitar tudo com
alegria”[15]. Certamente não será um
grito de alegria que virá em primeiro
lugar, talvez bem o contrário. Mesmo
assim, mesmo que a alma se revolte,
deve agradecer: “Senhor, não é
possível... não pode ser... mas
obrigado”. Aceitar: “Eu gostaria de
ter mais tempo, mais forças...
Gostaria que essa pessoa me tratasse
melhor... Eu gostaria de não ter essa
dificuldade, esse defeito. Mas Você
sabe mais”. Pediremos a Deus que
conserte as coisas como achamos que
deveriam ser, mas com a serenidade
de que Ele sabe o que está fazendo, e
que tira bens de onde só podemos
ver o mal.

Agradecer o que é mau, sempre com
as palavras daquela época "obrigado
por tudo", supõe “crer como creem as
crianças, amar como amam as
crianças, abandonar-se como se
abandonam as crianças...”[16]. Além
da forma particular que esse



abandono assume na vida interior de
cada um, essa atitude delineia a
convicção de que diante de Deus
somos muito pequenos e que as
nossas coisas são assim. E, apesar
disso, são mais importantes para
Deus do que para qualquer outra
pessoa no mundo. Daí aparece, na
realidade, o agradecimento de saber-
se amado: obrigado por estar aqui do
meu lado, obrigado porque isto é
importante para você. No meio da
aparente distância de Deus,
percebemos a sua proximidade:
contemplamo-Lo no meio da vida
cotidiana, porque os problemas
fazem parte da vida cotidiana. Sob as
cordas da adversidade, surge a razão
mais profunda pela qual
agradecemos o que é bom e o que é
mau: obrigado, porque encontro o
Amor em todos os lugares. A
verdadeira razão da ação de graças, a
sua raiz, é que Deus me ama e que
tudo na minha vida são ocasiões de
amar e de saber-me amado.



No sofrimento pelo que nos falta, na
frieza, nas carências, nas
consequências dos nossos erros...
estão escondidas oportunidades de
lembrar, de acordar para o Amor de
Deus. Embora nos custe renunciar a
alguma coisa, embora nos custe
aceitar a dor ou a limitação: afinal de
contas, o que perdemos com isso se
temos o Amor de Deus? “Quem nos
separará do amor de Cristo? A
tribulação, ou a angústia, ou a
perseguição, ou a fome, ou a nudez,
ou o perigo ou a espada?” (Rom 8,35).

É possível, assim, “agradecer por
tudo, porque tudo é bom”. A loucura
cristã de agradecer por tudo tem
origem na filiação divina. Quem
percebeu que tem um pai que o ama
realmente, não precisa de mais nada.
Um bom pai, acima de tudo, se
agradece. Este é o amor de Jesus pelo
seu Pai: Jesus é todo agradecimento,
porque ele recebeu tudo de seu Pai. E
ser cristão é entrar nesse amor, nessa



gratidão: agradeço-Lhe, Pai, porque
sempre me escuta (cf. Jo 11, 41-42).

Não se esqueça de agradecer

“Bendiz, minha alma, ao Senhor, não
esqueça nenhum dos seus
benefícios” (Sl 103,2). Nas Escrituras,
Deus frequentemente nos convida a
nos lembrarmos disso, porque ele
sabe que habitualmente vivemos no
esquecimento, como crianças que
andam por aí com seus brinquedos e
não se lembram de seu pai. Deus
sabe e entende isso. Mas Ele
gentilmente nos atrai para os seus
braços e sussurra de mil maneiras:
lembra-nos. Agradecer também é,
então, uma questão de memória. É
por isso que o Papa fala
frequentemente da “memória
agradecida”.[17]

A disposição de agradecer pelo que
nos contraria, por incrível que
pareça, facilita a que nos lembremos
de agradecer a Deus pelas coisas



agradáveis. Na realidade, a vida
cotidiana nos dá muitas ocasiões
para recordar: um momento para
rezar antes das refeições,
agradecendo a Deus por nos dar algo
para comer. Também, dedicar um
tempo da ação de graças da Missa ou
de nossa oração pessoal para
agradecer coisas comuns da vida,
para descobrir o que elas têm de
extraordinárias: um emprego, um
teto, pessoas que nos amam.
Agradecer as alegrias dos outros, ver
um dom de Deus, e outro, e outro,
nas pessoas que nos prestam um
serviço... Há também momentos em
que a vida nos oferece uma centelha
de beleza: um lindo pôr do sol, uma
atenção inesperada para conosco,
uma agradável surpresa... São
ocasiões de ver, entre as fibras, às
vezes um pouco cinzentas da vida
cotidiana, a cor do Amor de Deus.

Há muitos séculos as culturas do
mundo veem no avanço do dia para



a noite uma imagem da vida. A vida
é como um dia e um dia é como a
vida. Por essa razão, se a gratidão é
típica da sabedoria daqueles que
viveram muito, como é bom
terminar o dia agradecendo. Ao
parar na presença de Deus para
avaliar a nossa jornada, Deus
agradecerá que lhe agradeçamos
tantas coisas, “etiam ignotis”[18]:
também aquelas que não
conhecemos. E, inclusive, que lhe
peçamos perdão, com a confiança
das crianças, por não termos
agradecido o suficiente.

Por: Carlos Ayxelà

Tradução: Mônica Diez

[1] Oração “Veni Sancte Spiritus”,
recolhida no Missal Romano, Missa
votiva do Espírito Santo (A), oração
coleta.



[2] Francisco, Audiência, 4-III-2015.

[3] São Josemaria, anotações de uma
reunião familiar, 21/01/1955, citado
em Crónica, VII-55, p. 28 (AGP,
biblioteca, P01).

[4] São Josemaria, Carta, 17/05/1937,
citada em Caminho, ed. comentada,
comentário ao n. 268.

[5] São Josemaria, Carta, 15/06/1937;
citada em Ibid.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 268. A
anotação original corresponde ao dia
28 de dezembro de 1931.

[7] São Francisco, Cântico das
criaturas, em Fontes Franciscanas, n.
263.

[8] Bento XVI, Homilia, 15-IV-2007.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 4.



[10] Cf. Caminho, edição comentada,
comentário aos nºs. 267 e 268.

[11] Caminho, n. 873. A anotação
original é de 23 de dezembro de
1931.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[13] Caminho, n. 894. O texto parte
também de uma anotação de 23 de
dezembro de 1931.

[14] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 146.

[15] Santa Teresa de Calcutá,El amor
más grande, Urano, Barcelona 1997,
p. 51.

[16] Santo Rosário, Ao Leitor. Este
texto pertence ao manuscrito
original que são Josemaria redigiu
“de un tirón” (de uma vez) durante a
novena à Imaculada de 1931; cfr.



edição crítico-histórica, fac-símiles e
fotografias, n. 4.

[17] Cfr. p. ex. Francisco, Evangelii
gaudium, n. 13; Homilia, 18/06/2017;
Homilia, 12/12/2017.

[18] São Josemaria, “En las manos de
Dios” (2/10/1971), En diálogo con el
Señor, edição crítico-histórica, Rialp,
2017, p. 307.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/da-lhe-gracas-
por-tudo-porque-tudo-e-bom/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/da-lhe-gracas-por-tudo-porque-tudo-e-bom/
https://opusdei.org/pt-br/article/da-lhe-gracas-por-tudo-porque-tudo-e-bom/
https://opusdei.org/pt-br/article/da-lhe-gracas-por-tudo-porque-tudo-e-bom/

	"Dá-Lhe graças por tudo, porque tudo é bom"

