
opusdei.org

Cultivar a
interioridade na era
digital

Ligações, mensagens, tweets,
alertas... telefones e
computadores alteraram o
nosso acesso à realidade. Como
conseguir que sejam uma ajuda
para o nosso dia a dia ao
serviço de Deus e dos outros?

02/12/2014

As novas tecnologias aumentaram o
volume de informação que
recebemos em cada instante e talvez



hoje já não nos surpreenda que nos
cheguem em tempo real notícias de
lugares longínquos. Estar informado
e ter dados do que acontece é cada
vez mais fácil. Surgem, no entanto,
novos desafios, e especialmente este:
como gerenciar os recursos
informáticos?

O aumento da informação disponível
impõe a cada um de nós a
necessidade de cultivar uma atitude
reflexiva, isto é, ter a capacidade de
discernir as informações que
valiosas, daquelas que não o são. Às
vezes é complicado, pois “a
velocidade da informação supera a
nossa capacidade de reflexão e
discernimento, e não permite uma
expressão equilibrada e correta de si
mesmo” [1]. A isso se junta o fato de
que as tecnologias de informação nos
oferecem uma grande quantidade de
estímulos que demandam a nossa
atenção (mensagens de texto,
imagens, música), é evidente o risco



de nos acostumarmos a dar uma
resposta imediata, sem ter em conta
a atividade que estávamos
realizando nesse momento.

O silêncio faz parte do processo
comunicativo, porque facilita
momentos de reflexão que
permitirão assimilar aquilo que se
capta e dar uma resposta adequada
ao interlocutor: “escutamo-nos e
conhecemo-nos melhor a nós
mesmos, nasce e aprofunda-se o
pensamento, compreendemos com
maior clareza o que queremos dizer
ou aquilo que ouvimos do outro,
discernimos como exprimir-nos”[2].

Na vida cristã, o silêncio tem um
papel importantíssimo, pois é
condição para cultivar uma
interioridade que permite ouvir a
voz do Espírito Santo e secundar as
suas moções. São Josemaria
relacionava o silêncio, a fecundidade
e a eficácia[3], e o Papa Francisco



pediu orações “Para que os homens e
mulheres do nosso tempo, tantas
vezes mergulhados num ritmo
frenético de vida, redescubram o
valor do silêncio e saibam ouvir Deus
e os irmãos”[4]. Como conseguir esta
interioridade, num ambiente
marcado pelas novas tecnologias?

A virtude da temperança, uma
aliada

O fundador do Opus Dei indica uma
experiência com a qual é fácil
identificar-se: “Os assuntos fervem
na minha cabeça nos momentos
mais inoportunos...”, dizes. Por
isso te recomendei que tratasse de
conseguir uns tempos de silêncio
interior..., e a guarda dos sentidos
internos e externos”[5]. Para
conseguir um recolhimento que leve
a envolver as potências na tarefa que
realizamos, e assim poder santificá-
la, é preciso exercitar-se na guarda
dos sentidos. E isto aplica-se de modo



especial ao uso dos recursos
informáticos, que ‒ como todos os
bens materiais ‒ devem ser
empregados com moderação.

A virtude da temperança é uma
aliada para conservar a liberdade
interior ao cicular pelos ambientes
digitais. Temperança é espírito
senhoril[6], porque ordena as
nossas inclinações para o bem no uso
dos instrumentos com que contamos.
Leva a agir de maneira que se
empreguem retamente as coisas,
porque lhes damos o valor justo, de
acordo com a dignidade de filhos de
Deus.

Se quisermos acertar na escolha de
aparelhos eletrônicos, na contratação
de serviços, ou mesmo ao utilizar um
recurso informático gratuito, é lógico
que consideremos a sua atração ou
utilidade, mas também é lógico
verificar se corresponde a um estilo
temperado de vida: isto leva-me a



aproveitar mais o tempo, ou vai me
causar distrações inoportunas? As
funcionalidades adicionais justificam
uma nova compra, ou é possível
continuar utilizando o aparelho que
já possuo?

O ideal da santidade implica ir além
do que é meramente lícito ‒ posso…
‒ para perguntar-se: isto me
aproxima mais de Deus? Dá muita luz
aquela resposta de São Paulo aos de
Corinto: “Tudo me é permitido, mas
nem tudo convém. Tudo me é
permitido, mas eu não me deixarei
dominar por coisa alguma”[7]. Esta
afirmação de autodomínio do
Apóstolo ganha nova atualidade,
quando consideramos alguns
produtos ou serviços informáticos
que, ao provocar uma recompensa
imediata ou relativamente rápida,
estimulam a repetição. Saber pôr um
limite ao seu uso evitará fenômenos
como a ansiedade ou, em casos
extremos, uma espécie de



dependência. Pode servir-nos neste
campo aquele breve conselho: 
Acostuma-te a dizer que não[8],
atrás do qual se encontra uma
chamada a lutar com sentido
positivo, como o próprio São
Josemaria explicava: Porque desta
vitória interna sai a paz para o
nosso coração, e a paz que levamos
para os nossos lares – cada um, ao
seu – e a paz que levamos à
sociedade e ao mundo inteiro[9].

O uso das novas tecnologias
dependerá das circunstâncias e
necessidades próprias. Por isso, neste
âmbito cada um ‒ ajudado pelo
conselho dos outros ‒ deve encontrar
a sua medida. Deve-se sempre
perguntar se o uso é moderado. As
mensagens, por exemplo, podem ser
úteis para manifestar proximidade a
um amigo, mas se fossem tão
numerosas que implicassem
interrupções contínuas no trabalho
ou no estudo, provavelmente,



estaríamos caindo na banalidade e
na perda de tempo. Neste caso, o
autodomínio ajudará a vencer a
impaciência e a deixar a resposta
para mais tarde, de modo que
possamos ocupar-nos de uma
atividade que exigia concentração,
ou, simplesmente, prestar atenção a
uma pessoa com quem estávamos
conversando.

Certas atitudes ajudam a viver a
temperança neste campo. Por
exemplo, conectar o acesso às redes a
partir de uma hora determinada,
fixar um número de vezes por dia
para olhar para a conta de uma rede
social ou para ver o correio
eletrônico, desligar os dispositivos à
noite, evitar o seu uso durante as
refeições e nos momentos de maior
recolhimento, como são os dias
dedicados a um retiro espiritual. A
Internet pode consultar-se em
momentos e locais apropriados, de
forma a não se colocar numa



situação de navegar pela internet
sem um objetivo concreto, com o
risco de encontrar conteúdos que
contradizem uma postura cristã da
vida ou, pelo menos, perder o tempo
com trivialidades.

O convencimento de que as nossas
aspirações mais elevadas estão além
das satisfações rápidas que um click
poderia nos dar, dá sentido ao
esforço por viver a temperança.
Através desta virtude, forjamos uma
personalidade sólida e a vida
recupera então os matizes que a
intemperança esbate. Ficamos em
condições de nos preocuparmos
com os outros, de compartilhar
com todos as coisas pessoais, de
nos dedicarmos a tarefas
grandes[10].

O valor do estudo

O hábito do estudo, que ordena o
desejo de chegar a metas nobres,
costuma relacionar-se com a



temperança. São Tomás caracteriza a
virtude da studiositas como um
“certo entusiasmante interesse por
adquirir o conhecimento das
coisas”[11], que implica a superação
da comodidade e da preguiça.
Quanto mais intensamente a mente
se aplicar em algo pelo fato de tê-lo
conhecido, tanto mais se desenvolve
regularmente o seu desejo de
aprender e de saber.

O desejo de saber é enriquecedor
quando se põe ao serviço dos outros
e contribui para cultivar um reto
amor ao mundo, que nos impulsiona
a seguir a evolução das realidades
culturais e sociais em que nos
movemos e que queremos levar para
Deus. Mas isto é diferente de viver
para o exterior, dominado por uma
curiosidade que se manifestaria, por
exemplo, na ânsia de estar
informados de tudo ou de não querer
perder nada. Essa atitude
desordenada acabaria por conduzir à



superficialidade, à dispersão
intelectual, à dificuldade para
cultivar o convívio com Deus, à
perda do interesse apostólico.

As novas tecnologias, ao ampliarem
as fontes de informação disponíveis,
são uma ajuda valiosa no estudo de
assuntos tão variados como um
projeto de pesquisa acadêmica, a
escolha de um local para as férias
com a família, etc. No entanto,
existem também várias formas de
desordem do apetite ou desejo de
conhecimento: uma pessoa pode
abandonar um determinado estudo
que constitui para ela uma obrigação
e começar “outra pesquisa menos
proveitosa”[12]. Por exemplo,
quando a atenção se centra na
resposta a uma mensagem ou à
última atualização, em vez de se
concentrar no estudo ou no trabalho.

A curiosidade desmedida, que São
Tomás caracterizava como uma



“inquietação errante do espírito”[13],
pode conduzir à acídia: uma tristeza
do coração, um peso da alma que não
consegue responder à sua vocação
que exige pôr atenção e esforço no
convívio com o próximo e com Deus.
A acídia é compatível com certa
agitação da mente e do corpo, mas
que só reflete a instabilidade
interior. Por outro lado, o hábito do
estudo mantém o vigor na hora de
trabalhar e de se relacionar com os
outros, dá eficácia ao tempo que
gasto e, ainda, ajuda pra poder
apreciar as atividades que exigem
um esforço mental.

Proteger os tempos de silêncio

A temperança prepara o caminho
para a santidade, pois constrói uma
ordem interior que permite
empregar a inteligência e a vontade
naquilo que se tem entre mãos: 
Queres de verdade ser santo? -
Cumpre o pequeno dever de cada



momento; faz o que deves e está no
que fazes[14]. Para receber a graça
divina, para crescer em santidade, o
cristão tem de que entrar naquela
atividade que é a sua matéria de
santificação.

As novas tecnologias favorecem a
superficialidade? Dependerá, sem
dúvida, do modo como se utilizem.
No entanto, é necessário estar
prevenido contra a dissipação: 
Deixas que os teus sentidos e
potências bebam em qualquer
charco. - E depois andas desse
jeito: sem firmeza, dispersa a
atenção, adormecida a vontade e
desperta a concupiscência[15].

Evidentemente, quando se cede à
dissipação por um emprego
desordenado do telefone ou da
internet, a vida de oração encontra
obstáculos para o seu
desenvolvimento. No entanto, o
espírito cristão leva a conservar a



calma enquanto nos movemos com
desenvoltura nas diversas
circunstâncias da vida moderna: os
filhos de Deus, temos de ser
contemplativos: pessoas que, no
meio do fragor da multidão, sabem
encontrar o silêncio da alma em
colóquio permanente com o
Senhor[16].

São Josemaria salientava que o
silêncio é como que o porteiro da
vida interior[17], e nesta linha
encorajava os fiéis que vivem no
meio do mundo a ter momentos de
maior recolhimento, compatíveis
com um trabalho intenso. Dava
especial importância à preparação
da Santa Missa. Num ambiente
penetrado pelas novas tecnologias, os
cristãos sabem encontrar tempos
para o trato com Deus, onde os
sentidos, a imaginação, a
inteligência, e a vontade podem se
recolher. Como o profeta Elias,
descobrimos o Senhor não no ruído



dos elementos e no ambiente, mas 
num sussurro de brisa suave[18].

O recolhimento que abre espaço ao
colóquio com Jesus Cristo exige
deixar em segundo plano outras
atividades que reclamam a nossa
atenção. A oração pede que nos
desliguemos do que nos possa
distrair e, com frequência, será
oportuno que esse desligar seja físico,
desativando as notificações de um
dispositivo, fechando os programas
em execução ou, eventualmente,
desligando o equipamento. É o
momento de dirigir o olhar para o
Senhor, e deixar nas Suas mãos o
resto.

Por outro lado, o silêncio leva a estar
atento aos outros e reforça a
fraternidade, para descobrir pessoas
que necessitam de ajuda, de
caridade e de carinho[19]. Numa
época em que contamos com
recursos tecnológicos que parecem



empurrar-nos para encher o nosso
dia de iniciativas, de atividades, de
ruído, é bom fazer silêncio fora e
dentro de nós. Neste sentido, ao
refletir sobre o papel dos meios de
comunicação social na cultura atual,
o Papa Francisco convidou a
“recuperar um certo sentido de
pausa e calma. Isto requer tempo e
capacidade de fazer silêncio para
escutar. (…) Se estamos
verdadeiramente desejosos de
escutar os outros, então
aprenderemos a ver o mundo com
olhos diferentes e a apreciar a
experiência humana tal como se
manifesta nas várias culturas e
tradições”[20]. O esforço para formar
uma atitude pessoal de escuta, e a
promoção de espaços de silêncio,
abre-nos aos outros e, de modo
especial, à ação de Deus nas nossas
almas e no mundo.

J.C. Vásconez ‒ R. Valdés



[1] Francisco, Mensagem para a
Jornada Mundial das comunicações
sociais, 24-I-2014.

[2] Bento XVI, Mensagem para
Jornada Mundial das comunicações
sociais, 24-I-2012.

[3] Cf. Sulco, nn. 300 e 530.

[4] Francisco, Intenção geral para o
apostolado da oração para setembro
de 2013.

[5] Sulco, n. 670.

[6] Amigos de Deus, n. 84.

[7] 1 Cor 6, 12.

[8] Caminho, n. 5.

[9] S. Josemaria, Apontamentos
tomados numa tertúlia, 28-X-1972.

[10] Amigos de Deus, n. 84.



[11] São Tomás, S. Th.II-II, q. 166, a. 2
ad 3.

[12] São Tomás, S. Th.II-II, q. 167, a. 1
resp.

[13] São Tomás, De Malo, q. 11, a. 4.

[14] Caminho, n. 815.

[15] Caminho, n. 375.

[16] Forja, n. 738.

[17] Caminho, n. 281.

[18] Cfr.1 Re 19, 11-13.

[19] Questões atuais do cristianismo,
96

[20] Francisco, Mensagem para a
XLVIII Jornada Mundial das
comunicações sociais, 24 de janeiro
de 2014.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/cultivar-a-
interioridade-na-era-digital/

(29/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/cultivar-a-interioridade-na-era-digital/
https://opusdei.org/pt-br/article/cultivar-a-interioridade-na-era-digital/
https://opusdei.org/pt-br/article/cultivar-a-interioridade-na-era-digital/

	​Cultivar a interioridade na era digital

