
opusdei.org

Cruz e ressurreição
no trabalho

«Queres de verdade ser santo? –
Cumpre o pequeno dever de
cada momento: faz o que deves
e está no que fazes». Assim
resumia São Josemaria o
caminho que se deve seguir
para santificar o trabalho
diário. Reproduzimos um novo
artigo da série sobre o trabalho.

18/04/2022

Com a luz recebida de Deus, São
Josemaria compreendeu
profundamente o sentido do trabalho



na vida do cristão, chamado a
identificar-se com Cristo no meio do
mundo. Os anos de Jesus em Nazaré
se lhe apresentavam cheios de
significado ao considerar que, em
suas mãos, «o trabalho, e um
trabalho profissional semelhante
àquele que desenvolvem milhões de
homens no mundo, converte-se em
tarefa divina, em trabalho redentor,
em caminho de salvação»[1].

A consciência de que o cristão, pelo
Batismo, é filho de Deus e partícipe
do sacerdócio de Jesus Cristo levava-
o a contemplar no trabalho de Jesus
o modelo da nossa tarefa
profissional. Um modelo vivo que se
há de plasmar em nós, não
simplesmente um exemplo que se
imita. Mais do que trabalhar como
Cristo, o cristão está chamado a
trabalhar em Cristo, unido
vitalmente a Ele.



Portanto, nos interessa contemplar
com muita atenção a ocupação do
Senhor em Nazaré. Não basta um
olhar superficial. É preciso
considerar a união de sua tarefa
diária com a entrega da sua vida na
Cruz e com a sua Ressurreição e
Ascensão aos Céus, porque só assim
poderemos descobrir que seu
trabalho – e o nosso, na medida em
que estamos unidos a Ele – é
redentor e santificador.

Em Nazaré e no Calvário

O homem foi criado para amar a
Deus, e o amor se manifesta no
cumprimento da sua Vontade, com
obediência de filhos. Mas o homem
desobedeceu desde o início, e pela
desobediência entraram a dor e a
morte no mundo. O Filho de Deus
assumiu a nossa natureza para
reparar pelo pecado, obedecendo
perfeitamente à Vontade divina com
sua vontade humana. Pois como pela



desobediência de um só homem todos
foram constituídos pecadores, assim
também pela obediência de um só
todos serão constituídos justos (Rom
5, 19).

O Sacrifício do Calvário é a
culminação da obediência de Cristo
ao Pai: fez-se obediente até a morte, e
morte de cruz (Fil 2, 8). Ao aceitar
livremente a dor e a morte, o que há
de mais contrário ao desejo natural
da vontade humana, Cristo
manifestou de modo supremo que
não veio para fazer a Sua vontade,
mas sim a Vontade dAquele que O
enviou (cf. Jo 6, 38; Lc 22, 42). Mas a
entrega do Senhor na sua Paixão e
morte de Cruz não é um ato isolado
de obediência por Amor. É a
expressão suprema de uma
obediência plena e absoluta, que
esteve presente ao longo de toda a
sua vida, com manifestações diversas
em cada momento: Eis que venho



para fazer, ó Deus, a tua Vontade!
(Heb 10, 7; Sal 40 8-9).

Aos doze anos, quando Maria e José o
encontram entre os doutores no
Templo depois de três dias de busca,
Jesus lhes responde: Não sabíeis que é
necessário que eu esteja nas coisas de
meu Pai (Lc 2, 49)? O Evangelho não
volta a dizer mais nada da sua vida
oculta, salvo que obedecia a José e a
Maria – era-lhes submisso (Lc 2, 51) –
e que trabalhava: era o carpinteiro
(cf. Mc 6, 3; cf. Mt 13, 55).

No entanto, as palavras de Jesus no
Templo iluminam os anos de Nazaré.
Indicam que, quando obedecia a seus
pais e quando trabalhava, estava nas
coisas de seu Pai, cumpria a vontade
divina. E assim como ao ficar no
Templo não se recusou a sofrer
durante três dias – três, como no
Tríduo Pascal –, porque conhecia o
sofrimento dos seus pais, que o
procuravam aflitos, também não



recusou as dificuldades que trazia
consigo o cumprimento do dever no
trabalho e em toda a vida ordinária.

A obediência de Nazaré não era uma
obediência menor, mas a mesma
disposição interior que O levou a dar
a vida no Calvário. Uma obediência
com todas as energias humanas, uma
identificação plena com a vontade
divina em cada momento. No
Calvário, Ele a manifestou
derramando todo o seu Sangue; em
Nazaré, entregando-o dia a dia, gota
a gota, no trabalho de artesão que
constrói instrumentos para o cultivo
do campo e úteis para as casas.

«Era o faber, filius Mariae, o
carpinteiro, filho de Maria (Mc 6, 3).
E era Deus; e estava realizando a
redenção do gênero humano; e
estava a atrair a si todas as coisas (Jo
12, 32)»[2]. Não é possível entender o
valor redentor da vida de Jesus se a
separamos da Cruz, se não



compreendemos que no trabalho
ordinário cumpria perfeitamente a
Vontade de Deus Pai, por Amor, com
a disposição de consumar a sua
obediência no Calvário.

Por isso mesmo, quando chega o
momento supremo do Gólgota, o
Senhor oferece toda a sua vida,
também o trabalho de Nazaré: a Cruz
é a última pedra da sua obediência.
Como a chave de um arco numa
catedral: aquela pedra que não só se
apoia nas outras, mas também man‐
tém com seu peso a coesão delas.
Assim também o cumprimento da
Vontade divina na vida ordinária de
Jesus possui toda a força da
obediência da Cruz; e, ao mesmo
tempo, culmina nesta, sustenta-a, e
por meio dela se eleva ao Pai em
sacrifício redentor por todos os
homens.

Cumprimento do dever



Se alguém quiser vir atrás de Mim,
negue-se a si mesmo, tome a sua cruz
e siga-me (Lc 9, 23). Seguir a Cristo no
trabalho diário é cumprir aí a
Vontade divina com a mesma
obediência de Cristo: usque ad
mortem, até a morte (Fil 2, 8). Isso
não significa só que o cristão deve
estar disposto a morrer antes de
pecar. É muito mais. Em cada
momento tem de procurar morrer
para a própria vontade, entregando o
que há de próprio no seu querer para
fazer própria a vontade de Deus.

Na sua vontade humana, Jesus tem
como algo próprio as inclinações
boas e retas da nossa natureza, e as
oferece ao Pai no Horto das Oliveiras
quando reza: não se faça a minha
vontade, mas a Tua (Lc 22, 42). Em
nós, no entanto, a vontade própria é
também egoísmo, o amor
desordenado a nós mesmos. Isso o
Senhor não trazia dentro de si, mas
tomou sobre os ombros na Cruz, para



nos redimir. Da nossa parte, com a
graça, podemos oferecer a Deus a
luta por amor contra o egoísmo que,
sim, se aninha nos nossos corações.
Para nos identificarmos com a
Vontade divina, cada um tem que
chegar a dizer, como São Paulo: estou
crucificado com Cristo (Gal 2, 19). «É
preciso dar-se de todo, é preciso
negar-se de todo: o sacrifício tem que
ser holocausto»[3]. Não se trata de
prescindir de ideias e projetos
nobres, mas de ordená-los sempre ao
cumprimento da Vontade de Deus.
Ele quer que façamos render os
talentos que nos concedeu. A
obediência e o sacrifício da própria
vontade no trabalho consistem em
realizá-lo para a glória de Deus e
para o serviço dos outros, não por
vanglória e interesse próprio.

E como Deus quer que usemos os
nossos talentos? O que temos de
fazer para cumprir a sua Vontade no
nosso trabalho? Podemos responder



à pergunta de maneira breve, desde
que entendamos bem tudo o que a
resposta implica: Deus quer que
cumpramos nosso dever. «Queres de
verdade ser santo? – Cumpre o
pequeno dever de cada momento: faz
o que deves e está no que fazes»[4].

A Vontade de Deus se manifesta nos
deveres da vida ordinária. Por sua
natureza, o cumprimento do dever
exige submeter a própria vontade ao
que se deve fazer, e isso é
constitutivo da obediência de um
filho de Deus. É não tomar como
norma suprema de conduta o
próprio gosto, ou as inclinações, ou o
que agrada, mas sim o que Deus
quer: que cumpramos nossos
deveres.

Quais? O próprio trabalho é um
dever assinalado por Deus desde o
princípio, e por isso devemos
começar lutando contra a preguiça.
Depois, esse dever geral se concretiza



para cada um na profissão que
realiza – de acordo com a sua
vocação profissional, que faz parte
da vocação divina[5]–, com obrigações
específicas. Entre elas, as exigências
gerais de moral profissional,
fundamentais na vida cristã, e outras
que derivam das circunstâncias de
cada um.

O cumprimento desses deveres é a
Vontade de Deus, porque Ele cria o
homem para que este, trabalhando,
aperfeiçoe a criação[6], e isso supõe,
no caso dos fiéis correntes, realizar
as atividades temporais com
perfeição, de acordo com as suas leis
próprias, e para o bem das pessoas,
da família e da sociedade: bem que
se descobre com a razão e, de modo
mais seguro e pleno, com a razão
iluminada pela fé viva, a fé que opera
pela caridade (Mc 6, 3). Portar-se
assim, realizando a Vontade de Deus,
é ter boa vontade. Em algumas
ocasiões isso pode exigir heroísmo, e



certamente se requer em todo o caso
o heroísmo no cuidado das coisas
pequenas de cada dia. Um heroísmo
que Deus bendiz com a paz e a
alegria do coração: paz na terra aos
homens de boa vontade (Lc 2, 14); os
mandamentos do Senhor alegram o
coração (Sal 19 [18], 9).

O ideal cristão de cumprimento do
dever não é o da pessoa cumpridora
que desempenha estritamente suas
obrigações de justiça. Um filho de
Deus tem um conceito muito mais
amplo e profundo do dever.
Considera que o próprio amor é o
primeiro dever, o primeiro
mandamento da Vontade divina. Por
isso, procura cumprir por amor e
com amor os deveres profissionais de
justiça; mais ainda, excede-se nesses
deveres, sem considerar, não
obstante, que está exagerando no
dever, porque Jesus Cristo entregou
sua vida por nós. Por ser este amor –
a caridade dos filhos de Deus – a



essência da santidade, compreende-
se que São Josemaria ensine que ser
santo se resume a cumprir o dever
de cada momento.

O valor do esforço e da fadiga

«O trabalho em si não é uma pena,
nem uma maldição ou um castigo:
aqueles que falam assim não leram
bem a Sagrada Escritura»[7]. Deus
criou o homem para que lavrasse e
cuidasse da terra[8], e somente depois
do pecado lhe disse: com o suor do
teu rosto comerás o pão (Gen 3, 19). A
pena do pecado é a fadiga que
acompanha o trabalho, não o
trabalho em si mesmo, e a Sabedoria
divina converteu essa pena em
instrumento de redenção. Assumi-la
é, para nós, parte integrante da
obediência à Vontade de Deus.
Obediência redentora, no
cumprimento diário do dever.

Com mentalidade plenamente laical,
exercitais esse espírito sacerdotal, ao



oferecer a Deus o trabalho, o
descanso, a alegria e as
contrariedades da jornada, o
holocausto de vossos corpos rendidos
pelo esforço do serviço constante.
Tudo isso é hóstia viva, santa,
agradável a Deus: este é o vosso culto
racional (Rom 12, 1)[9].

Um cristão não evita o sacrifício no
trabalho, não se irrita perante o
esforço, não deixa de cumprir seu
dever por desânimo ou para não se
cansar. Vê a cruz de Cristo nas
dificuldades, e ela dá sentido
redentor à sua tarefa, a cruz que
«está pedindo uns ombros que
carreguem com ela»[10]. Por isso o
fundador do Opus Dei dá um
conselho de comprovada eficácia:

Antes de começares a trabalhar, põe
sobre a tua mesa, ou junto aos
utensílios do teu trabalho, um
crucifixo. De quando em quando,
lança-lhe um olhar... Quando chegar



a fadiga, hão de fugir-te os olhos para
Jesus, e acharás nova força para
prosseguires no teu empenho[11].

Um filho de Deus também não se
deixa abater por conta dos fracassos,
nem deposita toda a sua esperança e
complacência nos triunfos humanos.
O valor redentor do seu trabalho não
depende das vitórias terrenas, mas
sim do cumprimento amoroso da
Vontade de Deus. Não se esquece de
que Jesus cumpre em Nazaré a
Vontade divina trabalhando
ativamente, mas que é na Cruz que
consuma sua obediência, padecendo.
O ápice do não se faça a minha
vontade, mas a Tua (Lc 22, 42) não
consiste em realizar tal ou qual
projeto humano, mas sim em
padecer até a morte, com um
abandono absoluto em seu Pai Deus
(cf. Lc 23, 46; Mt 27, 46). Por isso
temos de compreender que, mais do
que com aquilo que fazemos – ou
seja, com nossos trabalhos e



iniciativas –, podemos corredimir
com Cristo por aquilo que padecemos
quando Deus permite que o jugo
suave e a carga leve da Cruz (cf. Mt
11, 30) em nossa vida se faça mais
patente.

São Josemaria nos ensina esta lição
de santidade em que transparece a
sua própria experiência: Mas não
esqueçamos que estar com Jesus é,
certamente, topar com a sua Cruz.
Quando nos abandonamos nas mãos
de Deus, é frequente que Ele nos
permita saborear a dor, a solidão, as
contradições, as calúnias, as
difamações, os escárnios, por dentro
e por fora: porque quer moldar-nos à
sua imagem e semelhança, e tolera
também que nos chamem loucos e
que nos tomem por néscios. É a hora
de amar a mortificação passiva [...]
[12].

E nesses tempos de purificação
passiva, penosos, fortes, de lágrimas



doces e amargas que procuramos
esconder, precisaremos meter-nos
dentro de cada uma das Feridas
Santíssimas: para nos purificarmos,
para nos deliciarmos com o Sangue
redentor, para nos fortalecermos.
Faremos como as pombas que, no
dizer da Escritura, se abrigam nas
fendas das rochas durante a
tempestade (cf. Cant 2, 14).
Ocultamo-nos nesse refúgio para
achar a intimidade de Cristo: e
vemos que o seu modo de conversar
é afável e o seu rosto formoso (cf.
Cant 2, 14)[13].

A luz da Ressurreição

Depois de escrever que Jesus Cristo
se fez obediente até a morte, e morte
de cruz (Fil 2, 8), São Paulo
prossegue: E por isso Deus o exaltou
(Fil 2, 9). A exaltação do Senhor, a
sua Ressurreição e Ascensão ao Céu, 
onde está sentado à direita de Deus (1
Pe 3, 22; cf. Mt 26, 64; Heb 1, 13; 10,



12), são inseparáveis da sua
obediência na Cruz e lançam, junto
com esta, uma intensa luz sobre o
trabalho de Jesus em Nazaré e sobre
a nossa tarefa diária.

A vida de Jesus em Nazaré é humana
e divina, e não apenas humana: vida
do Filho de Deus feito homem. Ainda
que só depois da Ressurreição será
vida imortal e gloriosa, já na
Transfiguração manifestará por um
momento uma glória oculta durante
os anos na oficina de José. Aquele a
quem vemos trabalhar como
carpinteiro, cumprindo seu dever
com suor e fadiga é o Filho de Deus
feito homem, cheio de graça e de
verdade, que vive na sua
Humanidade Santíssima uma vida
nova, sobrenatural: a vida segundo o
Espírito Santo. Aquele que vemos se
submeter às exigências do trabalho e
obedecer a quem tem autoridade, na
família e na sociedade, para
obedecer assim à Vontade divina, é o



que vemos ascender aos Céus com
poder e majestade, como Rei e
Senhor do Universo. A sua
Ressurreição e a sua Ascensão aos
céus nos permitem contemplar que o
trabalho, a obediência e as fadigas de
Nazaré são um sacrifício custoso,
mas nunca obscuro ou triste, mas
luminoso e triunfante, como uma
nova criação.

Assim como Cristo foi ressuscitado
dentre os mortos para a glória do Pai,
assim também nós caminhemos numa
vida nova (Rom 6, 4). Também nós
podemos viver no meio da rua
endeusados, pendentes de Jesus o dia
todo[14], porque Deus, ainda que
estivéssemos de fato mortos pelo
pecado, deu-nos vida em Cristo – é por
graça que haveis sido salvos –, e com
Ele nos ressuscitou e nos fez sentar
nos céus por Cristo Jesus (Ef 2, 5-6).
Deus exaltou a Humanidade
Santíssima de Jesus Cristo por sua
obediência, para que nós vivamos



essa vida nova, guiada pelo Amor de
Deus, morrendo ao amor próprio
desordenado. Assim, pois, se haveis
ressuscitado com Cristo, buscai as
coisas do alto, onde Cristo está
sentado à direita de Deus. Saboreai as
coisas de cima, não as da terra. Pois
haveis morrido, e vossa vida está
escondida com Cristo em Deus (Col 3,
1-3).

Se no trabalho cumprimos nossos
deveres por amor e com amor à
Vontade divina, custe o que custar,
Deus nos exalta com Cristo. Não só
ao final dos tempos: já agora nos
concede um penhor da glória pelo
dom do Espírito Santo (cf. 2 Cor 1, 22;
5, 5; Ef 1, 14). Graças ao Paráclito,
nosso trabalho se converte em algo
santo, nós mesmos somos
santificados, e o mundo começa a ser
renovado.

E, graças à luz que, emanando da
Ressurreição do mesmo Cristo,



penetra dentro de nós, descobrimos
sempre no trabalho um vislumbre da
vida nova, do novo bem, um como
que anúncio dos céus novos e da nova
terra (2 Pe 3, 13; At 21, 1), os quais
são participados pelo homem e pelo
mundo. [...] Patenteia-se nesta cruz,
no que nela há de penoso, um bem
novo, o qual tem o seu princípio no
mesmo trabalho[15].

Com a obediência da cruz e a alegria
da Ressurreição – a nova vida
sobrenatural –, no cumprimento
amoroso da Vontade de Deus no
trabalho, há de estar presente o
senhorio da Ascensão. Recebemos o
mundo por herança, para plasmar
em todas as realidades temporais o
querer de Deus. Todas as coisas são
vossas, vós sois de Cristo, e Cristo de
Deus (1 Cor 3, 22-23).

Essa é a fibra do amor redentor de
um filho de Deus, o tom
inconfundível de seu trabalho.



Ocupa-te dos teus deveres
profissionais por Amor; leva a cabo
todas as coisas por Amor, insisto, e
verificarás – precisamente porque
amas, ainda que saboreies a
amargura da incompreensão, da
injustiça, do desagradecimento e até
do próprio fracasso humano – as
maravilhas que o teu trabalho
produz. Frutos saborosos, sementes
de eternidade![16]

«Em união com o sacrifício da
Missa»

O sacrifício da Cruz, a Ressurreição e
a Ascensão do Senhor aos Céus
constituem a unidade do Mistério
Pascal, passagem da vida temporal à
eterna. O trabalho de Cristo em
Nazaré é redentor e santificador pela
unidade com esse mistério.

Essa realidade se reflete na vida dos
filhos de Deus graças à Santa Missa,
que «não só faz presente o mistério
da paixão e morte do Salvador, mas



também o mistério da
ressurreição»[17]. «Este sacrifício é tão
decisivo para a salvação do gênero
humano que Jesus Cristo o realizou e
só voltou ao Pai depois de nos ter
deixado o meio para participar dele,
como se estivéssemos estado
presentes»[18].

Graças à Missa, podemos fazer que
nosso trabalho esteja impregnado de
obediência até à morte, pela nova
vida da Ressurreição e pelo domínio
que temos sobre todas as coisas
através de sua Ascensão como
Senhor dos Céus e da terra. Não
somente oferecemos nosso trabalho
na Missa, como também podemos
converter o nosso trabalho em Missa.

Todas as obras dos homens se fazem
como em um altar, e cada um de vós,
nessa união de almas contemplativas
que é vossa jornada, diz de algum
modo a sua missa, que dura vinte e
quatro horas, na espera da missa



seguinte, que durará outras vinte e
quatro horas, e assim até o fim de
nossa vida[19].

Assim somos em nosso trabalho
«outros Cristos, o próprio Cristo»[20].

[1] Josemaria Escrivá, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 55.

[2] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 14.

[3] Josemaria Escrivá, Caminho, n.
186.

[4] Idem, n. 815.

[5] Cf. Josemaria Escrivá, Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivá, n. 60.

[6] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
302.



[7] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 47.

[8] Cf. Gen 2, 15.

[9] São Josemaria Escrivá, Carta,
6.5.1945, n. 27.

[10] Josemaria Escrivá, Caminho, n.
277.

[11] Josemaria Escrivá, Via Sacra, 5ª
edição, Quadrante, São Paulo, 2003,
XI estação, ponto 5.

[12] Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, n. 301

[13] Idem, n. 302.

[14] Cf. Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 8.

[15] São João Paulo II, Laborem
exercens, n. 27.

[16] Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, n. 68.



[17] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, 17.4.2003, n. 14.

[18] Idem, n. 11.

[19] Notas de uma meditação,
19.3.1968, citado em Mons. Javier
Echevarría, Carta Pastoral, 1.11.2009.

[20] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 106.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/cruz-e-
ressurreicao-no-trabalho/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/cruz-e-ressurreicao-no-trabalho/
https://opusdei.org/pt-br/article/cruz-e-ressurreicao-no-trabalho/
https://opusdei.org/pt-br/article/cruz-e-ressurreicao-no-trabalho/

	Cruz e ressurreição no trabalho

