
opusdei.org

Cristo presente nos
cristãos - Homilia de
São Josemaria para a
Páscoa

"Cristo vive. Esta é a grande
verdade que enche de conteúdo
a nossa fé." Homilia
pronunciada por São Josemaria
no domingo da Ressurreição e
publicada em É Cristo que
passa.

19/04/2025

Cristo vive. Esta é a grande verdade
que enche de conteúdo a nossa fé.



Jesus, que morreu na cruz,
ressuscitou, triunfou da morte, do
poder das trevas, da dor e da
angústia. Não temais, foi a invocação
com que um anjo saudou as
mulheres que se dirigiam ao
sepulcro. Não temais. Vindes buscar
Jesus Nazareno, que foi crucificado. Já
ressuscitou; não está aqui. Haec est
dies quam fecit Dominus, exsultemus
et laetemur in ea: este é o dia que o
Senhor fez, alegremo-nos.

O tempo pascal é tempo de alegria,
de uma alegria que não se restringe a
esta época do ano litúrgico, mas que
habita sempre no coração do cristão.
Porque Cristo vive. Não é Cristo uma
figura que passou, que existiu num
tempo e que se retirou, deixando-nos
uma lembrança e um exemplo
maravilhosos.

Não. Cristo vive. Jesus é o Emmanuel:
Deus conosco. A sua Ressurreição
revela-nos que Deus não abandona



os seus. Pode a mulher esquecer-se do
fruto do seu ventre, não se
compadecer do filho de suas
entranhas? Pois ainda que ela se
esquecesse, eu não me esquecerei de
ti , tinha Ele prometido. E cumpriu a
sua promessa. Deus continua a achar
suas delícias entre os filhos dos
homens.

Cristo vive na sua Igreja. “Digo-vos a
verdade: a vós convém que eu vá,
porque, se não for, o Consolador não
virá a vós. Mas, se for, eu vo-lo
enviarei”. Tais eram os desígnios de
Deus: Jesus, morrendo na Cruz, dava-
nos o Espírito de Verdade e de Vida.
Cristo permanece na sua Igreja: nos
seus sacramentos, na sua liturgia, na
sua pregação e em toda a sua
atividade.

De modo especial, Cristo continua
presente entre nós nessa entrega
diária que é a Sagrada Eucaristia. Por
isso, a Missa é o centro e a raiz da



vida cristã. Em todas as Missas está
sempre o Cristo Total, Cabeça e
Corpo. Por Cristo, com Cristo e em
Cristo. Porque Cristo é o Caminho, o
Medianeiro; nEle encontramos tudo;
fora dEle, a nossa vida fica vazia. Em
Jesus Cristo, e instruídos por Ele,
atrevemo-nos a dizer - audemus
dicere - Pater noster, Pai nosso.
Atrevemo-nos a chamar Pai ao
Senhor dos céus e da terra.

A presença de Jesus vivo na Hóstia
Santa é a garantia, a raiz e a
consumação da sua presença no
mundo.

Cristo vive no cristão. A fé diz-nos
que o homem em estado de graça se
encontra endeusado. Somos homens
e mulheres, não anjos. Seres de carne
e osso, com coração e paixões, com
tristezas e alegrias. Mas a divinização
repercute no homem inteiro, como
uma antecipação da ressurreição
gloriosa. Cristo ressuscitou dentre os



mortos e constituiu-se como primícias
dos defuntos; porque, assim como por
um homem veio a morte, por um
homem devia vir a ressurreição dos
mortos. Assim como em Adão todos
morrem, assim também em Cristo
todos serão vivificados.

A vida de Cristo é a nossa vida,
conforme Jesus prometera aos seus
Apóstolos na Última Ceia: Todo
aquele que me ama observa os meus
mandamentos, e meu Pai o amará, e
viremos a ele, e nele faremos a nossa
morada. O cristão deve, pois, viver
segundo a vida de Cristo, tornando
próprios os sentimentos de Cristo, de
tal maneira que possa exclamar com
São Paulo: Non vivo ego, vivit vero in
me Christus , não sou eu que vivo; é
Cristo que vive em mim.

Jesus Cristo, fundamento da vida
cristã

Quis recordar, embora brevemente,
alguns dos aspectos dessa vida atual



de Cristo - Iesus Christus heri et hodie,
ipse et in saecula , Jesus Cristo ontem
e hoje, o mesmo pelos séculos - por
nela se achar o fundamento de toda a
vida cristã. Se olharmos à nossa volta
e considerarmos o curso da história
da humanidade, observaremos
progressos e avanços. A ciência deu
ao homem maior consciência do seu
poder. A técnica domina a natureza
em maior grau que em épocas
passadas e permite que a
humanidade sonhe com um nível
mais alto de cultura, de vida material
e de unidade.

Talvez alguns se sintam inclinados a
matizar esse quadro, recordando que
os homens sofrem agora injustiças e
guerras, inclusive piores que as do
passado. Não lhes falta razão. Mas,
por cima dessas considerações,
prefiro recordar que, na ordem
religiosa, o homem continua a ser
homem e Deus continua a ser Deus.
Neste terreno, o cume do progresso



já se verificou: é Cristo, Alfa e Ômega,
princípio e fim.

Na vida espiritual, não existe uma
nova época a atingir. Já está tudo
dado em Cristo, que morreu, e
ressuscitou, e vive, e permanece para
sempre. Mas é preciso unirmo-nos a
Ele pela fé, deixando que a sua vida
se manifeste em nós, de maneira a
podermos dizer que cada cristão é
não já alter Christus, outro Cristo,
mas ipse Christus, o próprio Cristo!

Instaurare omnia in Christo, é o lema
que São Paulo dá aos cristãos de
Éfeso informar o mundo inteiro com
o espírito de Jesus, colocar Cristo na
entranha de todas as coisas. Si 
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum , quando for levantado
ao alto sobre a terra, tudo atrairei a
mim. Cristo, com a sua encarnação,
com a sua vida de trabalho em
Nazaré, com a sua pregação e
milagres pelas terras da Judéia e da



Galiléia, com a sua morte na Cruz,
com a sua Ressurreição, é o centro da
Criação, Primogênito e Senhor de
toda a criatura.Nossa missão de
cristãos é proclamar essa realeza de
Cristo, anunciá-la com a nossa
palavra e as nossas obras. O Senhor
quer os seus em todas as
encruzilhadas da terra. Chama
alguns ao deserto, para que se
desentendam dos avatares da
sociedade dos homens e com o seu
testemunho recordem aos demais
que Deus existe. Confia a outros o
ministério sacerdotal. Mas quer a
grande maioria dos homens no meio
do mundo, nas ocupações terrenas.
Estes cristãos devem, pois, levar
Cristo a todos os ambientes em que
desenvolvem as suas tarefas
humanas: à fábrica, ao laboratório,
ao cultivo da terra, à oficina do
artesão, às ruas das grandes cidades
e aos caminhos de montanha.



Gosto de recordar a este propósito o
episódio da conversa de Cristo com
os discípulos de Emaús. Jesus
caminha ao lado daqueles dois
homens que perderam quase toda a
esperança, a tal ponto que a vida
começa a parecer-lhes sem sentido.
Compreende a sua dor, penetra em
seus corações, comunica-lhes um
pouco da vida que nEle habita.
Quando, ao chegarem à aldeia, Jesus
faz menção de continuar viagem, os
dois discípulos detêm-no e quase o
obrigam a ficar com eles.
Reconhecem-no depois, ao partir o
pão; o Senhor, exclamam, esteve
conosco. Então disseram um para o
outro: Não é verdade que sentíamos o
coração abrasar-se dentro de nós,
enquanto nos falava pelo caminho e
nos explicava as Escrituras?. Cada
cristão deve tornar Cristo presente
entre os homens; deve viver de tal
modo que à sua volta se perceba o 
bonus odor Christi , o bom odor de
Cristo; deve agir de tal modo que,



através das ações do discípulo, se
possa descobrir o rosto do Mestre.

O cristão sabe-se enxertado em Cristo
pelo Batismo; habilitado a lutar por
Cristo, pela Confirmação; chamado a
atuar no mundo pela participação na
função real, profética e sacerdotal de
Cristo; transformado numa só coisa
com Cristo pela Eucaristia,
sacramento da unidade e do amor.
Por isso, como Cristo, deve viver de
rosto voltado para os outros homens,
olhando com amor para todos e cada
um dos que o rodeiam, para a
humanidade inteira.

A fé leva-nos a reconhecer Cristo
como Deus, a vê-lo como nosso
Salvador, a identificar-nos com Ele,
agindo como Ele agiu. O
Ressuscitado, depois de tirar o
Apóstolo Tomé de suas dúvidas,
mostrando-lhe as chagas, exclama: 
Bem-aventurados os que não me
viram e creram. E São Gregório



Magno comenta: Aqui fala-se de nós
de um modo particular, porque nós
possuímos espiritualmente Aquele a
quem não vimos corporalmente. Fala-
se de nós, mas com a condição de que
as nossas ações estejam de acordo
com a nossa fé. Não crê
verdadeiramente senão aquele que na
sua conduta põe em prática o que crê.
Por isso diz São Paulo daqueles que
da fé só possuem palavras: professam
conhecer Deus, mas negam-no com as
obras.

Não é possível separar em Cristo o
seu ser de Deus-Homem da sua
função de Redentor. O Verbo se fez
carne e veio à terra ut omnes
homines salvi fiant , para salvar todos
os homens. Com todas as nossas
misérias e limitações pessoais, somos
outros Cristos, o próprio Cristo,
chamados também a servir a todos
os homens.É necessário que ressoe
muitas vezes aquele mandamento
que continuará a ser novo através



dos séculos. Caríssimos - escreve São
João -, não pretendo escrever-vos um
mandamento novo, mas um
mandamento antigo, que recebestes
desde o começo; o mandamento
antigo é a palavra divina que ouvistes.
E, não obstante, eu vos digo que o
mandamento de que vos falo é um
mandamento novo, que é verdadeiro
em si mesmo e em vós, porque as
trevas desapareceram e brilha já a luz
verdadeira. Quem diz estar na luz, e
aborrece seu irmão, está ainda em
trevas. Quem ama o seu irmão mora
na luz e nele não existe escândalo.

O Senhor veio trazer a paz, a boa
nova, a vida, a todos os homens. Não
apenas aos ricos, nem apenas aos
pobres. Não apenas aos sábios, nem
apenas à gente simples. A todos. Aos
irmãos que somos, pois somos filhos
de um mesmo Pai Deus. Não existe,
pois, senão uma raça: a raça dos
filhos de Deus. Não existe mais do
que uma cor: a cor dos filhos de



Deus. E não existe senão uma língua:
essa que, falando ao coração e à
cabeça, sem ruído de palavras, nos
dá a conhecer Deus e faz com que
nos amemos uns aos outros.

Contemplação da vida de Cristo

É esse amor de Cristo que cada um
de nós deve esforçar-se por realizar
na sua própria vida. Mas para
sermos ipse Christus - o próprio
Cristo -, é preciso que nos 
contemplemos nEle. Não basta ter
uma idéia geral do espírito de Jesus,
mas é preciso aprender dEle
pormenores e atitudes. E sobretudo é
preciso contemplar a sua passagem
pela terra, as suas pisadas, para
extrair daí força, luz, serenidade,
paz.

Quando amamos uma pessoa,
desejamos conhecer até os menores
detalhes da sua existência, do seu
caráter, para assim nos
identificarmos com ela. É por isso



que temos que meditar na história de
Cristo, desde o seu nascimento num
presépio até à sua morte e sua
ressurreição. Nos meus primeiros
anos de atividade sacerdotal,
costumava oferecer exemplares do
Evangelho ou livros em que se
narrasse a vida de Jesus. Porque é
preciso que a conheçamos bem, que
a tenhamos toda inteira na cabeça e
no coração, de modo que, em
qualquer momento, sem necessidade
de livro algum, fechando os olhos,
possamos contemplá-la como num
filme, de forma que, nas mais
diversas situações da nossa
existência, acudam à memória as
palavras e os atos do Senhor.

Assim nos sentiremos integrados na
sua vida. Porque não se trata apenas
de pensar em Jesus, de imaginar as
cenas que lemos. Temos que intervir
plenamente nelas, ser protagonistas.
Seguir Cristo tão de perto quanto
Santa Maria, sua Mãe; quanto os



primeiros Doze, as santas mulheres e
aquelas multidões que se
comprimiam ao seu redor. Se
agirmos assim, se não criarmos
obstáculos, as palavras de Cristo
penetrarão até o fundo da alma e
transformar-nos-ão. Porque a 
palavra de Deus é viva e eficaz, e mais
penetrante que espada de dois gumes,
e introduz-se até às dobras da alma e
do espírito, até às articulações e
medulas, e discerne os pensamentos e
as intenções do coração.

Se queremos levar até o Senhor os
outros homens, temos que abrir o
Evangelho e contemplar o amor de
Cristo. Poderíamos deter-nos nas
cenas-cume da Paixão porque, como
Ele mesmo disse, ninguém tem maior
amor que aquele que dá a vida pelos
seus amigos. Mas podemos também
considerar o resto da sua vida, o seu
modo habitual de lidar com os que se
cruzavam com Ele.



Cristo, perfeito Deus e perfeito
Homem, conduziu-se de um modo
humano e divino para fazer chegar
aos homens a sua doutrina de
salvação e manifestar-lhes o amor de
Deus. Deus condescende com o
homem, assume a nossa natureza
sem reservas, à exceção do pecado.

Causa-me uma profunda alegria
considerar que Cristo quis ser
plenamente homem, com carne
como a nossa. Emociona-me
contemplar a maravilha de um Deus
que ama com coração de homem.

Entre tantas cenas narradas pelos
evangelistas, detenhamo-nos a
considerar algumas, começando
pelos relatos dos momentos de
convivência de Jesus com os Doze. O
Apóstolo João, que derrama no seu
Evangelho a experiência de uma vida
inteira, narra a sua primeira
conversa com Jesus, com o encanto
das coisas que nunca mais se



esquecem. Mestre, onde moras?
Disse-lhes Jesus: Vinde e vede. Foram,
pois, e viram onde morava, e ficaram
com Ele aquele dia.

Diálogo divino e humano, que
transformou as vidas de João e
André, de Pedro, Tiago e tantos
outros; que preparou seus corações
para escutarem a palavra imperiosa
que Jesus lhes dirigiu junto do mar
da Galiléia. Caminhando Jesus pelas
margens do mar da Galiléia, viu dois
irmãos, Simão, chamado Pedro, e
André, seu irmão, lançando as redes
ao mar, pois eram pescadores. E
disse-lhes: Segui-me, e farei que sejais
pescadores de homens.
Imediatamente os dois deixaram as
redes e o seguiram.Nos três anos
seguintes, Jesus convive com os seus
discípulos, conhece-os, responde às
suas perguntas, resolve as suas
dúvidas. É verdadeiramente o Rabi, o
Mestre que fala com autoridade, o
Messias enviado por Deus. Mas é ao



mesmo tempo acessível, íntimo. Um
dia, retira-se em oração; os discípulos
encontravam-se por perto, quem
sabe olhando-o e procurando
adivinhar as suas palavras. Quando
volta, um deles pede-lhe: Domine,
doce nos orare, sicut docuit et Ioannes
discípulos suos; ensina-nos a orar,
como João ensinou aos seus
discípulos. E Jesus respondeu-lhes:
quando vos puserdes a orar, haveis de
dizer: Pai, santificado seja o teu
nome...

Com a mesma autoridade de Deus e
carinho de homem, o Senhor recebe
os Apóstolos quando, admirados com
os frutos da sua primeira missão,
comentavam com Ele as primícias do
seu apostolado: Retirai-vos comigo a
um lugar isolado e descansai um
pouco.

Uma cena muito similar se repete já
no fim da permanência de Jesus
sobre a terra, pouco antes da



Ascensão. Chegada a manhã, Jesus
apareceu na margem; mas os
discípulos não o reconheceram. E
Jesus disse-lhes: Rapazes, tendes
alguma coisa que comer? Aquele que
perguntara como homem, fala depois
como Deus: Lançai as redes à direita
da barca e achareis. Lançaram-nas,
pois, e já não as podiam tirar pela
quantidade de peixes que havia. Então
o discípulo a quem Jesus amava disse
a Pedro: É o Senhor.E Deus espera-os
na margem: Ao saltarem para terra,
viram preparadas umas brasas acesas
com peixe em cima e pão. E Jesus
disse-lhes: Trazei para cá os peixes
que acabais de pescar. Simão Pedro
subiu à barca e trouxe a rede para
terra, cheia de cento e cinqüenta e três
grandes peixes. E, apesar de serem
tantos, a rede não se rompeu. Disse-
lhes Jesus: Vinde, comei. E nenhum
dos discípulos se atrevia a perguntar-
lhe: Quem és?, sabendo que era o
Senhor. Jesus aproximou-se, tomou o



pão e o distribuiu, e o mesmo fez com
o peixe.

Jesus manifesta essa delicadeza e
carinho não só com um grupo
pequeno de discípulos, mas com
todos: com as santas mulheres, com
representantes do Sinédrio - como
Nicodemos - e com publicanos - como
Zaqueu -, com doentes e sãos, com
doutores da lei e pagãos, com as
pessoas individualmente e com
multidões inteiras.

Os Evangelhos contam-nos que Jesus
não tinha onde reclinar a cabeça,
mas contam-nos também que tinha
amigos queridos e de confiança,
desejosos de recebê-lo em sua casa. E
falam-nos da sua compaixão pelos
doentes, da sua dor pelos que
ignoram e erram, da sua indignação
perante a hipocrisia. Jesus chora a
morte de Lázaro, ira-se com os
mercadores que profanam o Templo,
deixa que seu coração se enterneça



perante a dor da viúva de Naim.Cada
um desses gestos humanos é gesto de
Deus. Em Cristo habita toda a
plenitude da divindade
corporalmente. Cristo é Deus feito
homem, homem perfeito, homem
cabal. E, nos seus aspectos humanos,
dá-nos a conhecer a divindade.

Ao recordarmos esta delicadeza
humana de Cristo, que gasta a sua
vida a serviço dos outros, fazemos
muito mais do que descrever um
possível modo de nos comportarmos.
Estamos descobrindo Deus. Toda a
obra de Cristo tem um valor
transcendente: dá-nos a conhecer o
modo de ser de Deus, convida-nos a
crer no amor de Deus, que nos criou
e nos quer trazer à sua intimidade. 
Manifestei o teu nome aos homens
que me deste no mundo; eles eram
teus, e mos deste; e eles puseram em
prática a tua palavra. Agora
souberam que tudo o que me deste
vem de Ti , exclamou Jesus na longa



oração que o evangelista João nos
conserva.

Por isso, o relacionamento de Jesus
com os homens não fica em meras
palavras ou em atitudes superficiais.
Jesus toma a sério o homem e quer
dar-lhe a conhecer o sentido divino
da sua vida. Jesus sabe exigir, colocar
cada um em face dos seus deveres,
tirar os que o escutam do comodismo
e conformismo, para levá-los a
conhecer o Deus três vezes santo. A
fome e a dor comovem Jesus, mas
comove-o sobretudo a ignorância. 
Jesus viu a multidão que esperava por
ele, e enterneceu-se no seu íntimo
porque andavam como ovelhas sem
pastor. Começou então a instruí-los
sobre muitas coisas.

Aplicação à nossa vida corrente

Percorremos algumas páginas dos
Santos Evangelhos para contemplar
Jesus no seu convívio com os homens
e aprender a levar a Cristo os nossos



irmãos, sendo nós mesmos Cristo. É
preciso aplicar essa lição à vida
diária, à nossa própria vida. Porque
a vida comum e normal, aquela que
vivemos entre os demais
concidadãos, nossos iguais, não é
nenhuma coisa sem altura e sem
relevo. É precisamente nessas
circunstâncias que o Senhor quer
que a imensa maioria de seus filhos
se santifique.

É necessário repetir muitas e muitas
vezes que Jesus não se dirigiu a um
grupo de privilegiados, mas veio
revelar-nos o amor universal de
Deus. Todos os homens são amados
por Deus, de todos espera amor. De
todos. Sejam quais forem as suas
condições pessoais, sua posição
social, sua profissão ou ofício. A vida
comum e vulgar não é coisa de pouco
valor; todos os caminhos da terra
podem ser ocasião de um encontro
com Cristo, que nos chama à
identificação com Ele para



realizarmos - no lugar onde
estivermos - a sua missão divina.

Deus chama-nos através das
vicissitudes da vida diária, no
sofrimento e na alegria das pessoas
com quem convivemos, nas
aspirações humanas dos nossos
companheiros, nos pequenos
acontecimentos da vida familiar.
Chama-nos também através dos
grandes problemas, conflitos e
tarefas que definem cada época
histórica e que atraem o esforço e os
ideais de grande parte da
humanidade.

Compreende-se muito bem a
impaciência, a angústia e os anseios
inquietos daqueles que, com alma
naturalmente cristã , não se
resignam perante as situações de
injustiça pessoal e social que o
coração humano é capaz de criar.
Tantos séculos de convivência entre
os homens, e ainda tanto ódio, tanta



destruição, tanto fanatismo
acumulado em olhos que não
querem ver e em corações que não
querem amar.

Os bens da terra, repartidos entre
poucos; os bens da cultura,
encerrados em cenáculos. E, lá fora,
fome de pão e de sabedoria; vidas
humanas - que são santas, porque
vêm de Deus - tratadas como simples
coisas, como números de uma
estatística. Compreendo e partilho
dessa impaciência, levantando os
olhos para Cristo, que continua a
convidar-nos a pôr em prática o 
mandamento novo do amor.

Todas as situações por que a nossa
vida atravessa nos trazem uma
mensagem divina, pedem-nos uma
resposta de amor, de entrega aos
outros. Quando vier o Filho do
homem em toda a sua majestade e
acompanhado de todos os seus anjos,
sentar-se-á no trono da sua glória e



fará comparecer diante de si todas as
nações, e separará uns dos outros,
como o pastor separa as ovelhas dos
cabritos, pondo as ovelhas à sua
direita e os cabritos à esquerda.

Então o rei dirá aos que estiverem à
sua direita: Vinde, benditos de meu
pai, tomai posse do reino que vos está
preparado desde o princípio do
mundo. Porque tive fome e me destes
de comer; tive sede, e me destes de
beber; era peregrino, e me
hospedastes; estava nu, e me vestistes;
doente, e me visitastes; preso, e viestes
ver-me. Ao que os justos lhe
responderão: Senhor, quando te vimos
com fome, e te demos de comer; com
sede, e te demos de beber; quando te
vimos peregrino, e te hospedamos; nu,
e te vestimos; ou quando te vimos
doente ou na prisão, e te fomos
visitar? E o rei, em resposta, dir-lhes-
á: na verdade vos digo, sempre que o
fizestes a um destes meus irmãos mais
pequenos, a mim o fizestes.



Temos que reconhecer Cristo que nos
sai ao encontro nos nossos irmãos, os
homens. Nenhuma vida humana é
uma vida isolada, mas entrelaça-se
com as outras vidas. Nenhuma
pessoa é um verso solto: fazemos
todos parte de um mesmo poema
divino, que Deus escreve com o
concurso da nossa liberdade.

Não há nada que possa ser alheio ao
interesse de Cristo. Falando com
profundidade teológica, isto é, se não
nos limitamos a uma classificação
funcional; falando com rigor, não se
pode dizer que haja realidades -
boas, nobres ou mesmo indiferentes -
que sejam exclusivamente profanas,
uma vez que o Verbo de Deus
estabeleceu a sua morada entre os
filhos dos homens, teve fome e sede,
trabalhou com suas mãos, conheceu
a amizade e a obediência,
experimentou a dor e a morte.
Porque em Cristo aprouve ao Pai
situar a plenitude de todo o ser, e



reconciliar por Ele todas as coisas
consigo, restabelecendo a paz entre o
céu e a terra, por meio do sangue que
derramou na cruz.

Temos que amar o mundo, o
trabalho, as realidades humanas.
Porque o mundo é bom: foi o pecado
de Adão que quebrou a divina
harmonia das coisas criadas. Mas
Deus Pai enviou seu Filho Unigênito
para que restabelecesse a paz; para
que, convertidos em filhos por
adoção, pudéssemos libertar a
criação da desordem e reconciliar
todas as coisas com Ele.

Cada situação humana é irrepetível,
fruto de uma vocação única que se
deve viver com intensidade,
realizando nela o espírito de Cristo.
Deste modo, vivendo cristãmente
entre os nossos iguais, de uma
maneira normal mas coerente com a
nossa fé, seremos Cristo presente
entre os homens.



Ao considerarmos a dignidade da
missão a que Deus nos chama, talvez
possa surgir na alma humana a
presunção, a soberba. Seria uma
falsa consciência da vocação cristã
aquela que nos cegasse e nos fizesse
esquecer que somos feitos de barro,
que somos pó e miséria. Na verdade,
não há mal apenas no mundo, à
nossa volta; o mal está dentro de nós
e aninha-se no nosso próprio
coração, tornando-nos capazes de
vilanias e egoísmos. Só a graça de
Deus é rocha forte: nós somos areia,
e areia movediça.

Se percorremos com o olhar a
história dos homens ou a situação
atual do mundo, é doloroso verificar
como, depois de vinte séculos,
existem tão poucos que se chamam
cristãos e que os que se adornam
com esse nome são tantas vezes
infiéis à sua vocação. Faz alguns
anos, uma pessoa que não tinha mau
coração, mas não tinha fé, apontou



para um mapa-múndi e comentou
comigo: Eis o fracasso de Cristo.
Tantos séculos procurando introduzir
na alma dos homens a sua doutrina, e
veja os resultados: não há cristãos.

Não falta quem pense assim nos
nossos dias. Mas Cristo não
fracassou; sua vida e sua palavra
fecundam continuamente o mundo.
A obra de Cristo, a tarefa que seu Pai
lhe encomendou está-se realizando;
sua força atravessa a história
trazendo-nos a verdadeira vida, e
quando já todas as coisas estiverem
submetidas a Ele, então o próprio
Filho ficará submetido, enquanto
homem, Àquele que tudo lhe
submeteu, a fim de que Deus seja tudo
em todas as coisas.

Nessa tarefa que vai realizando no
mundo, Deus quis que fôssemos seus
cooperadores, quis correr o risco da
nossa liberdade. Toca-me o fundo da
alma a figura de Jesus recém-nascido



em Belém: uma criança indefesa,
inerme, incapaz de oferecer
resistência. Deus entrega-se às mãos
dos homens, aproxima-se e desce até
nós.

Jesus Cristo, que tinha a natureza de
Deus, não reivindicou o seu ser igual a
Deus, mas aniquilou-se a si mesmo,
tomando a forma de escravo. Deus
condescende com a nossa liberdade,
com a nossa imperfeição, com as
nossas misérias. Consente que os
tesouros divinos se contenham em
vasos de barro, que os demos a
conhecer misturando as nossas
deficiências humanas com a sua
força divina.

A experiência do pecado não nos
deve, pois, fazer duvidar da nossa
missão. É certo que os nossos
pecados podem tornar difícil que se
reconheça Cristo, e por isso devemos
enfrentar as nossas próprias
misérias pessoais, procurar a



purificação. Porém, conscientes de
que Deus não nos prometeu a vitória
absoluta sobre o mal durante esta
vida, mas nos pede luta. Sufficit tibi
gratia mea, basta-te a minha graça,
respondeu Deus a São Paulo, quando
lhe pedia que o libertasse do
aguilhão que o humilhava.

O poder de Deus manifesta-se na
nossa fraqueza e incita-nos a lutar, a
combater os nossos defeitos, mesmo
que saibamos que nunca obteremos
uma vitória completa durante o
nosso peregrinar terreno. A vida
cristã é um constante começar e
recomeçar, um renovar-se cada dia.

Cristo ressuscitará em nós, se nos
tornarmos co-participantes da sua
Cruz e da sua Morte. Temos que
amar a Cruz, a entrega, a
mortificação. O otimismo cristão não
é um otimismo meloso, nem a
simples confiança humana de que
tudo correrá bem. É um otimismo



que mergulha suas raízes na
consciência da liberdade e na fé na
graça; é um otimismo que nos leva a
ser exigentes conosco mesmos, a
esforçar-nos por corresponder à
chamada de Deus.

Desse modo, não já apesar da nossa
miséria, mas de certo modo através
da nossa miséria, da nossa vida de
homens feitos de carne e de barro,
Cristo se manifesta - no esforço por
sermos melhores, por realizarmos
um amor que aspira a ser puro, por
dominarmos o egoísmo, por nos
entregarmos plenamente aos outros,
convertendo a nossa existência num
serviço constante.

Não quero concluir sem uma última
reflexão. O cristão - ao tornar Cristo
presente entre os homens, sendo ele
mesmo ipse Christus, o próprio Cristo
-, não procura apenas viver numa
atitude de amor, mas esforça-se por



dar a conhecer o Amor de Deus
através desse amor humano.

Jesus concebeu toda a sua vida como
uma revelação desse amor: Filipe -
respondeu a um de seus discípulos -, 
quem me vê, vê também o Pai. Na
esteira desse ensinamento, o
Apóstolo João convida os cristãos a
manifestarem com obras o amor de
Deus, depois de o terem conhecido: 
Caríssimos, amemo-nos uns aos
outros, porque a caridade procede de
Deus; e todo aquele que ama é filho de
Deus e conhece a Deus. Quem não
possui este amor não conhece a Deus,
porque Deus é amor. Nisto se
manifestou o amor de Deus por nós,
em que enviou o seu Filho Unigênito
ao mundo, para que por Ele tenhamos
a vida. E nisto consiste o seu amor,
em que não fomos nós que amamos a
Deus, mas foi Ele que nos amou
primeiro e enviou o seu Filho como
vitima de propiciação por nossos
pecados. Caríssimos, se assim nos



amou Deus, também nós devemos
amar-nos uns aos outros.

É necessário, pois, que a nossa fé seja
viva, que nos leve realmente a crer
em Deus e a manter um diálogo
constante com Ele. A vida cristã deve
ser vida de oração contínua, que
procura estar na presença do Senhor
da manhã até à noite e da noite até à
manhã. O cristão não é nunca um
homem solitário, porque vive num
contínuo colóquio com Deus, que
está junto de nós e nos céus.

Sine intermissione orate, prescreve o
Apóstolo, orai sem interrupção. E
Clemente Alexandrino escreve,
recordando esse preceito apostólico: 
Manda-se que louvemos e honremos o
Verbo, a quem conhecemos como
salvador e rei; e por Ele ao Pai, não
em dias escolhidos, como fazem os
outros, mas constantemente, ao longo
de toda a vida e de todas as formas
possíveis.



No meio das ocupações de cada dia,
no momento de vencer a tendência
para o egoísmo, ao sentir a alegria da
amizade com os outros homens, em
todos esses instantes o cristão deve
reencontrar Deus. Por Cristo e no
Espírito Santo, o cristão tem acesso à
intimidade de Deus Pai, e percorre o
seu caminho em busca desse reino
que não é deste mundo, mas que
neste mundo se incoa e se prepara.

É preciso procurar Cristo na Palavra
e no Pão, na Eucaristia e na Oração. E
tratá-lo como se trata um amigo, um
ser real e vivo como é Cristo, porque
ressuscitou. Cristo, lemos na Epístola
aos Hebreus, como permanece
sempre, possui eternamente o
sacerdócio. Daí que pode
perpetuamente salvar aqueles que por
seu intermédio se apresentam a Deus,
posto que está sempre vivo para
interceder por nós.



Cristo, Cristo ressuscitado, é o
companheiro, o Amigo. Um
companheiro que se deixa ver
apenas entre sombras, mas cuja
realidade inunda toda a nossa vida e
nos faz desejar a sua companhia
definitiva. O Espírito e a Esposa
dizem: vem. Diga também quem
escuta: vem. Por isso quem tem sede,
venha; e o que quiser tome a água da
vida, a felicidade eterna... E o que dá
testemunho destas coisas diz:
Certamente venho em breve. Assim
seja. Vem, Senhor Jesus.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/cristo-
presente-nos-cristaos/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/cristo-presente-nos-cristaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/cristo-presente-nos-cristaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/cristo-presente-nos-cristaos/

	Cristo presente nos cristãos - Homilia de São Josemaria para a Páscoa

