
opusdei.org

Os outros são nossos
(1)

A amizade e a amabilidade são
o terreno fértil para a correção
fraterna; Deus atua em nossas
relações para tirar o melhor de
cada um.

07/06/2021

Jesus volta a Cafarnaum e, assim que
entra na cidade, aproxima-se dele
um centurião. A cena surpreende os
circunstantes porque não era
habitual que um membro do exército
romano se dirigisse com tanto
respeito e consideração a um judeu:



“Senhor, meu servo está em casa, de
cama, paralítico, e sofre muito” (Mt 8,
6). O soldado, embora fosse um
homem habituado a ter controle
sobre o seu ambiente, sabe que há
muitas áreas da vida sobre os quais
não pode exercer domínio. Embora o
seu trabalho seja estabelecer alguma
ordem, sabe que há muitas coisas
importantes que estão fora da sua
alçada. Não duvida, por isso, em
pedir ajuda. Jesus, que conhece as
suas disposições interiores, nem
sequer espera que ele faça o pedido:
“Eu irei e o curarei” (Mt 8, 7). Santo
Agostinho, ao comentar esta
passagem do Evangelho, diz que “a
humildade foi a porta por onde Jesus
entrou para tomar posse daquilo que
já possuía”[1].

Uma família implicada na luta

O Senhor fica comovido com o fato
de o chefe romano, apesar do seu
poder e de suas insígnias, reconhecer



que ajudar o criado a quem tanto
considera, não está ao alcance das
suas forças. O centurião manifesta
publicamente que não é capaz de
conseguir tudo. Esta atitude de
considerar-se necessitado é, de
alguma forma, parte de todo
caminho de santidade: reconhecemo-
nos fracos, sabendo que Deus é o
protagonista principal e que, para
realizar a sua obra, conta com a
colaboração das pessoas que colocou
em nosso caminho. Como acontece
com aquele criado, as nossas feridas
também esperam ser curadas e as
nossas dores esperam os cuidados de
outro. “Esta solidariedade fraterna
não é uma figura retórica, um modo
de dizer, mas parte integrante da
comunhão entre os cristãos. Se as
vivemos, somos no mundo sinal,
‘sacramento’ do amor de Deus (...). É
uma comunhão que nos torna
capazes de entrar na alegria e no
sofrimento do próximo para os
tornar sinceramente nossos”[2].



Na Santa Missa, por exemplo,
reconhecemos esta realidade e
pedimos a toda a Igreja que reze por
nós: “Confesso a Deus todo poderoso
e a vós irmãos e irmãs, que pequei
(...) E peço (...) a vós, irmãos e irmãs,
que rogueis por mim a Deus, Nosso
Senhor”[3]. Não se trata, na verdade,
de nada extraordinário, porque todos
nascemos dependendo dos outros.
Não viemos ao mundo por decisão
própria, não podemos subsistir
sozinhos, nem sequer poderíamos
falar sem uma comunidade que nos
acolhesse. A necessidade dos outros
faz parte da nossa natureza. São João
da Cruz diz, por isso, que quem se
isola “é como o carvão aceso que está
sozinho: irá esfriando mais do que
queimando... E o cego que cai não se
levantará sozinho; e se levantar,
andará provavelmente por onde não
convém”[4].

Quando recebemos a colaboração do
próximo, colocamo-nos numa



situação semelhante à do centurião
que pede ajuda ou do servo que é
curado. É o que acontece, por
exemplo, com a correção fraterna.
Este costume evangélico consiste em
que outra pessoa, tendo-o
considerado na oração com Deus, e
também talvez pedido conselho a
outro, oferece-nos uma sugestão para
melhorar em algum aspecto concreto
da nossa vida (cfr. Mt 18, 16-17). Este
auxílio nos dá a segurança de nos
sabermos parte de uma família, e
que todos são parte da nossa luta. A
correção fraterna é, por isso, o
contrário da crítica, da murmuração
ou da difamação. Enquanto naquelas
há julgamento e condenação, na
ajuda fraterna há um abraço que
acolhe o próximo tal como ele é e o
impulsiona rumo ao futuro.

A melhor versão de cada um

O objetivo da conversão permanente
que a vida cristã implica não



constitui, de certa forma, em nos
transformar em pessoas diferentes
do que somos, e sim chegar a ser,
com a graça de Deus, a melhor
versão de nós mesmos. Os santos não
foram convidados a despersonalizar-
se, mas a modelar as suas próprias
características, pessoais e únicas,
com o amor de Cristo. São Paulo, por
exemplo, depois de converter-se, não
foi convidado a diminuir o seu zelo
pelas coisas divinas, mas a canalizá-
lo para a verdadeira plenitude. Cada
um de nós possui características
particulares queridas por Deus, tem
um passado, viveu num ambiente
social concreto, possui um modo de
ser singular... Deus não quer destruir
tudo isto, e sim divinizá-lo, convertê-
lo em instrumento da sua missão. E
uma das formas mais importantes de
que ele dispõe para transformar-nos
pouco a pouco é através das nossas
relações, através das pessoas que
deixamos entrar em nossa vida e que
também são estimuladas por Deus a



procurar essa melhor versão de cada
um de nós.

Limitaríamos a ação e os planos de
Deus se pensássemos que só
podemos receber a sua ajuda através
da leitura da sua palavra ou dos
sacramentos. Sem dúvida, são dois
âmbitos privilegiados onde a sua
graça nos é transmitida, mas Jesus
afirma claramente a importância do
que o próximo também pode fazer
por nós; muito mais: Cristo é o
próximo (cfr Mt 25, 40; Lc 10, 16). A
própria encarnação, que permitiu
que Jesus transformasse a vida dos
seus mais próximos através da
amizade, recorda-nos o valor de
salvação das relações pessoais, corpo
a corpo, com os outros. “Deus muitas
vezes se serve de uma amizade
autêntica para realizar a sua obra
salvadora”[5]. Na história da
salvação vemos que Deus sempre
atua num povo, numa comunidade,
numa família, num grupo de amigos;



pensar que a santidade prescinde do
que os outros podem fazer por nós
pode constituir um sintoma de
isolamento, que não será fecundo.
Por isso é natural que, num ambiente
de amizade, surja a correção
fraterna: aí todos estão empenhados
em despertar o melhor de cada
pessoa, sem se deter em detalhes de
pouca importância, mas
preocupando-se com esse profundo
desejo de santidade que, pouco a
pouco, redunda em diferentes
manifestações da vida diária.

O Papa nos recordava que “a
santificação é um caminho
comunitário, de dois em dois (...). Há
muitos casais santos, em que cada
um foi um instrumento de Cristo
para a santificação do cônjuge. Viver
ou trabalhar com outros é sem
dúvida um caminho de
desenvolvimento espiritual. São João
da Cruz dizia a um discípulo: vives
com outros ‘para que te cultivem e



exercitem’ (...). A comunidade que
preserva os pequenos detalhes do
amor, onde os membros cuidam uns
dos outros e constituem um espaço
aberto e evangelizador, é lugar da
presença do Ressuscitado que a vai
santificando segundo o projeto do
Pai”[6].

Cada ajuda é um presente

O centurião do evangelho tem
consciência de que está pedindo a
Jesus um favor. Sabe que se o Senhor
decidir entrar em casa de um pagão
deverá purificar-se depois, de modo
que não exige nem a ida nem o
milagre. E é esta atitude que obtém o
prodígio de Jesus: o centurião se
torna amável para Cristo. Dizemos
que uma pessoa é amável
precisamente quando, embora não
exija o carinho, embora não seja uma
obrigação entrar em sua casa, ainda
assim queremos ter esse detalhe com
ela. Ser pessoas amáveis nos insere



em uma espécie de estrutura na qual
uns colaboram com outros cheios de
franqueza. “Ser amável não é um
estilo que um cristão possa escolher
ou rejeitar (...). O amor amável gera
vínculos, cultiva laços, cria novas
redes de integração, constrói uma
trama social firme. Assim se protege
a si mesmo, já que sem sentido de
pertença não se pode sustentar uma
entrega aos outros”[7].

Algumas formas de melhorar nesta
atitude podem ser: não ter vergonha
de pedir ajuda, ter disponibilidade
para ouvir, dar a conhecer os nossos
gostos sem os impor, compartilhar as
preocupações e sonhos... O
“ambiente de amizade, que cada um
está chamado a levar consigo, é o
fruto da soma de muitos esforços por
tornar a vida agradável para os
outros. Ganhar mais afabilidade,
alegria, paciência, otimismo,
delicadeza e todas as virtudes que
tornam a convivência amável é



importante para que as pessoas
possam se sentir acolhidas e
felizes”[8]. Tudo isso gera na pessoa
um modo de ser que, embora não
seja fácil de descrever com palavras,
é fácil de perceber. Quando uma
pessoa cultivou a amabilidade é fácil
aproximar-se dela, dialogar, ter
delicadezas e também dizer-lhe com
sinceridade o que pensamos.

É mais fácil ter carinho à pessoa com
quem se pode falar abertamente,
ainda que as suas fraquezas sejam
evidentes ou que tenhamos poucas
coisas em comum. Todos temos
experiência de que há pessoas para
quem é mais fácil sugerir algo.
Agradecem isso sempre, seu rosto
reflete a paz com que recebem o que
dissemos e talvez notemos o impacto
que a nossa pequena contribuição
teve em suas vidas. Não ficam na
defensiva porque percebem que
quem tenta ajudar não está 
atacando. Não acham que o seu valor



esteja sendo questionado porque o
lugar em que surge a correção
fraterna é a comunidade cristã, o lar,
a família, e aí nos amam pelo que
somos, não pelo que fazemos bem ou
mal. A dificuldade para nos
deixarmos ajudar pode esconder,
pelo contrário, uma pretensão de
sermos amados como a pessoa que
talvez não sejamos. Também é
importante por isso alimentar
permanentemente o terreno no qual
pode surgir essa ajuda: compartilhar
o desejo de santidade leva consigo
compartilhar muitas outras coisas:
aspirações, preocupações e alegrias.

Quem cultiva essa disposição de ser
amável, de facilitar a ajuda dos
outros, assombra-se também com
mais frequência diante do seu
carinho e costuma agradecer a obra
de misericórdia que é a ajuda ou a
correção fraterna. As crianças
pequenas ficam surpreendidas
porque não consideram garantidos



os gestos de amor. Certa vez, São
Josemaria confiava aos seus filhos:
“Ultimamente estou pedindo mais do
que nunca ao Senhor – e o estou
pedindo à Virgem Maria – para ser
pequeno, fazer-me criança. Na vida
humana exterior, fortes e rijos, mas
na vida espiritual, pequenos. Assim
não teremos soberba quando nos
fizerem uma correção.
Agradeceremos a ajuda para ser
melhores. De outra forma, ficaríamos
chateados”[9]. Se vamos nos
tornando crianças, eliminaremos as
barreiras que nos isolam dos outros;
criaremos um ambiente amável no
qual é fácil perceber que uma
correção é um presente, uma ajuda
gratuita. Com ajuda de Deus
ouviremos o que Jesus diz ao
centurião e que realiza o milagre da
cura do criado: “Vai, seja-te feito
conforme a tua fé (Mt 7, 13).

***



Desejamos ajudar muitas pessoas e
só o conseguiremos se soubermos
contar com o apoio dos outros. São
Josemaria dizia por isso que cada
pessoa, “além de ser ovelha (...), de
algum modo é também Bom
Pastor”[10]. Para alcançar a cura do
seu amigo, o centurião precisou
reconhecer a sua necessidade; para
ser bom pastor, teve que
experimentar ser ovelha. Então será
uma realidade o que a Escritura diz:
“um irmão ajudado por seu irmão é
como uma cidade amuralhada” (Pr
18, 9). Não podemos reduzir a
caridade ao que nós fazemos pelos
outros já que há também muito amor
atrás da aceitação de uma mão
amiga. Agradecer a realidade de
viver rodeados por pessoas que
querem que sejamos a melhor versão
de nós mesmos abre-nos à conversão,
que é fundamento de santidade.
Dizia Santa Teresa de Jesus: “Dada a
condição de nossa natureza, é
impossível que tenha ânimo para



grandes coisas quem não entende
que é favorecido por Deus”[11]. E o
favor de Deus nos chega também
através das relações com as pessoas
que nos rodeiam.

Diego Zalbidea e Andrés Cárdenas M.

[1] Santo Agostinho, Sermões, 6, 2.

[2] Francisco, Audiência geral, 6 de
novembro de 2013.

[3] Missal Romano, Ato penitencial.

[4] São João da Cruz, Avisos y
sentencias, 7; 11.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1 de novembro de 2019, n.
5.

[6] Francisco, Gaudete et exultate, nn.
141-144.



[7] Francisco, Amoris Laetitia, nn.
99-100.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1 de novembro de 2019, n.
9.

[9] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 2-X-1970.

[10] São Josemaria, Cartas 25, n. 30.

[11] Santa Teresa de Jesus, Vida, 10, 3.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/correcao-
fraterna-editorial/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/correcao-fraterna-editorial/
https://opusdei.org/pt-br/article/correcao-fraterna-editorial/
https://opusdei.org/pt-br/article/correcao-fraterna-editorial/

	Os outros são nossos (1)

