
opusdei.org

Os outros são nossos
(2)

A correção fraterna é um fruto
da proximidade com a outra
pessoa e pressupõe vê-la com a
amplitude com que Deus a vê.

15/06/2021

“Chegou, pois, a uma cidade da
Samaria, chamada Sicar, perto da
propriedade que Jacó tinha dado a
seu filho José” (Jo 5,5). Esta viagem e
este momento em particular tinham
sido cuidadosamente planejados por
Jesus. Queria que a sua sede e a sede
da samaritana pudessem se



encontrar junto do poço. É um
ambiente propício ao dom, tudo ali
tem sabor de oferenda: a natureza, o
poço, a água... No entanto, Jesus
procura um dom maior: quer a
alegria e a paz de uma alma
escolhida desde a eternidade,
embora nos últimos tempos, um
tanto fugidia ao coração de Deus.

A proximidade é o estilo de Deus

São Josemaria dizia que “mais do que
em 'dar', a caridade está em
'compreender'”[1], em tomar
consciência dos problemas e
dificuldades dos outros. Quando
procuramos ter esta atitude, as
pessoas ou as suas dificuldades não
são alheias a nós, mas sim parte de
nós mesmos. Cristo não ficou
fazendo cálculos de tempo ou
oportunidade para ir ao encontro da
samaritana. Quem cuida do outro
reconhece o dom que cada um é,
contempla a imagem de Deus que há



nele, a infinidade do amor com que
Jesus a ama. Cada um de nós é um
dom para os que estão perto, e
descobrir isto é o primeiro passo
para podermos nos ajudar
mutuamente. Jesus reconhece o dom
que é a vida da samaritana e por isso
lhe pede de beber. Tem sede do seu
amor.

O Papa vê a origem desta atitude no
fato de Jesus, anos antes, ter querido
ser batizado como um de nós,
embora não precisasse: Cristo vai ao
encontro do outro para o
compreender, para o acompanhar, e
não o ajuda apenas exteriormente.
“No primeiro dia do seu ministério,
Jesus oferece-nos assim o Seu 
manifesto programático. Ele diz-nos
que não nos salva de cima, com uma
decisão soberana ou um ato de força,
um decreto, não: salva-nos vindo a
nós e assumindo os nossos pecados.
É assim que Deus vence o mal do
mundo: abaixando-se, e assumindo-o



sobre si mesmo. É também o modo
como podemos elevar os outros: não
os julgando, não lhes dizendo o que
fazer, mas estando perto deles,
partilhando o amor de Deus. A
proximidade é o estilo de Deus para
conosco”[2].

O fundador do Opus Dei dizia que “a
correção fraterna é parte do olhar de
Deus, da Sua providência
amorosa”[3]. Quem cuida do seu
irmão não julga os outros: procura
olhar para eles como Deus olha, e por
isso, todos lhe parecem um tesouro,
procura guardá-los como algo
precioso. “A correção fraterna nasce
do carinho. Manifesta que queremos
que os outros sejam cada vez mais
felizes”[4]. Esta certeza de procurar a
sua felicidade envolve-nos na vida
deles com o máximo respeito à sua
liberdade, porque só assim o amor é
verdadeiro. Ajudar um irmão nosso
no caminho da santidade tem mais a
ver com uma calorosa e paciente



noite de vigília, em que se espera a
ação de Deus, do que com uma fria
supervisão. “Supervisar refere-se
mais ao cuidado da doutrina e dos
costumes, enquanto velar se refere
mais ao cuidado de que haja sal e luz
nos corações. Vigiar fala de estar
alerta para o perigo iminente,
enquanto velar fala de acompanhar,
com paciência, os processos em que o
Senhor vai gerindo a salvação do Seu
povo”[5].

O coração das pessoas importa

“Quando vocês fizerem uma
correção fraterna, devem amar os
defeitos dos seus irmãos”[6], dizia
também São Josemaria. Cuidar não é
só curar uma pequena ferida, mas
olhar para a pessoa toda, amá-la no
tempo, projetada até ao céu. Neste
sentido, é no coração do homem que
se forjam as boas ou as más ações,
em conjunto (cf. Mt 15,19): isso é o
que nos interessa de forma especial,



mais do que pequenos detalhes que
muitas vezes podem ser parte de
uma maneira de ser. Quem quer
ajudar não fica preso no exterior,
não avalia um aspecto isoladamente,
mas olha para os acontecimentos à
luz desse desejo de santidade do
outro, tirando as sandálias, porque
está no mais profundo da sua alma
(cf. Ex 3, 5). Uma correção fraterna
exprime, de certa forma, a atitude de
quem quer ajudar a descobrir os
dons que Deus quer nos dar nas mil e
uma batalhas diárias: “Se
conhecesses o dom de Deus” (Jo 4,
10). Toda a ajuda se deve apresentar
assim, como uma lente para
descobrir o dom que há em cada
luta. Na correção fraterna, devemos
ser como alguém que vela
ternamente pela santidade do outro,
não como alguém que vela pelo
cumprimento de “certas atividades-
padrão que nos tenhamos imposto
como tarefa”[7].



Jesus, por exemplo, não se detém nas
questões periféricas da vida da
samaritana. Vai ao núcleo da dor
dessa alma predileta. Através da
conversa, Jesus vai conduzindo-a
àquela verdade que já não a
envergonha. É por isso que ela
regressa à aldeia e conta a todos
como se sentiu libertada: “Vinde ver
um homem que me disse tudo o que
eu fiz. Não será ele o Cristo?” (Jo 4,
29).

Jesus ensina-nos que o olhar de Deus
é integrador. Sabe ascender do
aparentemente insignificante até ao
espiritual, grande e relevante. É
paciente, vê tudo como parte do
conjunto de toda uma vida. “Neste
nosso mundo impregnado de
individualismo, é necessário
redescobrir a importância da
correção fraterna, para
caminharmos juntos para a
santidade (…). É um grande serviço
ajudar, e deixar-se ajudar, a ler com



verdade dentro de si mesmo, para
melhorar a própria vida e seguir
mais retamente o caminho do
Senhor. Há sempre necessidade de
um olhar que ama e corrige, que
conhece e reconhece, que discerne e
perdoa (cf. Lc 22, 61), como fez, e faz,
Deus com cada um de nós”[8]. Este
olhar não se detém apenas em
detalhes de pouca importância, não
os aumenta, pelo contrário, enche-se
de esperança para grandes
horizontes e, se for o caso, assim o
transmite. Sabe que está cumprindo
um desejo expresso de Jesus, por isso
tenta fazê-lo como Ele o faria: “vai
corrigi-lo, tu e ele a sós! Se ele te
ouvir, terás ganho o teu irmão” (Mt
18, 15).

Através da correção fraterna,
apoiamos um irmão nos seus desejos
de santidade concretos e diários. Não
é uma correção à totalidade da
pessoa, pois Deus é que atua em cada
um, mas precisamente o contrário: é



uma confirmação de que a santidade
é compatível com essa debilidade.
Estas palavras de São João
Crisóstomo podem ajudar-nos: “O
Senhor não diz: Acusem, discutam,
procurem vingança, mas sim,
corrijam”[9]. Transmitimos aos
outros o nosso apreço pela sua luta,
reconhecemos os seus sentimentos,
apoiamo-los nessa batalha. Com a
nossa ajuda, recordamos-lhes que
também contamos com a sua. Em
cada correção fraterna, há uma
admiração discreta pelo nosso irmão
e pelo trabalho da graça na sua alma.

Fruto da amizade

Para criar um contexto em que este
apoio seja possível, precisamos ter
interesse sincero, proximidade,
cuidado real pela vida do outro.
Quem presta favores de irmão e
conhece os outros em profundidade
pode construir uma relação de
mútua e verdadeira amizade. A



correção fraterna é um fruto natural
deste solo cultivado com paciência.
Além disso, a empatia é necessária
para poder entrar no coração dos
outros. Este serviço não se pode
realizar a partir de fora, nem de
longe. Nos nossos dias, as operações
cirúrgicas de grande precisão são
realizadas com instrumentos capazes
de atuar no interior do doente, sem
necessidade de cirurgias invasivas.
Poderia dizer-se que um irmão que
cuida de outro procura ir
delicadamente até ao lugar sagrado
que é o coração, sem invadir essa
intimidade.

É também indispensável conhecer
bem a pessoa que se vai corrigir. Há
disposições de temperamento que
nos tornam muito diferentes uns dos
outros, e que São Josemaria
considerava parte central desse
“numerador muito diverso”[10] de
pessoas, no Opus Dei e na Igreja. Não
é justo pensar que essa diversidade



de reações só tem a ver com a
humildade de quem recebe a
correção fraterna, ou com a sua
suscetibilidade. Para alguns, as
palavras, mesmo as mais delicadas,
soam facilmente a reprovação; a
esses, Jesus coloca-os diante da sua
verdade com suavidade e elogios. Fê-
lo, por exemplo, com aquela mulher
que Lhe ungiu os pés, em casa de
Simão, o fariseu (cf. Lc 7, 36-50). Para
outros, funciona ao contrário, se as
palavras não são especialmente
claras, sentem falta de interesse e de
afeto verdadeiros. Marta precisou
ouvir duas vezes o seu nome para
descobrir que ela também podia
escolher a melhor parte, no seu
trabalho (cf. Lc 10, 38-42). Tomé
precisou da proximidade física do
Senhor para voltar a ser o Apóstolo
fiel que daria a vida pelo seu Mestre
(cf. Jo 20, 26-29). Para o bom ladrão, a
emenda chegou sob a forma de um
presente inesperado: naquela mesma
tarde, ele estaria com Jesus no



Paraíso (cf. Lc 23, 39-43). E a
samaritana precisou de tempo, de
uma conversa calma e tranquila,
num lugar isolado: a sós com Jesus.
Não há duas pessoas iguais no
Evangelho, e também não há duas
reações iguais naqueles que nos
rodeiam.

“Quando temos alguma coisa que
não está bem, ajudam-nos com essa
bendita correção fraterna, que
requer um carinho muito
sobrenatural e muita força, porque
às vezes custa-nos muito praticar a
correção fraterna. Avisam-nos com
lealdade sobre o que não está bem e
dão os motivos. Por outro lado, nas
tuas costas dizem que és um grande
santo, melhor que um pão doce. Não
é belo isto, meus filhos? Falamos de
lealdade, e isto é lealdade humana.
Não mentimos, não afirmamos de
outra pessoa que tem excelentes
qualidades que lhe faltam, mas
jamais toleramos que seja criticada



pelas costas. E as coisas
desagradáveis dizemos assim,
carinhosamente, para que as
corrija”[11].

* * *

São Josemaria afirmava com grande
convicção, como quem o
experimentara na própria pele, tanto
de forma passiva como ativa:
“Convence-te: quando fazes a
correção fraterna, estás ajudando
com Jesus Cristo o teu irmão a levar a
Cruz; uma ajuda inteiramente
sobrenatural, pois a correção
fraterna é precedida, acompanhada e
seguida pela tua oração”[12].

Em Caná da Galileia, Maria descobre
que o vinho acabou e que isso pode
comprometer a alegria dos recém-
casados. Como boa observadora que
é, ela desencadeia uma correção
materna. Procura a solução, fala com
Jesus, fala aos que estavam servindo.
Ajudar desta forma uma irmã ou um



irmão significa obter de Cristo o
melhor vinho para eles. E isto só se
consegue pondo as almas junto d’Ele,
falando com Jesus sobre elas,
sabendo que quem mais as ama é
Aquele que empreendeu a missão de
as salvar.

Diego Zalbidea

[1] 1. São Josemaria, Caminho, n. 463.

[2] Papa Francisco, Ângelus, 10 de
janeiro de 2021.

[3] D. Javier Echevarría, Recordações
sobre Mons. Escrivá, Editora
Quadrante, São Paulo, 2001.

[4] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 1 de novembro de 2019, n.
16.



[5] Cardeal Bergoglio [agora: Papa
Francisco], 10ª Assembleia Geral
Ordinária do Sínodo dos Bispos, 2 de
outubro de 2001.

[6] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 18 de outubro de
1972.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 28 de outubro de 1920, n. 6.

[8] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, n. 1.

[9] São João Crisóstomo, Homiliae in
Matthaeum, n. 60, 1.

[10] Há lugar para todos no Opus Dei,
razão pela qual São Josemaria
escreveu que embora o
‘denominador comum’ seja a busca
da santidade, existem “numeradores
muito diversos (autonomia), que
correspondem às diferentes
condições de cada caráter e
temperamento, e até mesmo ao



caminho diferente por onde Jesus
conduzirá as suas almas”.
Apontamentos Íntimos, n. 511.

[11] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 21-5-1970.

[12] D. Javier Echevarría,
Recordações sobre Mons. Escrivá,
Editora Quadrante, São Paulo, 2001.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/correcao-
fraterna-2-editorial/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/correcao-fraterna-2-editorial/
https://opusdei.org/pt-br/article/correcao-fraterna-2-editorial/
https://opusdei.org/pt-br/article/correcao-fraterna-2-editorial/

	Os outros são nossos (2)

