
opusdei.org

Contrição

“Cada vez que fazes um ato de
contrição, recomeças, porque
dás a Deus um novo amor”. A
experiência da “Contrição”
ocupa um lugar importante na
mensagem de São Josemaria.
Este texto, do “Diccionario de
san Josemaría Escrivá de
Balaguer” explica algumas
chaves do seus ensinamentos.

29/07/2022

Muitas vezes, São Josemaria dizia
que a melhor das devoções são os
atos de contrição. “A vida espiritual é



- repito-o até cansar, de propósito -
um contínuo começar e recomeçar. -
Recomeçar? Sim! De cada vez que
fazes um ato de contrição - e
deveríamos fazer muitos
diariamente -, recomeças, porque dás
a Deus um novo amor.” (Forja 384). A
doutrina sobre a contrição ocupa um
lugar importante em sua mensagem;
vamos analisá-la partindo da sua
conexão com outra questão decisiva:
a conversão.

1. Necessidade da conversão e da
contrição cristãs

Jesus começou a sua pregação do
anúncio do reino de Deus com a
chamada à contrição, ao
arrependimento e, como
consequência, à conversão:
“Completou-se o tempo e o Reino de
Deus está próximo; fazei penitência e
crede no Evangelho” (Mc 1, 15). A
conversão implica um profundo
reconhecimento de nossa condição



de pecadores, das nossas misérias,
uma humildade especifica que
deteste o pecado e saiba deixar todas
as insuficiências que arrastamos – as
que são consequência do pecado
original e as causadas por culpa
nossa – nas mãos do Senhor
mediante atos verdadeira e
profundamente contritos. Isto é
necessário quando se começa a viver
uma vida autenticamente cristã. É,
porém, igualmente necessário depois
de anos de luta ascética exigente, já
que com o passar do tempo se veem
os próprios defeitos com mais
clareza e pesam mais. Tal
experiência não constitui motivo de
surpresa, é antes algo muito normal
na vida interior. Nenhum santo se
sentia santo porque conhecia
perfeitamente a discrepância que há
entre o amor afetivo e o amor efetivo
a Deus (O tema é recorrente no 
Tratado do amor a Deus de São
Francisco de Sales, na Prática do
amor a Jesus Cristo de Santo Afonso



Maria de Ligório e em obras
similares). É preciso reagir com visão
sobrenatural, ver as coisas sob a luz
da fé, que nos diz: uma das
consequências do pecado original é a
nossa constante inclinação ao pecado
e ao erro. Apesar da luta ascética,
dar-se conta desta inclinação pode
levar à tentação de perder a paz e a
alegria, caindo em escrúpulos que
não veem os próprios defeitos como
faltas de amor a Deus. Para sair
dessa situação, só há um caminho, a
verdadeira humildade. “Se cometeste
um erro, pequeno ou grande,
regressa a Deus depressa! Saboreia
as palavras do salmo: cor contritum
et humiliatum, Deus, non despicies, o
Senhor nunca desprezará um
coração contrito e humilhado” (Forja
172).

São Josemaria gostava sempre de ter
bem presente a parábola do filho
pródigo (Lc 15), “que nunca nos
cansaremos de meditar” (É Cristo que



passa, 178), pois “de certo modo, a
vida humana é um constante retorno
à casa do nosso Pai. Retorno
mediante a contrição, mediante a
conversão do coração, que se traduz
no desejo de mudar, na decisão firme
de melhorar de vida, e que, portanto,
se manifesta em obras de sacrifício e
de doação” (É Cristo que passa, 64).

2. Voltar ao nosso Pai Deus,
mediante o sacramento da
Penitência

Este voltar tende por sua própria
natureza ao sacramento da
Penitência. “Retorno à casa do Pai
por meio desse sacramento do
perdão em que, ao confessarmos os
nossos pecados, nos revestimos de
Cristo e nos tornamos assim seus
irmãos, membros da família de Deus.
(...) O que menos importa é a nossa
dívida. Como no caso do filho
pródigo, basta simplesmente
abrirmos o coração, termos saudades



do lar paterno, maravilhar-nos e
alegrar-nos perante o dom divino de
nos podermos chamar e ser
verdadeiramente filhos de Deus,
apesar de tanta falta de
correspondência da nossa
parte” (ibidem). A contrição tem,
pois, estreita relação, por um lado,
com a filiação divina que, segundo o
ensinamento de São Josemaria,
constitui o fundamento de toda a
vida espiritual, e, por outro, com o
sacramento da Penitência.

Consideremos em primeiro lugar sua
relação com a filiação divina: “A
consciência de nossa filiação divina
dá alegria à nossa conversão: diz-nos
que estamos voltando para a casa do
Pai” (Ibidem). O homem precisa
converter-se mediante a contrição,
compreendendo o dom imenso e
gratuito da sua filiação divina. A
graça leva-nos a essa conversão
sempre que, de uma forma ou outra,
nos afastamos de Deus “Se agisses de



acordo com os impulsos que sentes
em teu coração e os que a razão te
dita, estarias continuamente com a
boca por terra, em prostração, como
um verme sujo, feio e desprezível...
diante deste Deus que tanto te vai
suportando” (Caminho 597). Esta
situação, porém, não nos deve tirar a
paz e a confiança no Senhor. “A
indulgência é proporcional à
autoridade. Um simples juiz tem de
condenar – talvez reconhecendo
fatos atenuantes – o réu convicto e
confesso. O poder soberano de um
país, algumas vezes, concede uma
anistia ou um indulto. À alma
contrita, Deus a perdoa
sempre” (Sulco, 763). “Se nos
arrependemos, se brota do nosso
coração um ato de dor, se nos
purificamos no santo sacramento da
Penitência, Deus vem ao nosso
encontro e perdoa-nos. E já não há
tristeza: é muito justo regozijar-se,
porque o teu irmão tinha morrido e
ressuscitou; estava perdido e foi



encontrado (Lc 15, 32)” (É Cristo que
passa, 178).

Os atos de contrição devem respirar
o ar da filiação divina
autenticamente vivida: “Um filho de
Deus trata o Senhor como Pai. Não
como quem presta um obséquio
servil, nem com uma reverência
protocolar, de mera cortesia, mas
com plena sinceridade e confiança.
Deus não se escandaliza dos homens.
O nosso Pai do Céu perdoa qualquer
ofensa quando o filho volta de novo
para Ele, quando se arrepende e
pede perdão” (É Cristo que passa, 64).

Mas se São Josemaria insiste na
filiação divina, enfatiza a sua relação
com o sacramento da Penitência,
como o indica a Tradição cristã.
Segundo ensinamento do Concílio de
Trento, “Os atos do penitente são
como que a matéria deste
sacramento, a saber: a contrição, a
confissão e a satisfação” (DH, 1673).



Doutrina que é precisada
acrescentando a seguir que a
contrição ocupa o primeiro lugar
entre os três atos do penitente (cfr.
DH, 1674).

Deixando claro que este sacramento
é absolutamente necessário para o
perdão dos pecados graves, São
Josemaria vai além, recomendando o
uso frequente, inclusive semanal,
deste sacramento. Tal conselho parte
de uma razão teológica: a
importância do perdão, também das
faltas leves, e o fato de que todos os
sacramentos implicam uma
especifica configuração com Cristo,
também o sacramento da Penitência.
A configuração com Cristo neste
sacramento torna o penitente
partícipe de Cristo crucificado na
medida em que Cristo, ao assumir a
condição humana, submeteu-se ao
juízo de Deus Pai sobre o pecado.
Recebendo este sacramento, o
penitente adquire uma especial



dignidade ao ficar incorporado,
mediante a sua contrição, à obra
redentora de Jesus, a essa
reconciliação realizada pela Cruz de
Cristo, que alcança a humanidade
inteira. São Josemaria diz: “Jesus:
que eu nunca mais te perca (...). E
então a desgraça e a dor nos unem,
como nos uniu o pecado, e saem de
todo o nosso ser gemidos de
profunda contrição e frases ardente
que a pena não pode, não deve
registrar” (Santo Rosário, Quinto
Mistério Glorioso); “Acaba sempre
teu exame com um Ato de Amor –
dor de Amor – : por ti, por todos os
pecados dos homens...” (Caminho,
246).

3. Dor de amor

São Josemaria repete com frequência
que a santidade pessoal consiste em
identificar-se com Cristo, em “ser
outro Cristo, o próprio Cristo”; tarefa
que dura toda a vida e que leva a



manter o desejo de conversão de
forma constante. Pode dar-se o caso
de que a conversão inicial parta de
um grande afastamento de Deus, mas
mesmo então não se deve
desesperar: “Bem fundo caíste! –
Começa os alicerces daí de baixo. –
Sê humilde. – ‘Cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies’. –
Não desprezará Deus um coração
contrito e humilhado” (Caminho 712).
“Padre: como pode suportar todo este
lixo? disseste-me, depois de uma
confissão contrita. – Calei-me,
pensando que, se a tua humildade te
leva a sentir-te assim – como lixo, um
montão de lixo! – ainda poderemos
fazer algo de grande de toda tua
miséria” (Caminho 605). Devemos ir
sempre em frente pelo caminho
cristão com plena confiança em
Deus: “O Senhor converteu Pedro –
que O tinha negado três vezes – sem
lhe dirigir sequer uma única
censura: com um olhar de Amor – É
com esses mesmos olhos que Jesus



nos olha, depois de nossas quedas.
Oxalá possamos dizer-Lhe, como
Pedro: ‘Senhor, Tu sabes tudo: Tu
sabes que eu te amo! ’ e mudemos de
vida” (Sulco 964).

Na vida espiritual habitual, porém,
não se trata sempre de um começo
completamente novo “Na nossa vida,
na vida dos cristãos, a primeira
conversão – esse momento único,
que cada um de nós recorda, e em
que se percebe claramente tudo o
que o Senhor nos pede – é
importante; mas ainda mais
importantes, e mais difíceis, são as
sucessivas conversões. E para
facilitar o trabalho da graça divina
com essas conversões sucessivas, é
preciso conservar a alma jovem,
invocar o Senhor, saber escutar,
descobrir o que vai mal, pedir
perdão (...). Ele nos escuta, e não
deixará de atender às súplicas de um
coração contrito e humilhado” (É
Cristo que passa, 57; as palavras



finais são uma citação do Salmo 51,
que São Josemaria meditava
diariamente). Justamente quando se
tem anos de luta ascética, vendo as
próprias faltas de correspondência
ao amor de Deus, podemos cair na
tentação de considerar as
deficiências como algo inevitável. É
então, precisamente, que se deve
manter a alma jovem e
profundamente humilde, e recear
qualquer forma de aburguesamento
espiritual. “Adverte a Escritura Santa
que até o justo cai sete vezes (Pr 24,
16). Sempre que li estas palavras, a
minha alma estremeceu com uma
forte sacudidela de amor e de
dor” (Amigos de Deus, 215).

A dor dos pecados é perfeita quando
é uma “dor de amor”, quando é
expressão de um amor que nasce do
mais fundo da alma. Assim insistiu
fortemente São Josemaria: “Dor de
Amor. – Porque Ele é bom. – Porque é
teu Amigo, que deu a sua Vida por ti.



– Porque tudo o que tens de bom é
dele. – Porque O tens ofendido
tanto... Porque te tem perdoado...
Ele!...a ti! – Chora, meu filho, de dor
de Amor” (Caminho, 436; cfr. 
Caminho, 503). “Choras? – Não te
envergonhes. Chora: sim, os homens
também choram, como tu, na solidão
e diante de Deus. – Durante a noite,
diz o rei Davi, regarei de lágrimas o
meu leito. Com essas lágrimas,
ardentes e viris, podes purificar o teu
passado e sobrenaturalizar a tua vida
atual” (Caminho 216). “Quanto não
devo a Deus, como cristão! A minha
falta de correspondência, perante
essa dívida, tem-me feito chorar de
dor: de dor de Amor. ‘Mea culpa! ’ –
Bom é que vás reconhecendo as tuas
dívidas. Mas não te esqueças de
como se pagam: com lágrimas...e
com obras” (Caminho 242).

Nesse contexto entende-se bem que,
como já vimos, para São Josemaria, a
vida espiritual seja um contínuo



começar e recomeçar. “Vivia, com
esperança, o hoje e agora”[1] (Bernal,
1976, p. 215). Estar aqui e agora na
presença de Deus é fundamental em
todo o ensinamento do fundador do
Opus Dei. “Que os tropeços e as
derrotas já não nos afastem mais
dele. Como a criança débil se lança
compungida nos braços vigorosos de
seu pai, tu e eu nos arrimaremos ao
jugo de Jesus. Só essa contrição e essa
humildade transformarão nossa
fraqueza humana em fortaleza
divina” (Via Sacra, 7ª Estação). Como
o amor não tem limites, cada
momento apresenta – de certa forma
– uma nova abertura ao amor de
Deus, e “não esqueças que a Dor é a
pedra de toque do Amor” (Caminho
439). A “dor de Amor” deve,
portanto, ser algo constante na vida
interior. “Fomenta na tua alma o afã
de reparação, para conseguires cada
dia uma contrição maior” (Forja,
198).



A dor e a contrição convertem-se
aqui em desagravo, que se estende
aos pecados de todos os homens.
“Renova durante o dia os teus atos de
contrição: olha que se ofende a Jesus
sem parar e, infelizmente não O
desagravam a este mesmo ritmo. Por
isso venho repetindo desde sempre:
os atos de contrição, quantos mais
melhor! Serve-me tu de eco, com a
tua vida e com os teus
conselhos” (Sulco 480). Esta
solidariedade com o gênero humano
é uma consequência da íntima união
com Cristo que se oferece por todos
os homens na Cruz. Assim o
Fundador do Opus Dei aconselha:
“Acaba sempre o teu exame com um
ato de Amor – dor de Amor – por ti,
por todos os pecados dos homens... –
E considera o cuidado paternal de
Deus que afastou de ti os obstáculos
para que não tropeçasses” (Caminho
246).



Finalmente, um texto que nos situa
diante do horizonte mariano da
contrição: “Dirige-te a Nossa Senhora
e pede-lhe que faça a oferta – prova
do seu carinho por ti – da contrição,
da compunção pelos teus pecados e
pelos pecados de todos os homens e
mulheres de todos os tempos, com
dor de Amor. E, com esta disposição,
atreve-te a acrescentar: Mãe, Vida,
minha Esperança, conduz-me pela
tua mão...e, se há alguma coisa agora
em mim que desagrada ao meu Pai-
Deus, concede-me que a veja e que,
entre os dois, a arranquemos.
Continua sem medo: Ó
clementíssima, ó piedosa, ó doce
Virgem Santa Maria, roga por mim,
para que, cumprindo a amabilíssima
Vontade do teu Filho, seja digno de
alcançar e gozar as promessas de
Nosso Senhor Jesus” (Forja 161).



[1] Salvador Bernal, perfil do
Fundador do Opus Dei, p. 282,
Quadrante, São Paulo, 1978.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/contricao/
(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/contricao/
https://opusdei.org/pt-br/article/contricao/

	Contrição

