
opusdei.org

Contribuição de
Josemaria Escrivá
para as ideias do
século XX

Em que consiste a contributo de
Josemaria Escrivá para as ideias
do século XX? “Dois pontos são
particularmente reveladores: a
consciência da própria filiação
divina; e a ideia de ‘unidade de
vida’, que leva a comportar-se
em todas as circunstâncias
como filho de Deus”.

01/03/2002



Em que consiste o contributo de
Josemaria Escrivá para as ideias do
século XX? Descobri-lo não é tarefa
fácil. Inclusivamente podíamo-nos
perguntar se houve esse contributo.
Ao fim e ao cabo, um santo não
precisa de ser um pensador original,
e Josemaria Escrivá não pretendeu
sê-lo. Era assim que, referindo-se ao
espírito do Opus Dei, dizia que era
“velho como o Evangelho e como o
Evangelho novo”, e nesta mesma
frase poderíamos ver uma desculpa
para não refletir sobre o seu possível
contributo peculiar.

Contudo, um olhar atento permite
descobrir que, na sua pregação,
como na sua vida inteira, a
mensagem evangélica aparece sob
uma luz nova, que o torna
particularmente próximo e
interpelador de pessoas de todo o
tipo e condição, sem distinção de
raça, cultura, condição social ou
econômica. Proclamando aos quatro



ventos que a santidade não é para
privilegiados, que a vida normal e
corrente oferece matéria abundante
para a santificação, Josemaria
Escrivá estava a recuperar uma
evidência evangélica que se
obscurecera com a passagem do
tempo e que, precisamente à luz dos
acontecimentos e das ideias do
século XX, adquire particular relevo
para o homem de qualquer tempo e
lugar.

No contexto geral de afirmação da
vida corrente na qual se move a
pregação de Josemaria Escrivá – que
ele mesmo qualificou de
“materialismo cristão” -, dois pontos
nos aparecem particularmente
reveladores: a consciência da própria
filiação divina – fundamento do
espírito do Opus Dei -, e a ideia de
“unidade de vida”, que leva a
comportar-se em todas as
circunstâncias como filho de Deus,
evitando a tentação de levar uma



vida dupla: por um lado, a vida de
relação com Deus, por outro, uma
vida cheia de realidades terrenas –
família, trabalho, relações sociais,
etc. – nas quais Deus, contudo, não
tem lugar.

Se aceitarmos, com muitos
historiadores, que o século XIX, com
as suas reminiscências aristocráticas,
termina com a primeira Guerra
Mundial, então o século XX
apresenta-se-nos – como já
adivinhava Tocqueville – sob o sinal
da evolução paulatina mas
generalizada rumo a um estado
social democrático, em que as noções
de “vida corrente” e de “profissão”
adquirem um significado particular.
Nesse sentido, a reflexão filosófica e
sociológica sobre o período de entre
as duas guerras mundiais constitui
um pano de fundo face ao qual a
mensagem da santificação da vida
corrente - que, como
incansavelmente proclamou Escrivá,



gira como um gonzo à volta do
trabalho - revela-se especialmente
luminosa.

Com efeito, no contexto do
“desencantamento do mundo pela
ciência” preconizado por Max
Weber, e a emergente necessidade,
notada por Husserl, de insuflar no
mundo objectivo da ciência o sentido
procedente do mundo da vida, a
insistência de Escrivá na “unidade de
vida” brilha com luz própria: “temos
uma única vida, feita de carne e de
espírito, e essa tem de ser, na alma e
no corpo, santa e cheia de Deus”;
nesta ideia, também está implícita
uma chamada a superar a
divergência típica desses homens da
modernidade, que Max Weber
descrevia como “especialistas sem
espírito, pessoas sem coração”: os
mesmos que configuram essa
“sociedade de massas”, na qual, como
viu Hannah Arendt, os delírios



totalitários do século XX
encontraram terreno propício.

“Espírito” e “coração”, pelo contrário,
são duas palavras frequentes na
pregação de Escrivá, que “em
confidência de amigo, de irmão, de
pai”, se dirige sempre à pessoa
concreta, e não quer saber de
“massas”. Esta orientação, tão cristã,
para com a pessoa concreta,
alimenta-se, mais do que do respeito,
do amor à dignidade de toda a
pessoa, criada à imagem de Deus,
cuja redenção do pecado mereceu
“todo o sangue de Cristo”. Que
grande deve ser a dignidade do
homem para merecer a morte de
Deus: o pensamento abstrato pode
tentar exprimir de mil e uma
maneiras esta ideia, mas dificilmente
poderá transmitir a força que tem na
experiência de um santo. É difícil
encontrar, no século XX, uma tal
confiança na dignidade do homem,
sem a mais leve fissura. No contexto



em que nos movemos hoje, de
desconstrução do pensamento
moderno, a ideia de “dignidade” não
tem muito boa cotação, de uma
forma geral. Por isso impressiona a
fé de Escrivá no homem, manifestada
de tantas maneiras, particularmente
na afirmação categórica da sua
liberdade.

A ideia de liberdade de Escrivá, que
se revela na prática como
incomparavelmente mais radical que
a liberdade moderna, tem uma raiz
profunda, teológica – “a liberdade
com que Cristo nos libertou” -, que,
como mostrou Fabro, admite ser aqui
equiparada à ideia de liberdade de
São Paulo ou de Santo Agostinho.
Contudo, a sua ideia de liberdade
tem múltiplas consequências na
convivência social e política: desde
muito cedo – evidentemente, muito
antes da revitalização do debate
contemporâneo sobre a sociedade
civil –, Escrivá falou de modo



positivo de pluralismo em todas as
opiniões temporais, referindo-se
expressamente à virtude da
“cidadania”, de uma forma
inovadora pelo menos para os
cânones de então.

Precisamente, a sua pregação,
orientada para o crescimento nas
virtudes e não só para o
cumprimento dos mandamentos,
revela-se de especial interesse pelo
menos por dois motivos: pelo
imbricado existencial da natureza e
da graça que transparece, e pela
própria linguagem em que se
exprime, que, como observou o
fenomenólogo Robert Sokolowski,
reflete um conhecimento penetrante
da psicologia humana, além de
resultar extraordinariamente
próximo do homem moderno. Em
geral, o realce que dá às virtudes –
com o que este conceito implica de
superação, de crescimento – é mais
uma manifestação do optimismo que



imprime vigor a toda a sua
mensagem, e se comunica ao modo
de entender a própria vida.

É difícil encontrar uma mensagem
que, sendo tão consciente da miséria
do homem, seja, ao mesmo tempo,
tão optimista, tão contagiosamente
optimista. A definição que oferecia
de si mesmo – “um pecador que ama
com loucura a Jesus Cristo” – contém
os dois elementos desse paradoxo
que, mais que a famosa cana
pensante de Pascal, ilumina
simultaneamente a miséria e a
grandeza do homem. Em última
instância, uma confiança como a de
Escrivá na dignidade humana – tão
sólida, inclusivamente depois de ter
padecido pessoalmente tantas
injustiças – só pode ter um
fundamento sobrenatural.

A filiação divina é para ele esse
“ancoradouro onde lançar a âncora,
aconteça o que acontecer na



superfície deste mar da vida”. À
pergunta pela identidade radical do
homem, Escrivá não responde em
termos de cultura, nação ou – como
diria Santo Agostinho -, história (uma
história que remonta ao pecado de
Adão), Escrivá responde remetendo
para a origem decisiva: filho de Deus.
“Na terra há apenas uma raça… a
raça dos filhos de Deus”. Escrivá
acreditava em Deus e na ação de
Deus na história e na vida de cada
homem. Foi essa fé gigantesca, e ao
mesmo tempo infantil, que deu à sua
vida uma fecundidade prodigiosa,
escandalosa para uma civilização
que tantas vezes ainda põe a sua
esperança na matéria.

Ana Marta González

Época, Madrid, 1 de Março de 2002



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/contributo-de-
josemaria-escriva-para-as-ideias-do-

seculo-xx/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/contributo-de-josemaria-escriva-para-as-ideias-do-seculo-xx/
https://opusdei.org/pt-br/article/contributo-de-josemaria-escriva-para-as-ideias-do-seculo-xx/
https://opusdei.org/pt-br/article/contributo-de-josemaria-escriva-para-as-ideias-do-seculo-xx/
https://opusdei.org/pt-br/article/contributo-de-josemaria-escriva-para-as-ideias-do-seculo-xx/

	Contribuição de Josemaria Escrivá para as ideias do século XX

