
opusdei.org

"Contemplar para
chegar ao amor"

Hoje na Audiência Geral o Papa
Francisco falou sobre a
importância de contemplarmos,
de considerar como Deus olha
para as suas criaturas e alegrar-
se com elas, porque "quem não
sabe contemplar a natureza e a
criação, não sabe contemplar as
pessoas na sua riqueza".

16/09/2020

Amados irmãos e irmãs, bom dia!



Para sair de uma pandemia, é preciso
cuidar-se e cuidar uns dos outros. E
devemos apoiar aqueles que cuidam
dos mais débeis, dos doentes e dos
idosos. Há o hábito de deixar os
idosos de lado, de os abandonar: isso
é mau. Estas pessoas - bem definidas
pelo termo espanhol “cuidadores”,
aqueles que cuidam dos doentes -
desempenham um papel essencial na
sociedade atual, mesmo que muitas
vezes não recebam o
reconhecimento nem a remuneração
que merecem. Cuidar é uma regra de
ouro da nossa condição humana, e
traz consigo saúde e esperança (cf.
Enc. Laudato si' [LS], 70). Cuidar dos
doentes, dos necessitados, dos
abandonados: esta é uma riqueza
humana e também cristã.

Devemos de igual modo dirigir este
cuidado à nossa casa comum: à terra
e a cada criatura. Todas as formas de
vida estão interligadas (cf. ibid.,
137-138), e a nossa saúde depende da

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#137


saúde dos ecossistemas que Deus
criou e dos quais Ele nos encarregou
de cuidar (cf. Gn 2, 15). Por outro
lado, abusar deles, é um pecado
grave que prejudica, que é
prejudicial e que nos deixa doentes
(cf. LS 88; 66). O melhor antídoto
contra este mau uso da nossa casa
comum é a contemplação (cf. ibid.,
85., 85; 214). Mas porquê? Não há
vacina para isto, para o cuidado da
casa comum, para não a pôr de lado?
Qual é o antídoto contra a doença de
não tomar conta da casa comum? É a
contemplação. “Quando não se
aprende a parar a fim de admirar e
apreciar o que é belo, não
surpreende que tudo se transforme
em objeto de uso e abuso sem
escrúpulos” (ibid., 215). Também no
respeitante ao “descartável”. No
entanto, a nossa casa comum, a
criação, não é um mero “recurso”. As
criaturas têm um valor em si
mesmas e “refletem, cada uma à sua
maneira, um raio da infinita

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#8
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#8
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#66
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#85
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#85
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#85
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#85
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#214
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#215


sabedoria e bondade de
Deus” (Catecismo da Igreja Católica,
339). Este valor e este raio de luz
divina devem ser descobertos e, para
os descobrirmos, precisamos estar
em silêncio, precisamos ouvir, e
precisamos contemplar. Também a
contemplação cura a alma.

Sem contemplação, é fácil cair num
antropocentrismo desequilibrado e
soberbo, o “Eu” no centro de tudo,
que supervaloriza o nosso papel
como seres humanos, posicionando-
nos como dominadores absolutos de
todas as outras criaturas. Uma
interpretação distorcida dos textos
bíblicos sobre a criação contribuiu
para esta má interpretação, que leva
à exploração da terra ao ponto de a
sufocar. Exploração da criação: este é
o pecado. Julgamos que estamos no
centro, pretendendo ocupar o lugar
de Deus e assim arruinamos a
harmonia da criação, a harmonia do
desígnio de Deus. Tornamo-nos

https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html


predadores, esquecendo a nossa
vocação como guardiões da vida.
Certamente, podemos e devemos
trabalhar a terra para viver e nos
desenvolver. Mas trabalho não é
sinônimo de exploração, e está
sempre acompanhado de cuidado:
lavrar e proteger, trabalhar e
cuidar... Esta é a nossa missão (cf. Gn
2, 15). Não podemos pretender
continuar a crescer a nível material,
sem cuidarmos da casa comum que
nos acolhe. Os nossos irmãos e irmãs
mais pobres e a nossa mãe terra
gemem pelos danos e injustiças que
causamos e reclamam outro rumo.
Reclamam de nós uma conversão,
uma mudança de rumo: cuidar
também da terra, da criação.

É, pois, importante recuperar a
dimensão contemplativa, ou seja,
olhar para a terra, para criação como
um dom, e não como algo a ser
explorado para fins lucrativos.
Quando contemplamos, descobrimos



nos outros e na natureza algo muito
maior do que a sua utilidade. Eis o
cerne do problema: contemplar é ir
além da utilidade de uma coisa.
Contemplar a beleza não significa
explorá-la: contemplar é gratuidade.
Descobrimos o valor intrínseco das
coisas que lhes foi dado por Deus.
Como muitos mestres espirituais nos
ensinaram, o céu, a terra, o mar,
cada criatura possui esta capacidade
icônica, esta capacidade mística de
nos reconduzir ao Criador e à
comunhão com a criação. Por
exemplo, Santo Inácio de Loyola, no
final dos seus Exercícios espirituais,
convida-nos a “Contemplar para
chegar ao amor”, ou seja, a
considerar como Deus olha para as
suas criaturas e alegrar-se com elas;
a descobrir a presença de Deus nas
suas criaturas e, com liberdade e
graça, amá-las e cuidar delas.

A contemplação, que nos leva a uma
atitude de cuidado, não significa



olhar para a natureza de fora, como
se não estivéssemos imersos nela.
Mas estamos dentro da natureza,
somos parte da natureza. Pelo
contrário, partimos do interior,
reconhecendo-nos como parte da
criação, tornando-nos protagonistas
e não meros espectadores de uma
realidade amorfa apenas para ser
explorada. Aqueles que contemplam
desta forma sentem-se maravilhados
não só pelo que veem, mas também
porque se sentem parte integrante
desta beleza; e inclusive se sentem
chamados a preservá-la, a protegê-la.
E há uma coisa que não devemos
esquecer: quem não sabe contemplar
a natureza e a criação, não sabe
contemplar as pessoas na sua
riqueza. E quem vive para explorar a
natureza, acaba por explorar as
pessoas e tratá-las como escravas.
Esta é uma lei universal: se não se
sabe contemplar a natureza, será
muito difícil saber contemplar as



pessoas, a beleza das pessoas, o
irmão, a irmã.

Quem sabe contemplar, mais
facilmente se porá em ação para
mudar o que produz degradação e
danos à saúde. Comprometer-se-á a
educar e promover novos hábitos de
produção e consumo, a contribuir
para um novo modelo de
crescimento econômico que garanta
o respeito pela casa comum e o
respeito pelas pessoas. O
contemplativo em ação tende a
tornar-se o guardião do ambiente:
isto é muito bom! Cada um de nós
deve ser guardião do ambiente, da
pureza do ambiente, procurando
conjugar saberes ancestrais de
culturas milenares com novos
conhecimentos técnicos, de modo a
que o nosso estilo de vida seja
sempre sustentável.

Por fim, contemplar e cuidar: estas
são duas atitudes que mostram o



caminho para corrigir e reequilibrar
a nossa relação como seres humanos
com a criação. Muitas vezes, a nossa
relação com a criação parece ser
uma relação entre inimigos: destruir
a criação em meu benefício; explorar
a criação em meu proveito. Não
esqueçamos que isto se paga caro;
não esqueçamos aquele ditado
espanhol: “Deus perdoa sempre; nós
perdoamos de vez em quando; a
natureza nunca perdoa”.

Hoje estava lendo no jornal sobre
aqueles dois grandes glaciares na
Antártida, perto do Mar de
Amundsen: eles estão prestes a
desabar. Será terrível, porque o nível
do mar subirá e isto causará muitas,
muitas dificuldades e muito mal. E
por quê? Por causa do
sobreaquecimento, por não se cuidar
do ambiente, por não se cuidar da
casa comum. Por outro lado, quando
tivermos esta relação - deixem-me
dizer a palavra - “fraterna” no



sentido figurativo com a criação,
tornar-nos-emos guardiões da casa
comum, guardiões da vida e
guardiões da esperança,
preservaremos o patrimônio que
Deus nos confiou para que as
gerações futuras o possam desfrutar.
E alguns podem dizer: “Mas, eu safo-
me desta maneira”. Mas o problema
não é como te safas hoje - isto foi dito
por um teólogo alemão, protestante,
competente: Bonhoeffer - o problema
não é como te desenrascas hoje; o
problema é: qual será a herança, a
vida da geração futura? Pensemos
nos filhos, nos netos: que lhes
deixaremos se explorarmos a
criação? Protejamos este caminho
para nos tornarmos “guardiões” da
casa comum, guardiões da vida e da
esperança. Preservemos o
patrimônio que Deus nos confiou,
para que as gerações futuras possam
usufruir dele. Penso de modo
especial nos povos indígenas, com os
quais todos nós temos uma dívida de



gratidão - até de penitência, para
reparar o mal que lhes fizemos. Mas
estou também pensando nos
movimentos, associações, grupos
populares, que estão comprometidos
a tutelar o próprio território com os
seus valores naturais e culturais.
Estas realidades sociais nem sempre
são apreciadas, por vezes são até
impedidas, porque não produzem
dinheiro; mas na realidade
contribuem para uma revolução
pacífica, poderíamos chamar-lhe a
“revolução do cuidado”. Contemplar
para cuidar, contemplar para
salvaguardar, preservar a nós, a
criação, os nossos filhos, os nossos
netos, e tutelar o futuro. Contemplar
para cuidar e para preservar e deixar
uma herança à futura geração.

Mas não se deve contudo delegar a
alguns: aquilo que é tarefa de cada
ser humano. Cada um de nós pode e
deve tornar-se um “guardião da casa
comum”, capaz de louvar a Deus



pelas suas criaturas, de contemplar
as criaturas e de as proteger.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/contemplar-
para-chegar-ao-amor/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/contemplar-para-chegar-ao-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/contemplar-para-chegar-ao-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/contemplar-para-chegar-ao-amor/

	"Contemplar para chegar ao amor"

