
opusdei.org

Contemplação no
meio do mundo

“Viver ao lado de Josemaria
Escrivá significou para mim
uma constante lição de unidade
de vida: cada um dos seus
gestos, todas as suas palavras,
todos os projetos que
empreendia (...) nasciam da fé,
tomavam forma na esperança
da ajuda divina, manifestavam
o desejo de servir a Deus”.

15/10/2002

São Josemaria Escrivá. Sentirei uma
profunda emoção ao ver colocado, no



momento da canonização, o adjetivo
“santo” antes do nome daquele a
quem mais devo na terra. O Senhor
concedeu-me a graça de ser
testemunha dessa santidade de vida,
dia após dia, durante vinte e cinco
anos.

Entre as características que me
parecem mais adequadas para
descrever a figura de Josemaría
Escrivá, destacarei sobretudo uma: a
unidade de vida. Com esta expressão,
a teologia espiritual costuma
designar a idéia, presente em tantos
Padres da Igreja, da junção de Marta
e Maria, da fusão da ação com a
contemplação, da oração com o
trabalho (termo que utilizo aqui em
sentido amplo, abrangendo tanto os
deveres profissionais como os
familiares, as relações sociais, os
deveres cívicos em geral).

A unidade de vida brota da ação do
Espírito Santo na alma; não se trata



de uma característica meramente
humana, resultado da ordem mental,
de uma organização eficientíssima
ou do esforço pessoal por atingir
uma espécie de tranquilidade de
ânimo. É de certo modo um sinônimo
de santidade e, portanto, uma meta
para todos os cristãos.

A Carta Apostólica Christifideles laici
realça a sua importância no contexto
da santificação da vida cotidiana (cfr.
n. 17): somente se forem vistos à luz
dessa unidade, os afazeres de cada
dia podem ser encarados como
ocasiões de união com Deus; mais
ainda, esses afazeres se revelam
como que transfigurados pela graça.
Quando nos deixamos absorver pela
dimensão horizontal da existência, a
cotidianidade (se não por outro
motivo, ao menos pelo próprio ritmo
imposto pelas tarefas que a
sobrecarregam) gera dispersão:
pressa, distração, urgência de
encontrar soluções para os



problemas prementes, a ponto de
não deixar espaço para outros
pensamentos... As obrigações do
trabalho tendem a subtrair tempo de
convivência com a família; os
modelos da sociedade consumista
apagam a força de um ideal que pede
austeridade e sacrifício; as
necessidades econômicas absorvem
toda a energia, em prejuízo de outros
deveres mais altos. E assim o coração
do homem, exposto a essa tremenda
pressão, corre o risco de fragmentar-
se. Ao contrário, quando se tem
unidade de vida, as tensões às quais
somos diariamente expostos se
conjugam com harmonia.

Viver ao lado de Josemaria Escrivá
significou para mim uma constante
lição de unidade de vida: cada um
dos seus gestos, todas as suas
palavras, todos os projetos que
empreendia estavam explicitamente
orientados para o Senhor. Nasciam
da fé, tomavam forma na esperança



da ajuda divina, manifestavam o
desejo de servir a Deus.

Nele se via encarnado o programa
expresso nestas palavras de 
Caminho: “Dizia uma alma de oração:
nas intenções, seja Jesus o nosso fim;
nos afetos, o nosso Amor; na palavra,
o nosso assunto; nas ações, o nosso
modelo” (n. 271).

Assim como na pessoa de Cristo se
unem o humano e o divino –
ensinava Josemaria Escrivá –, do
mesmo modo devem unir-se
existencialmente no cristão –
chamado a transformar-se em outro
Cristo, no próprio Cristo – os traços
humanos e sobrenaturais da própria
vida.

Além da vivência pessoal, uma
assídua reflexão conduziu Josemaria
Escrivá a detectar com grande
lucidez as implicações da unidade de
vida. Essa unidade comporta, antes
de tudo, a coerência entre a fé e as



obras, o pleno respeito pela lei moral,
sem restrições nem soluções de
compromisso, em todas as situações
(familiares, profissionais, etc.) que o
cristão é chamado a enfrentar.

Profundamente consciente do valor
exemplar da coerência com a fé, o
fundador do Opus Dei fazia-nos
observar que disso depende, em
grande parte, a contribuição que
todos os fiéis devem prestar à
edificação do Reino de Deus sobre a
terra. Nesse contexto, a Christifideles
laici (n. 59) lembra a clareza com que
o Concílio convoca os leigos a
superar qualquer fissura entre a fé e
a conduta, «deixando-se conduzir
pelo espírito do Evangelho» no
cumprimento dos deveres terrenos
(Const. Past. Gaudium et spes, n. 43).

Graças a esse enfoque da unidade de
vida, pode-se compreender melhor a
insistência com que o fundador do
Opus Dei explicava que a primeira



condição para santificar o trabalho é
trabalhar bem, não só com
diligência, mas sobretudo com
sentido de justiça e caridade para
com o próximo (colegas ou clientes,
colaboradores, subordinados ou
superiores): “Temos que trabalhar
muito na terra, e temos que
trabalhar bem, porque essas
ocupações habituais são a matéria
que devemos santificar” (Amigos de
Deus, n. 202). Uma atividade exercida
pelo recurso à improvisação, com
superficialidade, com indolência, não
traz nenhum benefício ao bem
comum, não só pelo seu vazio
substancial, mas principalmente
porque não pode ser oferecida a
Deus. Esta constatação leva-nos a dar
um importante passo adiante nas
nossas reflexões sobre a unidade de
vida: a busca da perfeição no
trabalho é inseparável da presença
de uma finalidade expressamente
sobrenatural.



O texto citado prossegue assim: “Mas
nunca nos esqueçamos de as realizar
por Deus. Se as fizéssemos por nós
mesmos, isto é, por orgulho, só
produziríamos folharada; e nem
Deus nem os homens conseguiriam
saborear um pouco de doçura em
árvore tão frondosa”.

Fica, assim, focalizado o núcleo
central do nosso pensamento: obtém-
se a instauração de uma verdadeira
unidade entre as várias esferas da
nossa vida quando todas são
elevadas, in actu, à ordem da graça,
ou seja, quando são referidas hic et
nunc a Deus. “Nós, os cristãos” –
escreveu esse sacerdote santo – “não
suportamos uma vida dupla:
mantemos uma unidade de vida,
simples e forte, em que se
fundamentam e se compenetram
todas as nossas ações” (É Cristo que
passa, n. 126). Não se trata de uma
vaga aspiração, de um genérico



estado de ânimo de nostalgia do
divino.

Para São Josemaria, a conquista de
uma unidade dessa natureza
representa “uma condição essencial
para os que procuram santificar-se
no meio das circunstâncias habituais
do seu trabalho, das suas relações
familiares e sociais. Jesus não admite
essa divisão” (Amigos de Deus, n.
165).

As citações poderiam multiplicar-se
até o infinito, mas parece-me que o
que acabamos de ver é suficiente
para fundamentar a idéia de que a
unidade de vida – como tudo o que
diz respeito à simplicidade, à
harmonia, à ausência de
desagregação – traz em si mesma um
reflexo do divino, uma vez que Deus
é unidade. Por isso, nela se pode
legitimamente enxergar um vértice
da vida espiritual. Refiro-me à
contemplação no meio do mundo,



que representa um ponto de
convergência de toda a mensagem
espiritual de São Josemaria Escrivá.
A ele me dirijo agora para pedir que
nos ajude a todos nós, neste dia de
abundantes graças, a dar um passo
decisivo rumo a essa meta de vida
interior.

Artigo do L’Osservatore Romano, 6
de outubro de 2002, publicado no
Brasil pela Gazeta do Povo. D.
Javier Echevarría, Bispo Prelado
do Opus Dei de 1994 a 2016.

D. Javier Echevarría // Gazeta
do Povo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/contemplacao-
no-meio-do-mundo/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/contemplacao-no-meio-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/contemplacao-no-meio-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/contemplacao-no-meio-do-mundo/

	Contemplação no meio do mundo

