
opusdei.org

Construir sobre
rocha: O plano de
vida espiritual (2)

O caminho que trilhamos junto
a Deus é marcado tanto por
bons momentos, como por
dificuldades e sofrimentos. As
práticas cristãs, que dão forma
ao plano de vida, nos
impulsionam e dão segurança
nessa aventura. Acima de tudo,
elas nos ajudam a redescobrir
que o Senhor está sempre ao
nosso lado.

07/03/2025



Durante seus anos em Nazaré, Jesus
conheceu o trabalho manual em
primeira pessoa; talvez até mesmo o
trabalho de construção. São Mateus
percebe e nos dá um vislumbre disso
quando, nas linhas finais do Sermão
da Montanha, recolhe uma
comparação que o Mestre usou
algumas vezes para explicar como
deveríamos assimilar seus
ensinamentos. Jesus fala de dois
tipos de construtores: um deles
constrói sua casa sobre a areia e
outro opta por construir sobre a
rocha (cf. Mt 7, 24-27). As casas são
aparentemente semelhantes, porque
ambas são construídas sobre as
mesmas palavras de Jesus, mas o
tempo mostrará como uma é muito
mais frágil do que a outra. Quando as
dificuldades chegam – quando a
chuva cai, as enchentes vêm e os
ventos sopram e batem na casa – fica
mais claro que não basta ter uma
noção abstrata e teórica da vida
cristã: permanecer nela seria como



construir sobre a areia. É por isso
que precisamos ter intimidade com
Jesus, manter contato assíduo com
Ele: acostumar-se a ouvi-lo
atentamente na oração e desenvolver
outros hábitos estáveis e duradouros
que nos ajudarão a colocar suas
palavras em prática. Dessa forma,
poderemos viver de acordo com Ele,
não só nos momentos de
prosperidade, mas também nos
momentos em que a nossa fé e as
nossas convicções forem postas à
prova.

São Josemaria expressava algo muito
semelhante a partir de uma
recordação de infância, que aborda a
vida interior a partir da imagem do
caminho: “Ficaram muito gravados
na minha cabeça de criança aqueles
sinais que, nas montanhas da minha
terra, se colocavam à borda dos
caminhos: eram uns postes altos,
geralmente pintados de vermelho,
que chamavam a atenção.



Explicaram-me então que, quando a
neve cai e cobre caminhos,
sementeiras e pastos, bosques,
penhascos e barrancos, essas estacas
sobressaem como um ponto de
referência seguro, para que toda as
pessoas saibam sempre por onde
segue o caminho”.

Na vida de um cristão, continuava
ele, acontece algo semelhante: “Há
primaveras e verões, mas também
chegam os invernos, dias sem sol e
noites órfãs de lua. Não podemos
permitir que a relação com Cristo
dependa do nosso estado de humor,
das alterações do nosso caráter”. E é
exatamente nesses momentos mais
difíceis, concluía ele, que um plano
de vida espiritual é mais necessário:
Essas práticas piedosas “bem
arraigadas e adaptadas às
circunstâncias próprias de cada um,
serão como essas estacas pintadas de
vermelho, que continuam a marcar-
nos o rumo, até que o Senhor decida



que o sol brilhe de novo, os gelos
derretam e o coração torne a vibrar,
aceso com um fogo que na realidade
nunca esteve apagado: foi apenas o
rescaldo oculto pela cinza de uns
tempos de prova, ou de menos
empenho, ou de pouco sacrifício”[1].

Crescer nas crises

É bastante normal que, no decorrer
da vida, tenhamos que passar por
momentos de crise, com diferentes
graus de importância[2]. Por exemplo,
os jovens podem se entusiasmar com
grandes ideais e se lançar em uma
aventura sem pensar muito; no
entanto, à medida que ganham mais
experiência, ficam desanimados:
percebem como é difícil mudar o
mundo ou simplesmente mudar a si
mesmos; ou se surpreendem com a
facilidade com que suas emoções
anteriormente fortes, que talvez
pensassem garantir a estabilidade de
suas convicções, cedem diante de



novas circunstâncias. Há também
momentos na vida, pontos de
inflexão, como a chegada da
maturidade ou da aposentadoria, em
que naturalmente se tende a fazer
um balanço do caminho percorrido,
e em que, às vezes, vêm à tona os
fracassos, as decepções, o que
poderia ter sido e não foi; pode ser
difícil aceitar a própria história, a
visão talvez fique embaçada para
apreciar e agradecer tantas coisas
boas, e se busca consolo naquilo que
São Josemaria chamava, com um
jogo de palavras intraduzível, a
mística do oxalá: “oxalá não me
tivesse casado, oxalá não tivesse esta
profissão, oxalá tivesse mais saúde,
ou menos anos ou mais tempo!”[3].

Essas e outras crises semelhantes não
são – não deveriam ser – momentos
sem Deus: também nessa hora,
inclusive mais, o Senhor está perto
de nós e continua a se doar sem
medida. É por isso que as crises são



oportunidades importantes para
crescermos em nosso
relacionamento com Deus, que pode
fazer o deserto florescer e produzir
frutos da terra seca (Is 35,1). O
idealismo juvenil pode ser purificado
e elevado pela graça, mas precisa
amadurecer para se tornar
verdadeiramente sobrenatural. Os
contratempos e as decepções não
devem nos transformar em
“realistas” cínicos, porque o mero
conhecimento de nossas limitações
naturais está longe de ser toda a
verdade sobre nós mesmos e sobre a
história humana. Esses momentos,
que podem ser duros, são lugares de
amadurecimento, em que o Senhor
quer ampliar nosso coração. Um
escritor francês disse de forma
eloquente: “O homem tem lugares
em seu pobre coração que não
começam a existir até que a dor
entre neles, para que comecem a
ser”[4].



Assim como o amor humano é
construído e aprofundado quando
passamos tempo juntos (sofrendo
juntos!), nosso amor a Deus é
fortalecido e renovado pela presença,
pela “união com Cristo no Pão e na
Palavra, na Sagrada Hóstia e na
oração”[5], em suas várias
modalidades: adoração silenciosa,
diálogo confiante, exame de
consciência, oração vocal etc. Esses e
outros hábitos semelhantes não são
uma lista enfadonha de coisas a
fazer, mas encontros que despertam,
animam e enriquecem o
relacionamento com Deus e, a partir
dele, os relacionamentos com os
outros, que se tornam mais fortes e
profundos.

Com o coração aberto a Deus

“Com o mesmo coração com que
amei os meus pais e estimo os meus
amigos, com esse mesmo coração
amo a Cristo, e o Pai, e o Espírito



Santo, e Santa Maria”[6]. A vida
espiritual é fundamentalmente um
relacionamento de amor e, portanto,
a beleza e os desafios do amor
humano são como um livro aberto
para entender melhor o seu
dinamismo. Assim, por exemplo,
quando o compromisso de um
casamento enfraquece, pode ser em
parte porque marido e mulher estão
cada vez mais distantes. Esse é um
perigo constante em um
relacionamento: que o casal não
amadureça e cresça junto, porque a
vida de cada um assume novas
dimensões que não são
compartilhadas com a outra pessoa e
que não são integradas em sua
aventura comum.

Algo semelhante pode acontecer em
nossa vida espiritual. Deus não
muda, mas nós mudamos; e
precisamos compartilhar com Ele,
em um diálogo íntimo e contínuo,
tudo o que acontece conosco e nos



habita, desde nossos sucessos ou
decepções profissionais até nossos
hobbies e assuntos familiares: viver
todas as coisas “com o coração aberto
para Deus, para que nosso trabalho,
mesmo na doença, mesmo na
dificuldade, seja aberto a Deus”[7].
Assim, ao longo da nossa vida, o
Senhor pode nos revelar novas
dimensões dos tesouros da sabedoria
e do conhecimento escondidos em
Cristo (cf. Col 2,3): aquela sabedoria
que é adquirida no silêncio da
oração, nos momentos de ação de
graças após a comunhão, na
contemplação das palavras e da vida
de Jesus nos Evangelhos. Os
discípulos de Emaús, “em sua
misteriosa caminhada com o Cristo
ressuscitado, viveram um período de
angústia, confusão, desespero e
desilusão. No entanto, além de tudo
isso e apesar de tudo, algo estava
acontecendo lá no fundo: Não ardia o
nosso coração, quando ele nos falava



pelo caminho e nos explicava as
Escrituras? (Lc 24,32)”[8].

Precisamos nos permitir ser
ajudados e ajudar os outros também,
para que nossa vida espiritual não
seja apenas uma questão de “seguir
em frente”. Como o Padre nos
lembrou, “A formação, ao longo de
toda a vida, sem negligenciar a
exigência necessária, tende, em uma
medida importante, a abrir
horizontes” [9]. Nossa leitura
espiritual e os textos e recursos que
usamos para alimentar e enriquecer
nossa fé devem ser bem escolhidos
para nos ajudar a aprofundar nossa
experiência de Deus, trazendo-nos
novas perspectivas e falando às
necessidades de nossos corações, que
serão diferentes de pessoa para
pessoa e de momento para momento.
O Espírito Santo usará esses esforços,
sempre modestos em comparação
com seus dons, para realizar seu
trabalho em nós.



Mas vamos nos deter ainda em outra
analogia com o amor humano. Se
vimos que um inimigo de um
relacionamento é o fato de o casal
deixar de se ver regularmente, outro
perigo igualmente poderoso é que,
mesmo quando se veem, não
conversam de verdade: estão
presentes com o corpo, mas não com
a alma; não abrem o coração e não
ouvem com real interesse. Nesse
caso, passar tempo juntos pode se
tornar um fardo; e vice-versa, abrir
mão desse tempo pode se apresentar
como uma libertação. Algo
semelhante pode acontecer na vida
espiritual se a pessoa se apega a um
plano apenas para cumprir uma
obrigação. São Josemaria falava
desse tipo de rotina como o
“verdadeiro sepulcro da piedade”[10].

Diante desse risco, é animador
pensar que somos chamados a
“começar e recomeçar” muitas vezes
ao longo do caminho. Assim como os



casais que ainda se amam depois de
tantos anos podem dizer “obrigado”
e “desculpe” um ao outro por muitas
pequenas coisas, também
precisaremos, muitas vezes, retomar
um hábito que começamos a
negligenciar, colocar mais cabeça e
coração em nossa leitura espiritual
ou redescobrir o valor de algumas
orações tradicionais antes ou depois
da missa, se acharmos que nos
distraímos facilmente.

É por isso que a fidelidade ao plano
de vida não tem nada a ver com a
busca de um “desempenho perfeito”,
como se fôssemos solistas em um
concerto de câmara ou atletas em
uma competição de ginástica
olímpica. Na realidade, trata-se de
permanecer no amor de Deus (cf Jo
15,9): descobrir e redescobrir, cada
vez um pouco mais, o único
fundamento sólido sobre o qual
podemos construir nossa vida. E
encontrar nessa pedra firme a



alegria e a paz que nosso coração
anseia: “Descansa na filiação divina.
Deus é um Pai – o teu Pai! – cheio de
ternura, de infinito amor. Chama-
Lhe Pai muitas vezes, e diz-Lhe – a
sós – que O amas, que O amas
muitíssimo!: que sentes o orgulho e a
força de ser seu filho”[11].

[1] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
151.

[2] Cf. São Josemaria,Carta 2, n. 22,
sobre a “crise dos 40 anos”; mais em
geral, cf. R. Guardini, Las etapas de la
vida, Madri, Palabra, 2022.

[3] São Josemaria, Conversações, n. 88;
cf. Caminho, Edição Histórico-Crítica,
comentário ao n. 832; J. Peña,
“Mystica ojalatera y realismo en la
santidad de la vida ordinaria”,
Anuário Filosófico, 2002 (35),
629-654.



[4] L. Bloy, Lettre, 25/04/1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Paris,
Édouard-Joseph, 1920.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 118.

[6] É Cristo que passa, n. 166.

[7] Papa Francisco, Audiência,
21/06/2017.

[8] Papa Francisco, Enc. Dilexit nos, n.
7.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9/01/2018,
n. 11.

[10] Amigos de Deus, n. 150.

[11] Forja, n. 331.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/construir-

https://opusdei.org/pt-br/article/construir-sobre-rocha-o-plano-de-vida-espiritual-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/construir-sobre-rocha-o-plano-de-vida-espiritual-2/


sobre-rocha-o-plano-de-vida-
espiritual-2/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/construir-sobre-rocha-o-plano-de-vida-espiritual-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/construir-sobre-rocha-o-plano-de-vida-espiritual-2/

	Construir sobre rocha: O plano de vida espiritual (2)

