
opusdei.org

Constituição
dogmática “Dei
Verbum” – sobre a
revelação divina

Texto completo da Constituição
dogmática “Dei Verbum”, que o
Papa Leão XIV considera “um
dos mais belos e importantes
documentos do Concílio”,
centrada na Palavra de Deus.

16/01/2026

CONSTITUIÇÃO DOGMÁTICA

DEI VERBUM 



SOBRE A REVELAÇÃO DIVINA

PROÊMIO

Intenção do Concílio

1. O sagrado Concilio, ouvindo
religiosamente a Palavra de Deus
proclamando-a com confiança, faz
suas as palavras de São João:
“anunciamo-vos a vida eterna, que
estava junto do Pai e nos apareceu:
anunciamo-vos o que vimos e
ouvimos, para que também vós
vivais em comunhão conosco, e a
nossa comunhão seja com o Pai e
com o seu Filho Jesus Cristo" (1 Jo. 1,
2-3). Por isso, segundo os Concílios de
Trento e Vaticano I, entende propor a
genuína doutrina sobre a Revelação
divina e a sua transmissão, para que



o mundo inteiro, ouvindo, acredite
na mensagem da salvação,
acreditando espere, e esperando
ame[1].

I: A REVELAÇÃO EM SI
MESMA

Natureza e objeto da
revelação

2. Aprouve a Deus, na sua bondade e
sabedoria, revelar-se a Si mesmo e
dar a conhecer o mistério da sua
vontade (cfr. Ef. 1,9), segundo o qual
os homens, por meio de Cristo, Verbo
encarnado, têm acesso ao Pai no
Espírito Santo e se tornam
participantes da natureza divina (cfr.
Ef. 2,18; 2 Ped. 1,4). Em virtude desta
revelação, Deus invisível (cfr. Col.
1,15; 1 Tim. 1,17), na riqueza do seu
amor fala aos homens como amigos
(cfr. Ex. 33, 11; Jo. 15,1415) e convive
com eles (cfr. Bar. 3,38), para



convidá-los e admiti-los à comunhão
com Ele. Esta ‘economia’ da
revelação se realiza por meio de
ações e palavras intimamente
relacionadas entre si, de tal maneira
que as obras, realizadas por Deus na
história da salvação, manifestam e
confirmam a doutrina e as realidades
significadas pelas palavras; e as
palavras, por sua vez, declaram as
obras e esclarecem o mistério nelas
contido. Porém, a verdade profunda
tanto a respeito de Deus quanto a
respeito da salvação dos homens,
manifesta-se a nós, por esta
revelação, em Cristo, que é,
simultaneamente, o mediador e a
plenitude de toda a revelação[2].

Preparação da revelação
evangélica

3. Deus, criando e conservando todas
as coisas pelo Verbo (cfr. Jo. 1,3),
oferece aos homens um testemunho
perene de Si mesmo na criação (cfr.



Rom. 1, 1-20) e, além disso, decidindo
abrir o caminho da salvação
sobrenatural, manifestou-se a Si
mesmo, desde o princípio, aos nossos
primeiros pais. Depois da sua queda,
com a promessa de redenção, deu-
lhes a esperança da salvação (cfr.
Gên. 3,15), e cuidou continuamente
do gênero humano, para dar a vida
eterna a todos aqueles que,
perseverando na prática das boas
obras, procuram a salvação (cfr.
Rom. 2, 6-7). No devido tempo
chamou Abraão, para fazer dele pai
de um grande povo (cfr. Gên. 12,2),
povo que, depois dos patriarcas, ele
instruiu, por meio de Moisés e dos
profetas, para que o reconhecessem
como único Deus vivo e verdadeiro,
pai providente e juiz justo, e para
que esperassem o Salvador
prometido. Assim preparou Deus
através dos tempos o caminho ao
Evangelho.



Consumação e plenitude da
revelação em Cristo

4. Depois de ter falado muitas vezes e
de muitos modos pelos profetas,
falou-nos Deus nestes nossos dias,
que são os últimos, através de Seu
Filho (Heb. 1, 1-2). Com efeito, enviou
o Seu Filho, isto é, o Verbo eterno,
que ilumina todos os homens, para
habitar entre os homens e lhes
manifestar a vida íntima de Deus
(cfr. Jo. 1, 1-18). Jesus Cristo, Verbo
feito carne, enviado “como homem
para os homens”[3], “fala, portanto, as
palavras de Deus” (Jo. 3,34) e
consuma a obra de salvação que o
Pai lhe mandou realizar (cfr. Jo. 5,36;
17,4). Por isso, Ele, vê-lo a Ele é ver o
Pai (cfr. Jo. 14,9), com toda a sua
presença e manifestação da sua
pessoa, com palavras e obras, sinais e
milagres, e sobretudo com a sua
morte e gloriosa ressurreição, enfim,
com o envio do Espírito de verdade,
completa totalmente e confirma com



o testemunho divino a revelação, a
saber, que Deus está conosco para
nos libertar das trevas do pecado e
da morte e para nos ressuscitar para
a vida eterna.

Portanto, a economia cristã, como
nova e definitiva aliança, jamais
passará, e não se deve esperar
nenhuma outra revelação pública
antes da gloriosa manifestação de
nosso Senhor Jesus Cristo (cfr. 1 Tim.
6,14; Tit. 2,13).

Aceitação da revelação pela
fé

5. A Deus que revela é devida a
“obediência da fé” (Rom. 16,26; cfr.
Rom. 1,5; 2 Cor. 10, 5-6); pela fé, o
homem se entrega total e livremente
a Deus oferecendo “a Deus revelador
o obséquio pleno da inteligência e da
vontade”[4] e prestando voluntário
assentimento à Sua revelação. Para
prestar esta adesão da fé, são



necessários a prévia e concomitante
ajuda da graça divina e os interiores
auxílios do Espírito Santo, o qual
move e converte a Deus o coração,
abre os olhos do entendimento, e dá
“a todos a suavidade em aceitar e
crer a verdade”[5]. Para que a
compreensão da revelação seja
sempre mais profunda, o mesmo
Espírito Santo aperfeiçoa sem cessar
a fé por meio de seus dons

Necessidade da revelação

6. Pela revelação divina quis Deus
manifestar e comunicar-se a Si
mesmo e os decretos eternos da Sua
vontade a respeito da salvação dos
homens, “para fazê-los participar dos
bens divinos, que superam
absolutamente a capacidade da
inteligência humana”[6].

O sagrado Concílio professa que
Deus, princípio e fim de todas as
coisas, pode ser conhecido com



certeza pela luz natural da razão a
partir das criaturas” (cfr. Rom. 1,20);
mas ensina também que deve-se
atribuir à Sua revelação “poderem
todos os homens conhecer com
facilidade, firme certeza e sem
mistura de erro aquilo que nas coisas
divinas não é inacessível à razão
humana, mesmo na presente
condição do gênero humano”[7].

II A TRANSMISSÃO DA
REVELAÇÃO DIVINA

Os apóstolos e seus
sucessores, transmissores do
Evangelho

7. Deus dispôs amorosamente que
permanecesse integro e fosse
transmitido a todas as gerações tudo
quanto tinha revelado para salvação
de todos os povos. Por isso, Cristo
Senhor, em quem toda a revelação
do Deus altíssimo se consuma (cfr. 2



Cor. 1,20; 3,16-4,6), mandou aos
Apóstolos que pregassem a todos,
como fonte de toda a verdade salutar
e de toda a disciplina de costumes, o
Evangelho prometido antes pelos
profetas e por Ele cumprido e
promulgado pessoalmente[8],
comunicando-lhes assim os dons
divinos. Isto foi realizado com
fidelidade, tanto pelos Apóstolos que,
na sua pregação oral, exemplos e
instituições, transmitiram aquilo que
tinham recebido dos lábios, trato e
obras de Cristo, e o que tinham
aprendido por inspiração do Espírito
Santo, como por aqueles Apóstolos e
varões apostólicos que, sob a
inspiração do mesmo Espírito Santo,
escreveram a mensagem da
salvação[9].

Porém, para que o Evangelho fosse
perenemente conservado integro e
vivo na Igreja, os Apóstolos deixaram
os Bispos como seus sucessores,
“entregando-lhes o seu próprio ofício



de magistério”[10]. Portanto, esta
sagrada Tradição e a Sagrada
Escritura dos dois Testamentos são
como um espelho no qual a Igreja
peregrina na terra contempla a Deus,
de quem tudo recebe, até ser
conduzida a vê-lo face a face tal qual
Ele é (cfr. 1 Jo. 3,2).

A sagrada Tradição

8. E assim, a pregação apostólica, que
se exprime de modo especial nos
livros inspirados, devia ser
conservada, por uma sucessão
contínua, até à consumação dos
tempos. Por isso, os Apóstolos,
transmitindo o que eles mesmos
receberam, advertem os fiéis a que
observem as tradições que tinham
aprendido quer por palavras quer
por escrito (cfr. 2 Tess. 2,15), e a que
lutem pela fé recebida dama vez
para sempre (cfr. Jud. 3)[11]. Ora, o
que foi transmitido pelos Apóstolos,
abrange tudo quanto contribui para



a vida santa do Povo de Deus e para o
aumento da sua fé; e assim a Igreja,
na sua doutrina, vida e culto,
perpetua e transmite a todas as
gerações tudo aquilo que ela é e tudo
quanto acredita.

Esta tradição apostólica progride na
Igreja sob a assistência do Espírito
Santo[12]. Com efeito, progride a
percepção tanto das coisas como das
palavras transmitidas, quer mercê da
contemplação e estudo dos crentes,
que as meditam no seu coração (cfr.
Lc. 2, 19. 51), quer mercê da íntima
inteligência que experimentam das
coisas espirituais, quer mercê da
pregação daqueles que, com a
sucessão do episcopado, receberam o
carisma da verdade. Isto é, a Igreja,
no decurso dos séculos, tende
continuamente para a plenitude da
verdade divina, até que nela se
realizem as palavras de Deus.



As afirmações dos santos Padres
testemunham a presença
vivificadora desta Tradição, cujas
riquezas entram na prática e na vida
da Igreja crente e orante. Por meio
da mesma Tradição, conhece a Igreja
o cânon inteiro dos livros sagrados, e
a própria Sagrada Escritura entende-
se nela mais profundamente e torna-
se incessantemente operante. E
assim, Deus, que outrora falou,
dialoga sem interrupção com a
esposa do seu amado Filho; e o
Espírito Santo - por quem ressoa a
voz do Evangelho na Igreja e, pela
Igreja, no mundo - introduz os
crentes na verdade plena e faz com
que a palavra de Cristo neles habite
em toda a sua riqueza (cfr. Col. 3,16).

Relação entre a sagrada
Tradição e a Sagrada
Escritura

9. A sagrada Tradição, portanto, e a
Sagrada Escritura estão intimamente



unidas e compenetradas entre si.
Com efeito, derivando ambas da
mesma fonte divina, fazem como que
uma coisa só e tendem ao mesmo
fim. A Sagrada Escritura é a palavra
de Deus enquanto foi escrita por
inspiração do Espírito Santo; a
sagrada Tradição, por sua vez,
transmite integralmente aos
sucessores dos Apóstolos a palavra
de Deus confiada por Cristo Senhor e
pelo Espírito Santo aos Apóstolos,
para que eles, com a luz do Espírito
de verdade, a conservem, a
exponham e a difundam fielmente
na sua pregação; donde resulta assim
que a Igreja não tira só da Sagrada
Escritura a sua certeza a respeito de
todas as coisas reveladas. Por isso,
ambas devem ser recebidas e
veneradas com igual espírito de
piedade e reverência[13].



Relação de uma e outra com a
Igreja e com o Magistério
eclesiástico

10. A sagrada Tradição e a Sagrada
Escritura constituem um só depósito
sagrado da palavra de Deus, confiado
à Igreja; aderindo a este, todo o Povo
santo persevera unido aos seus
pastores na doutrina dos Apóstolos e
na comunhão, na fração do pão e na
oração (cfr. Act. 2,42 gr.), de tal modo
que, na conservação, atuação e
profissão da fé transmitida, haja uma
especial concordância dos pastores e
dos fiéis[14].

Porém, o encargo de interpretar
autenticamente a palavra de Deus
escrita ou contida na Tradição[15], foi
confiado somente ao magistério vivo
da Igreja[16], cuja autoridade é
exercida em nome de Jesus Cristo.
Este magistério não está acima da
palavra de Deus, mas sim a seu
serviço, ensinando apenas o que foi



transmitido, enquanto, por mandato
divino e com a assistência do Espírito
Santo, a ouve piamente, a guarda
religiosamente e a expõe fielmente,
haurindo deste depósito único da fé
tudo quanto propõe à fé como
divinamente revelado.

É claro, portanto, que a sagrada
Tradição, a sagrada Escritura e o
magistério da Igreja, segundo o
sapientíssimo desígnio de Deus, de
tal maneira se unem e se associam
que um não se mantém sem os
outros, e todos juntos, cada um a seu
modo, sob a ação do mesmo Espírito
Santo, contribuem eficazmente para
a salvação das almas.



III A INSPIRAÇÃO DIVINA DA
SAGRADA ESCRITURA 

E A SUA INTERPRETAÇÃO

Natureza da inspiração e
verdade da Sagrada Escritura

11. As coisas reveladas por Deus,
contidas e manifestadas na Sagrada
Escritura, foram escritas por
inspiração do Espírito Santo. De fato,
a santa mãe Igreja, segundo a fé
apostólica, considera como santos e
canônicos os livros inteiros do Antigo
e do Novo Testamento com todas as
suas partes, porque, escritos por
inspiração do Espírito Santo (cfr. Jo.
20,31; 2 Tim. 3,16; 2 Ped. 1, 19-21; 3,
15-16), têm Deus por autor, e como
tais foram confiados à própria
Igreja[17]. Todavia, para escrever os
livros sagrados, Deus escolheu e se
serviu de homens na posse das suas
faculdades e capacidades[18], para



que, agindo Ele neles e por eles[19],
pusessem por escrito, como
verdadeiros autores, tudo aquilo e só
aquilo que Ele queria[20].

E assim, como tudo quanto afirmam
os autores inspirados ou hagiógrafos
deve ser tido como afirmado pelo
Espírito Santo, por isso mesmo se
deve acreditar que os livros da
Escritura ensinam com certeza,
fielmente e sem erro a verdade que
Deus, para nossa salvação, quis que
fosse consignada nas sagradas
Letras[21]. Por isso, “toda a Escritura é
divinamente inspirada e útil para
ensinar, para corrigir, para instruir
na justiça: para que o homem de
Deus seja perfeito, experimentado
em todas as obras boas” (Tim. 3, 7-17
gr.).



Interpretação da Sagrada
Escritura

12. Como, porém, Deus na Sagrada
Escritura falou por meio dos homens
e à maneira humana[22], o intérprete
da Sagrada Escritura, para saber o
que Ele quis comunicar-nos, deve
investigar com atenção o que os
hagiógrafos realmente quiseram
significar e que aprouve a Deus
manifestar por meio das suas
palavras.

Para descobrir a intenção dos
hagiógrafos, devem ser tidos também
em conta, entre outras coisas, os
“gêneros literários”. Com efeito, a
verdade é proposta e expressa de
modos diversos, conforme se trate de
gêneros históricos, proféticos,
poéticos ou outros. Importa, além
disso, que o intérprete busque o
sentido que o hagiógrafo em
determinadas circunstâncias e de
acordo com as condições do seu



tempo e da sua cultura, pretendeu
exprimir e de fato exprimiu servindo
se os gêneros literários então
usados[23]. Com efeito, para entender
corretamente o que autor sagrado
quis afirmar, é necessário considerar
tanto os modos nativos de sentir,
dizer ou narrar em uso nos tempos
do hagiógrafo, quanto aqueles que
costumavam ser empregados
frequentemente nas relações entre
os homens de então[24].

Mas, como a Sagrada Escritura deve
ser lida e interpretada com o mesmo
espírito com que foi escrita[25], não se
deve deixar de dar atenção, na
investigação do sentido correto dos
textos sagrados, ao contexto e à
unidade de toda a Escritura, tendo
em conta a Tradição viva de toda a
Igreja e a analogia da fé. Cabe aos
exegetas trabalhar em harmonia com
estas regras para entender e expor
mais profundamente o sentido da
Escritura, de modo que, por meio



deste estudo de algum modo
preparatório, amadureça o juízo da
Igreja. Com efeito, tudo quanto diz
respeito à interpretação da Escritura,
está sujeito ao juízo último da Igreja,
que tem o divino mandato e o
ministério de guardar e interpretar a
palavra de Deus[26].

Condescendência de Deus

13. Portanto, na Sagrada Escritura,
salvas sempre a verdade e a
santidade de Deus, manifesta-se a
admirável “condescendência” da
eterna sabedoria, “para conhecermos
a inefável benignidade de Deus e
com quanta acomodação Ele falou,
tomando providência e cuidado da
nossa natureza”[27]. As palavras de
Deus com efeito, expressas por
línguas humanas, tornaram-se
intimamente semelhantes à
linguagem humana, como outrora o
Verbo do eterno Pai se assemelhou



aos homens ao tomar a carne da
fraqueza humana.

IV O ANTIGO TESTAMENTO

A história da salvação
consignada nos livros do
Antigo Testamento

14. Deus amantíssimo, desejando e
preparando com solicitude a
salvação de todo o gênero humano,
escolheu por especial providência
um povo a quem confiar as suas
promessas. Tendo estabelecido
aliança com Abraão (cfr. Gên. 15,18),
e com o povo de Israel por meio de
Moisés (cfr. Ex. 24,8), revelou-se ao
Povo escolhido como único Deus
verdadeiro e vivo, em palavras e
obras, de tal modo que Israel pudesse
conhecer por experiência os planos
de Deus sobre os homens, os
compreendesse cada vez mais
profunda e claramente, ouvindo o



mesmo Deus falar por boca dos
profetas, e os difundisse mais
amplamente entre os homens (cfr.
Salm. 21, 28-29; 95, 1-3; Is. 2, 1-4; Jer.
3,17). A “economia” da salvação
anunciada, narrada e explicada
antecipadamente pelos autores
sagrados, encontra-se nos livros do
Antigo Testamento como verdadeira
palavra de Deus. Por isso, estes livros
divinamente inspirados conservam
um valor perene: “Tudo o que está
escrito, para nossa instrução está
escrito, para que, por meio da
paciência e consolação que nos vem
da Escritura, tenhamos
esperança” (Rom. 15,4).

Importância do Antigo
Testamento para os cristãos

15. A “economia” do Antigo
Testamento destinava-se, sobretudo,
a preparar, a anunciar
profeticamente (cfr. Lc. 24,44; Jo.
5,39; 1 Ped. 1,10) e a simbolizar, por



meio de várias figuras (cfr. 1 Cor.
10,11) o advento de Cristo, redentor
universal, e o do reino messiânico.
Mas os livros do Antigo Testamento,
de acordo com a condição do gênero
humano antes do tempo da salvação
estabelecida por Cristo, manifestam a
todos o conhecimento de Deus e do
homem, e o modo com que Deus
justo e misericordioso trata os
homens. Tais livros, apesar de
conterem também coisas imperfeitas
e transitórias, revelam, contudo, a
verdadeira pedagogia divina[28]. Por
isso, os fiéis devem receber com
devoção estes livros que expressam o
vivo sentido de Deus, nos quais se
encontram sublimes doutrinas a
respeito de Deus, uma sabedoria
salutar a respeito da vida humana,
bem como admiráveis tesouros de
preces, nos quais, finalmente, está
latente o mistério da nossa salvação.



Unidade dos dois Testamentos

16. Foi por isso que Deus, inspirador
e autor dos livros dos dois
Testamentos, dispôs tão sabiamente
as coisas, que o Novo Testamento
está latente no Antigo, e o Antigo está
patente no Novo[29]. Pois, apesar de
Cristo ter alicerçado à nova Aliança
no seu sangue (cfr. Lc. 22,20; 1 Cor.
11,25), os livros do Antigo
Testamento, ao serem integralmente
assumidos na pregação evangélica[30]

adquirem e manifestam a sua plena
significação no Novo Testamento
(cfr. Mt. 5,17; Lc. 24,27; Rom. 16,
25-26; 2 Cor. 3, 1416), que por sua vez
iluminam e explicam.

V O NOVO TESTAMENTO

Excelência do Novo
Testamento

17. A palavra de Deus, que é virtude
de Deus para a salvação de todos os



crentes (cfr. Rom. 1,16), se apresenta
e manifesta o seu poder de um modo
eminente nos escritos do Novo
Testamento. Com efeito, quando
chegou a plenitude dos tempos (cfr.
Gál. 4,4), o Verbo se fez carne e
habitou entre nós cheio de graça e
verdade (cfr. Jo. 1,14). Cristo
estabeleceu o reino de Deus na terra,
manifestou com obras e palavras o
Pai e a Si mesmo, e levou a cabo a
Sua obra com a Sua morte,
ressurreição, e gloriosa ascensão, e
com o envio do Espírito Santo. Sendo
levantado da terra, atrai todos a si
(cfr. Jo. 12,32 gr.), Ele que é o único
que tem palavras de vida eterna (cfr.
Jo. 6,68). Este mistério, porém, não
foi descoberto a outras gerações
como foi agora revelado aos seus
santos Apóstolos e aos profetas no
Espírito Santo (cfr. Ef. 3, 46 gr.) para
que pregassem o Evangelho, e
despertassem a fé em Jesus Cristo e
Senhor, e congregassem a Igreja. Os
escritos do Novo Testamento são um



testemunho perene e divino de todas
estas coisas.

Origem apostólica dos
Evangelhos

18. Ninguém ignora que entre todas
as Escrituras, mesmo do Novo
Testamento, os Evangelhos têm o
primeiro lugar, pois são o principal
testemunho da vida e doutrina do
Verbo encarnado, nosso salvador.

A Igreja defendeu e defende sempre
e em toda a parte a origem apostólica
dos quatro Evangelhos. Com efeito,
aquelas coisas que os Apóstolos, por
ordem de Cristo, pregaram, foram
depois, por inspiração do Espírito
Santo, transmitidas por escrito por
eles mesmos e por varões apostólicos
como fundamento da fé, ou seja, o
Evangelho quadriforme, segundo
Mateus, Marcos, Lucas e João[31].



Carácter histórico dos
Evangelhos

19. A santa mãe Igreja defendeu e
defende firme e constantemente que
estes quatro Evangelhos, cuja
historicidade afirma sem hesitação,
transmitem fielmente as coisas que
Jesus, Filho de Deus, durante a sua
vida terrena, realmente operou e
ensinou para salvação eterna dos
homens, até ao dia em que subiu ao
céu (cfr. Act. 1. 1-2). Na verdade, após
a ascensão do Senhor, os Apóstolos
transmitiram aos seus ouvintes, com
aquela compreensão mais plena de
que eles, instruídos pelos
acontecimentos gloriosos de Cristo e
iluminados pelo Espírito de
verdade[32] gozavam[33], as coisas que
Ele tinha dito e feito. Os autores
sagrados, porém, escreveram os
quatro Evangelhos, escolhendo
algumas coisas entre as muitas
transmitidas por palavra ou por
escrito, sintetizando umas,



desenvolvendo outras, segundo o
estado das igrejas, conservando,
finalmente, o caráter de pregação,
mas sempre de maneira a
comunicar-nos coisas autênticas e
verdadeiras acerca de Jesus[34]. Com
efeito, quer relatassem aquilo de que
se lembravam e recordavam, quer se
baseassem no testemunho daqueles
“que desde o princípio foram
testemunhas oculares e ministros da
palavra”, fizeram-no sempre com
intenção de que conheçamos a
“verdade” das coisas a respeito das
quais fomos instruídos (cfr. Lc. 1,
2-4).

Os restantes escritos do Novo
Testamento

20. O cânon do Novo Testamento
contém igualmente além dos quatro
Evangelhos, as Epístolas de São Paulo
e outros escritos apostólicos
redigidos por inspiração do Espírito
Santo, com os quais, segundo o plano



da sabedoria divina, é confirmado o
que diz respeito a Cristo Senhor, é
explicada mais e mais a sua genuína
doutrina, é pregada a virtude
salvadora da obra divina de Cristo,
são narrados os começos da Igreja e a
sua admirável difusão, e é anunciada
a sua consumação gloriosa.

Com efeito, o Senhor Jesus assistiu os
seus Apóstolos como tinha prometido
(cfr. Mt. 28,20) e lhes enviou o
Espírito consolador que os devia
introduzir na plenitude da verdade
(cfr. Jo. 16,13).

VI A SAGRADA ESCRITURA
NA VIDA DA IGREJA

A Igreja venera as Sagradas
Escrituras

21. A Igreja sempre venerou as
divinas Escrituras como venera o
próprio Corpo do Senhor, não
deixando jamais, sobretudo na



sagrada Liturgia, de tomar e
distribuir aos fiéis o pão da vida,
quer da mesa da palavra de Deus
quer da do Corpo de Cristo. Sempre
as considerou, e continua a
considerar, juntamente com a
sagrada Tradição, como regra
suprema da sua fé; elas, com efeito,
inspiradas como são por Deus, e
registradas por escrito de uma vez
para sempre, continuam a nos dar
imutavelmente a palavra do próprio
Deus, e fazem ouvir a voz do Espírito
Santo através das palavras dos
profetas e dos Apóstolos. É preciso,
pois, que toda a pregação
eclesiástica, assim como a própria
religião cristã, seja alimentada e
regida pela Sagrada Escritura. Com
efeito, nos livros sagrados, o Pai que
está nos céus vem amorosamente ao
encontro de Seus filhos, para
conversar com eles; e é tão grande a
força e a virtude da palavra de Deus
que se torna o apoio vigoroso da
Igreja, solidez da fé para os filhos da



Igreja, alimento da alma, fonte pura
e perene de vida espiritual. Por isso
se devem aplicar por excelência à
Sagrada Escritura as palavras: “A
palavra de Deus é viva e
eficaz” (Hebr. 4,12), “capaz de
edificar e dar a herança a todos os
santificados”, (Act. 20,32; cfr. 1 Tess.
2,13).

Traduções da Sagrada
Escritura

22. É preciso que os fiéis tenham
acesso patente à Sagrada Escritura.
Por esta razão, a Igreja logo desde os
seus começos fez sua aquela
tradução grega antiquíssima do
Antigo Testamento chamada dos
Setenta; e sempre valorizou as outras
traduções, quer orientais quer
latinas, sobretudo a chamada
Vulgata. Mas, visto que a palavra de
Deus deve estar sempre acessível a
todos, a Igreja procura com solicitude
maternal que se façam traduções



adequadas e fiéis nas várias línguas,
sobretudo a partir dos textos
originais dos livros sagrados. Se,
porém, segundo a oportunidade e
com a aprovação da autoridade da
Igreja, essas traduções forem feitas
em colaboração com os irmãos
separados, poderão ser usadas por
todos os cristãos.

Investigação Bíblica

23. A esposa do Verbo encarnado,
isto é, a Igreja, ensinada pelo Espírito
Santo, esforça-se para conseguir uma
inteligência cada vez mais profunda
da Sagrada Escritura, a fim de poder
alimentar continuamente os seus
filhos com os divinos ensinamentos;
por isso, incentiva também
convenientemente o estudo dos
santos Padres do Oriente e do
Ocidente, bem como das sagradas
liturgias. É preciso, porém, que os
exegetas católicos e os demais
estudiosos da sagrada teologia,



trabalhem em íntima colaboração de
esforços, para que, sob a vigilância
do sagrado magistério e valendo-se
de meios apropriados, estudem e
expliquem as divinas Letras de modo
que o maior número possível de
ministros da palavra de Deus possa
oferecer com fruto ao Povo de Deus o
alimento das Escrituras, que ilumine
o espírito, robusteça as vontades, e
inflame os corações dos homens no
amor de Deus[35]. O sagrado Concilio
encoraja os filhos da Igreja que
cultivam as ciências bíblicas a
continuarem a realizar com todo o
empenho, segundo o sentir da Igreja,
a empresa felizmente começada,
renovando constantemente as suas
forças[36].

Importância da Sagrada
Escritura para a Teologia

24. A sagrada Teologia se apoia, como
em seu fundamento perene, na
palavra de Deus escrita e na sagrada



Tradição, e nela se consolida
firmemente e sem cessar se
rejuvenesce, investigando, à luz da
fé, toda a verdade contida no
mistério de Cristo. As Sagradas
Escrituras contêm a palavra de Deus,
e, pelo fato de serem inspiradas, são
verdadeiramente a palavra de Deus;
e por isso, o estudo destes sagrados
livros deve ser a alma da sagrada
teologia[37]. Também o ministério da
palavra, isto é, a pregação pastoral, a
catequese, e toda a espécie de
instrução cristã, na qual a homilia
litúrgica deve ter um lugar principal,
com proveito se alimenta e
santamente se revigora com a
palavra da Escritura.

Leitura da Sagrada Escritura

25. É necessário, por isso, que todos
os clérigos e sobretudo os sacerdotes
de Cristo e outros que, como os
diáconos e os catequistas, se
consagram legitimamente ao



ministério da palavra, mantenham
um contato íntimo com as Escrituras,
mediante a leitura assídua e o estudo
cuidadoso, a fim de que nenhum
deles se torne “pregador vão e
superficial da palavra de Deus por
não a ouvir de dentro”[38], tendo,
como têm, a obrigação de comunicar
aos fiéis que lhes estão confiados as
grandíssimas riquezas da palavra
divina, sobretudo na sagrada
Liturgia. Do mesmo modo, o sagrado
Concílio exorta com ardor e
insistência todos os fiéis,
principalmente os religiosos, a
aprenderem “a sublime ciência de
Jesus Cristo” (Fil. 3,8) com a leitura
frequente das divinas Escrituras,
porque “a ignorância das Escrituras é
ignorância de Cristo”[39]. Debrucem-
se, pois, gostosamente sobre o texto
sagrado, quer através da sagrada
Liturgia, rica de palavras divinas,
quer pela leitura espiritual, quer por
outros meios que se vão espalhando
tão louvavelmente por toda a parte,



com a aprovação e estímulo dos
pastores da Igreja. Lembrem-se,
porém, de que a leitura da Sagrada
Escritura deve ser acompanhada de
oração para que seja possível o
diálogo entre Deus e o homem;
porque “a Ele falamos, quando
rezamos, a Ele ouvimos, quando
lemos os divinos oráculos”[40].

Compete aos sagrados pastores
“depositários da doutrina
apostólica”[41], ensinar
oportunamente aos fiéis que lhes
foram confiados no uso correto dos
livros divinos, de modo particular do
Novo Testamento, e sobretudo dos
Evangelhos. E isto por meio de
traduções dos textos sagrados, que
devem ser acompanhadas das
explicações necessárias e
verdadeiramente suficientes, para
que os filhos da Igreja se
familiarizem de um modo seguro e
útil com a Sagrada Escritura e se
aprofundem em seu espírito.



Além disso, façam-se edições da
Sagrada Escritura, munidas das
convenientes anotações, para uso
também dos não cristãos, e
adaptadas às suas condições; e tanto
os pastores de almas quanto os
cristãos de qualquer estado
procuram difundi-las com zelo e
prudência.

Influência e importância da
renovação escriturística

26. Deste modo, pois, com a leitura e
estudo dos livros sagrados, “a
palavra de Deus se difunda e
resplandeça (2 Tess. 3,1), e o tesouro
da revelação confiado à Igreja encha
cada vez mais os corações dos
homens. Assim como a vida da Igreja
cresce com a assídua frequência do
mistério eucarístico, assim também é
lícito esperar um novo impulso de
vida espiritual, se fizermos crescer a
veneração pela palavra de Deus, que



“permanece para sempre” (Is. 40,8;
cfr. l Pedr. 1, 23-25).

Roma, 18 de novembro de 1965

[1] Cfr. Santo Agostinho, De
catechizandis rudibus, c. IV, 8: PL 40,
316.

[2] Cfr. Mt. 11,27; Jo. 1,14 e 17; 14,6; 17,
1-3; 2 Cor. 3,16 e 4,6; Ef. 1, 3-14.

[3] Epist. ad Diognetum, c. VII, 4: Funk,
Patres Apostolici, I, p. 403.

[4] Conc. Vat. I, Const. dogmatica De
fide catholica, Dei Filius, cap. 3: Denz.
1789 (3008).

[5] Conc. Araus. II, can. 7: Denz, 180
(377); Conc. Vat. I, 1. c.: Denz. 1791
(3010).

[6] Conc. Vat. I, Const. dogmatica De
fide catholica, Dei Filius, cap. 2 Denz.
1786 (3005).



[7] Ibid.: Denz. 1785 e 1786 (3004 e
3005).

[8] Cfr. Mt. 28, 19-20 e Mc. 16,15;
Concilio de Trento decr. De canonicis
Scripturis: Denz. 783 (1501).

[9] Cfr. Concílio de Trento, I. c.;
Concílio Vat I, sess. III, Const.
dogmatica De fide catholica, Dei
Filius, cap. 2. Denz. 1787 (3006).

[10] Santo Ireneu, Adv. Haer. III, 3, 1:
PG 7, 848: Harvey, 2, p. 9.

[11] Cfr. II Concílio Niceno, Denz. 303
(602); IV Concilio
Constantinopolitano, sess. X, can. 1:
Denz. 336 (650-652).

[12] Cfr. Concílio Vat. I, Const. dogm.
De fide catholica, Dei Filius, cap. 4:
Denz. 1800 (3020).

[13] Cfr. Concílio de Trento, Decr. De
canonicis scripturis: Denz. 783 (1501).



[14] Cfr. Pio XII, Const. apost. 
Munificentissimus Deus, 1 nov. 1950:
AAS 42 (1950) 756; conforme as
palavras de São Cipriano, Epist. 66,8:
CSEL, 3,2, 733: “A Igreja e o povo
unido ao sacerdote e o rebanho
unido ao seu pastor”.

[15] Cfr. Concilio Vat. I, Const.
dogmatica De fide catholica, Dei
Filius, cap. 3: Denz. 1792 (3011).

[16] Cfr. Pio XII, Enciclica Humani
generis, 12 ago. 1950: AAS 42 (1950)
568-569: Denz. 2314 (3886).

[17] Cfr. Conc. Vat. I, Const. dogm. de
fide cath., Dei Filius, cap. 2: Denz.
1787 (3006). Denz. da Comissão
Bíblica, 18 jun. 1915: Denz. 2180
(3629); EB 420. Santo Officio, Epist.;
22 dez. 1923: EB 499.

[18] Cfr. Pio XII, Encíclica Divino
afflante Spiritu, 30 set. 1944: AAS 35
(1943) 314; EB 556.



[19] Em o por o homem: cfr. Hebr. 1,1 e
4,7 (Em); 2 Sam. 23,2; Mt. 1,22 e
passim (por); Conc. Vat. I: schema de
doctr. cath., nota 9: Coll. Lac. VII, 522.

[20] Leão XIII, Encíclica 
Providentissimus Deus, 18 nov. 1893:
Denz. 1952 (3293) EB 125.

[21] Cfr. Santo Agostinho, De Gen. ad
Litt. 2, 9, 20: PL 34, 270-271; CSEL 28,
1, 46-47 e Epist. 82, 3: PL 33, 277:
CSEL 34, 2, p. 354.—São Tomás, De
Ver. q. 12, a. 2 c. —Conc. de Trento,
decr. De canonicis Scripturis: Denz.
783 (1501) —Ledo XIII, Enc. 
Providentissimus: EB 121, 124,
126-127—Pio XII, Enc. Divino afflante
Spiritu: EB 539.

[22] Santo Agostinho, De civ. Dei, XVII,
6, 2: PL 41, 537: CSEL XL 2, 228.

[23] Santo Agostinho, De doct. christ.,
III, 18, 26: PL 34, 75-76; CSEL 80, 95.



[24] Pio XII, 1. c.: Denz. 2294
(3829-3830); EB 557-562.

[25] Cfr. Bento XV, Enc. Spiritus
Paraclitus, 15 set. 1920: EB 469.- São
Jerônimo, In Gal., 5, 19-21: PL 26, 417
A.

[26] Cfr. Conc. Vat. I, Const. dogm. De
fide catholica, Dei Filius, cap. 2: Denz.
1788 (3007).

[27] São João Crisóstomo, In Gen. 3,8
(hom. 17,1): PG 53, 134.
“Acomodação”, em grego
synkatábasis.

[28] Pio XI, Enc. Mit brennender Sorge,
14 mar. 1937: AAS 29 (1937) 151.

[29] Santo Agostinho, Quaest. in Hept.
2, 73: PL 34, 623.

[30] Santo Ireneu, Adv.: Haer. III, 21, 3:
PG 7, 950: ( = 25, 1: Harvey 2, p. 115).
São Cirilo de Jerusalém, Caech. 4, 35:



PG 33, 497, Teodoro de Mopsuesta, In
Soph. 1, 4-6: PG 66, 452 D-453 A.

[31] Cfr. Santo Ireneu, Adv. Haer. III,
11, 8: PG. 7, 885; ed. Sagnard, p. 194.

[32] Cfr. Jo. 14,26; 16,13.

[33] Cfr. Jo. 2,22; 12,16; de acordo com
14,26; 16, 12-13; 7,39.

[34] Cfr. Instrução Sancta Mater
Ecclesia, da Pontifícia Comissão
Bíblica: AAS 56 (1964) 715.

[35] Cfr. Pio XII, Enc. Divino afflante,
30. set. 1943: EB 551, 553, 567. —
Pontifícia Comissão Bíblica, 
Instructio de S. Scriptura in
Clericorum seminariis et
Religiosorum Collegiis recte docenda,
13 maio 1950: AAS 42 (1950) 495-505.

[36] Cfr. Pio XII, 1. c.: EB 569.

[37] Cfr. Leão XIII, Enc. 
Providentissimus Deus: EB 114; Bento



XV, Enc., Spiritus Paraclitus, 15. set.
1920: EB 483.

[38] Santo Agostinho, Serm. 179, 1: PL
38, 966.

[39] São Jerônimo, Comm. in Is. Prol.:
PL 24, 17. — Cfr. Bento XV, Enc. 
Spiritus Paraclitus: EB 475-480; Pio
XII, Enc. Divino afflante: EB 544.

[40] Santo Ambrósio, De officiis
ministrorum I, 20, 88: PL 16, 50.

[41] Santo Ireneu, Adv. Haer. IV, 32, 1:
PG 7, 1071; ( = 49, 2), Harvey, 2, p.
255.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/constituicao-
dogmatica-dei-verbum-sobre-a-
revelacao-divina/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/constituicao-dogmatica-dei-verbum-sobre-a-revelacao-divina/
https://opusdei.org/pt-br/article/constituicao-dogmatica-dei-verbum-sobre-a-revelacao-divina/
https://opusdei.org/pt-br/article/constituicao-dogmatica-dei-verbum-sobre-a-revelacao-divina/
https://opusdei.org/pt-br/article/constituicao-dogmatica-dei-verbum-sobre-a-revelacao-divina/

	Constituição dogmática “Dei Verbum” – sobre a revelação divina
	PROÊMIO
	Intenção do Concílio
	I: A REVELAÇÃO EM SI MESMA
	Natureza e objeto da revelação
	Preparação da revelação evangélica
	Consumação e plenitude da revelação em Cristo
	Aceitação da revelação pela fé
	Necessidade da revelação
	II A TRANSMISSÃO DA REVELAÇÃO DIVINA
	Os apóstolos e seus sucessores, transmissores do Evangelho
	A sagrada Tradição
	Relação entre a sagrada Tradição e a Sagrada Escritura
	Relação de uma e outra com a Igreja e com o Magistério eclesiástico
	III A INSPIRAÇÃO DIVINA DA SAGRADA ESCRITURA  E A SUA INTERPRETAÇÃO
	Natureza da inspiração e verdade da Sagrada Escritura
	Interpretação da Sagrada Escritura
	Condescendência de Deus
	IV O ANTIGO TESTAMENTO
	A história da salvação consignada nos livros do Antigo Testamento
	Importância do Antigo Testamento para os cristãos
	Unidade dos dois Testamentos
	V O NOVO TESTAMENTO
	Excelência do Novo Testamento
	Origem apostólica dos Evangelhos
	Carácter histórico dos Evangelhos
	Os restantes escritos do Novo Testamento
	VI A SAGRADA ESCRITURA NA VIDA DA IGREJA
	A Igreja venera as Sagradas Escrituras
	Traduções da Sagrada Escritura
	Investigação Bíblica
	Importância da Sagrada Escritura para a Teologia
	Leitura da Sagrada Escritura
	Influência e importância da renovação escriturística


