
opusdei.org

Consciência cristã e
cultura política

Os ensinamentos de São
Josemaria são uma chamada
urgente “à plenitude da vida
cristã que, por se realizar no
meio do mundo, implica
permanentemente a existência
de transformações sociais, da
instauração da justiça, da
fraternidade e da paz”.

13/11/2017

1.A formação da consciência cristã
em matéria social e política



Convém esclarecer o significado da
expressão “cultura política” nas
presentes reflexões. Nos escritos de
São Josemaria Escrivá não se
encontram aquilo que é comum
chamar-se “ideias ou opiniões
políticas” isto é, considerações com o
objetivo de propor ou sugerir uma
solução concreta para um
determinado problema político a par
de outras soluções possíveis e
legítimas para um cidadão católico.
Em relação a este aspecto afirmou
mais de uma vez “Eu nunca falo de
política”[1], e sempre se negou a
intervir na troca de opiniões que
costumam determinar a filiação dos
cidadãos em um determinado
partido político, sindicato,
movimento cultural, etc., com a
finalidade de contribuir nobremente
para a configuração política do país.
Nunca permitiu que as suas palavras
ou atividades fossem interpretadas
em sentido político, nem nunca quis
influir em outros sobre esse assunto.



Tão pouco perguntava a quem quer
que fosse sobre as suas preferências
políticas. Mais adiante vou esclarecer
as razões fundamentais desta linha
de conduta.

Por outro lado, os escritos de São
Josemaria contêm abundantes
ensinamentos sobre a ação social e
política dos cidadãos destinados a
expor os pontos principais da ética
social e política bem como da
doutrina social da Igreja na medida
em que tais ensinamentos são parte
“dos meios espirituais necessários
para viverem como bons cristãos
no meio do mundo”[2]; certa vez
escreveu que trata-se de ensinar a
“se comportarem como cristãos:
convivendo com todos,
respeitando a legítima liberdade
de todos e fazendo com que este
nosso mundo seja mais justo”[3].

Convém precisar que a atividade de
São Josemaria não teve como



finalidade direta a obtenção de
objetivos concretos de justiça social e
política. Os seus ensinamentos são,
isso sim, uma chamada urgente “à
plenitude da vida cristã que, por
se realizar no meio do mundo,
implica permanentemente a
existência de transformações
sociais, da instauração da justiça,
da fraternidade e da paz”[4]. Fica
sempre bem claro que a chamada à
plenitude da vida cristã transcende
as realizações no plano social e
político que não são mais que 
“efeitos decorrentes, de forma
redundante e como que
acrescentados à realidade
fundamental: a radicalidade da
identificação com Cristo”[5].

O modo de unir a legítima liberdade
política dos cidadãos com a formação
ético-social - que é o denominador
comum da cultura política dos
católicos - parece-nos um aspecto
muito característico de São



Josemaria, e para uma compreensão
adequada requer um breve
esclarecimento das relações entre a
fé cristã e a política.

2. Fé e Política

As relações entre a fé cristã e a
política devem ser vistas em um
quadro teológico fundamental[6]:
isto é, para São Josemaria, o
chamamento universal à santidade,
dinâmica profunda da moral da vida
cristã, implica uma intensa
concentração cristológica.

Cornelio Fabro, autor de um dos
melhores estudos teológicos sobre os
escritos de São Josemaria, encontra
neles a presença constante e
unificadora de “uma compreensão
singularmente rica e coerente do
mistério de Cristo, perfeito Deus e
perfeito homem”. É um estudo que
permite encontrar na “Encarnação
do Verbo o fundamento perenemente
atual e operativo da transformação



cristã de todas as realidades criadas
através do trabalho humano”[7]. A
coexistência harmônica da plenitude
divina e humana em Cristo converte-
se no paradigma da harmonia entre
o sobrenatural e o humano na
existência e nas atividades do
cristão.

Glosando uma passagem da Epístola
aos Colossenses (1, 10-20), São
Josemaria afirma: “Falando com
rigor, não se pode dizer que haja
realidades – boas, nobres ou
mesmo indiferentes – que sejam
exclusivamente profanas, uma vez
que o Verbo de Deus estabeleceu a
sua morada entre os filhos dos
homens, teve fome e sede,
trabalhou com as suas mãos,
conheceu a amizade e a
obediência, experimentou a dor e
a morte”[8]. Não só não existe
oposição entre a vida de relação com
Deus e o empenho de colaborar com
os demais na construção do bem



comum, como esse empenho se
converte em caminho de união com
Deus. Seja porque se trata de um
dever cívico de todos os cidadãos
que, no caso dos cristãos, é assumido
também na caridade, seja porque os
cristãos o exercem de acordo com a
sua consciência enformada pelos
valores evangélicos e, deste modo,
produzem resultados concretos no
âmbito social[9].

Se São Josemaria afasta qualquer
visão do cristianismo que não afirme
a “sua relação com as situações da
vida de todos os dias, com a
urgência de atender às
necessidades dos outros e de
esforçar-se por remediar as
injustiças”[10], afasta, com igual
firmeza, qualquer posição que
esqueça a transcendência da fé cristã
e da missão da igreja relativamente
às diferentes sínteses político-
culturais concretas, presentes no
mundo ao longo da história. Os fiéis



leigos são chamados a “santificar
por dentro todas as estruturas
temporais, levando até elas o
fermento da Redenção”[11] mas a
sua missão na terra, afirma São
Josemaria, não pode ser encarada
como “o brotar de uma corrente
político-religiosa - seria uma
loucura -, nem mesmo com o bom
propósito de infundir o espírito de
Cristo em todas as atividades dos
homens”[12]. A identificação
completa da fé cristã com uma
síntese cultural concreta ou com um
projeto político, por muito bom que
seja, é algo que em si mesmo se
afasta da verdade ensinada por
Cristo e, mais cedo ou mais tarde,
causará um grande mal à Igreja e às
almas.

Outro aspecto da questão que
convém considerar é que São
Josemaria tinha uma clara
consciência de que as atividades
sociais e políticas não são simples



enumerações de princípios perenes,
masrealizações concretas de bens
humanos e sociais em um contexto
histórico, geográfico e cultural
determinado, marcadas por uma
contingência insuperável, pelo
menos parcialmente, que é, aliás,
característica de tudo o que é
concreto. Por isso afirmava que “em
questões temporais, ninguém pode
pretender impor dogmas que não
existem. Ante um problema
concreto, qualquer que ele seja, a
solução deve ser estudá-lo bem e,
depois, atuar em consciência, com
liberdade e com responsabilidade
também pessoal”[13].Mas com isto
não pretendia dizer que todos os
assuntos sociais são contingentes,
pois proclamava aos quatro ventos,
sem respeitos humanos,a validade
das exigências éticas universais. O
seu pensamento fica claro nestas
palavras: “Não esqueças que, nos
assuntos humanos, também os
outros podem ter razão: vêem a



mesma questão que tu, mas de um
ponto de vista diferente, com
outra luz, com outra sombra, com
outros contornos. - Somente na fé
e na moral é que há um critério
indiscutível: o da nossa Mãe
Igreja”[14].

Por esta razão, São Josemaria
afirmou e defendeu o direito e o
dever por parte da Hierarquia da
Igreja de pronunciar juízos morais
sobre assuntos temporais, quando
assim o exigissem a fé ou a moral
cristã[15]. Mais, ensinou
constantemente que, nestes casos, os
fiéis têm a obrigação moral de
aceitar esses juízos doutrinais[16], e
incorporou nos seus ensinamentos
orais e escritos os conteúdos
fundamentais do magistério
pontifício e episcopal em matéria
social. Esta função do magistério
eclesiástico refere-se aos princípios
dogmáticos e morais, e aos fatos e
projetos que entrem claramente em



contradição com eles, mas não se
estende – exceto em circunstâncias
de gravidade excepcionais - à escolha
de uma determinada opção política
se existirem várias que são
compatíveis com a consciência cristã.

Assim, fica claro que tudo o que se
afirmar não tem como finalidade
sugerir opções políticas concretas,
mas acentuar alguns princípios da
ética social e política que informam a
consciência cristã.

3. Participação e Solidariedade

A convergência cristológica referida
acima determina a visão de São
Josemaria sobre o que significa para
um cristão estar no mundo e viver no
mundo ou, em outras palavras, a sua
concepção de secularidade. Esta
traduz-se no imperativo da
responsabilidade e da participação:
viver no mundo significa sentir-se
responsável por ele, assumindo a
tarefa de participar das atividades



humanas – profissionais, culturais,
sociais e políticas – para as
configurar de acordo com a justiça, a
liberdade e os outros valores
evangélicos. E assim escreve: “Como
cristão, tens o dever de atuar, de
não te absteres, de prestar a tua
própria colaboração para servir -
com lealdade e com liberdade
pessoal - o bem comum.”[17]. O
trabalho a favor do bem comum
requer empenho e generosidade
porque a passividade, a preguiça, o
“deixar andar” são tentações
constantes a que um cristão não deve
ceder. “Nós, os filhos de Deus,
cidadãos da mesma categoria que
os outros, temos de participar
“sem medo” em todas as
atividades e organizações
honestas dos homens, para que
Cristo ali esteja presente. Nosso
Senhor nos pedirá contas estritas
se, por desleixo ou comodismo,
cada um de nós, livremente, não
procura intervir nas obras e nas



decisões humanas de que
dependem o presente e o futuro da
sociedade.”[18].

Ao falar de participação, São
Josemaria não se referia apenas aos
cidadãos, sempre poucos, que se
dedicam profissionalmente à
política, nem também com isso
queria sugerir que convinha dedicar-
se a essa atividade, o que não seria
bom para quem não possuísse as
necessárias capacidades; pensava
simplesmente no cidadão que
cumpre os seus deveres cívicos e
exerce os seus direitos e, tanto em
um caso como outro, é coerente com
a sua concepção do mundo, do
homem e do bem comum político,
associando-se livremente com os que,
cristãos ou não, compartilham essas
ideias e estão dispostos a realizá-las.
Neste sentido, lamentava ser
frequente “mesmo entre católicos
que parecem ser responsáveis e
piedosos o erro de pensar que só



estão obrigados a cumprir os seus
deveres familiares e religiosos e
não querem ouvir falar de deveres
cívicos”[19].

Na realidade, não se trata de um
dever específico dos cristãos, mas de
um dever geral de todos os cidadãos
que os cristãos devem santificar. Os
sistemas políticos atuais pressupõem
a participação dos cidadãos e sem ela
não podem funcionar
adequadamente. A proliferação
exagerada do aparelho estatal ou o
predomínio de soluções que não
respondem ao sentir comum, mas
apenas a uma minoria de ativistas,
deve-se em boa parte “à inibição
dos cidadãos, à sua passividade
perante a defesa dos direitos
sagrados da pessoa humana. Esta
inatividade que tem origem na
preguiça mental e na inércia da
vontade, verifica-se também nos
cidadãos católicos que não estão
conscientes de que existem outros



pecados mais graves que os que se
cometem contra o sexto
mandamentos do Decálogo”[20].

Uma parte muito significativa da
participação na vida social e política
é o trabalho para a promoção social,
a luta contra a injustiça, a corrupção,
a violência e a falta de equidade na
distribuição dos bens econômicos e
culturais:“Compreende-se muito
bem a impaciência, a angústia e os
anseios inquietos daqueles que,
com alma naturalmente cristã ,
não se resignam perante as
situações de injustiça pessoal e
social que o coração humano é
capaz de criar. Tantos séculos de
convivência entre os homens, e
ainda tanto ódio, tanta
destruição, tanto fanatismo
acumulado em olhos que não
querem ver e em corações que não
querem amar. Os bens da terra,
repartidos entre poucos; os bens
da cultura, encerrados em



cenáculos. E, lá fora, fome de pão e
de sabedoria; vidas humanas - que
são santas, porque vêm de Deus -
tratadas como simples coisas,
como números de uma
estatística”[21]. São Josemaria
incentivou muitas pessoas a
dedicarem a sua atividade
profissional a obras de promoção
social de caráter educativo, sanitário,
assistencial, etc.[22], dando sugestões
úteis para que essas tarefas se
desenvolvessem de modo eficaz,
valorizando os recursos locais e a
dignidade de quantos se beneficiam
delas.

4. Liberdade, responsabilidade e
pluralismo

O princípio da liberdade, bem como
o da participação, que acabamos de
referir, ocupa um lugar central nos
ensinamentos de São Josemaria. Vê a
liberdade como um bem humano e
cristão da máxima importância. «



Repito e repetirei sem cessar que o
Senhor nos concedeu
gratuitamente um grande dom
sobrenatural, que é a graça
divina; e outra maravilhosa
dádiva humana, a liberdade
pessoal, que - para não se
corromper, convertendo-se em
libertinagem - exige de nós
integridade, empenho eficaz em
desenvolver a conduta dentro da
lei divina, pois onde se encontra o
Espírito de Deus, lá se encontra a
liberdade.” (2 Cor III, 17).
[...]Alguns dos que me escutam já
me conhecem há muitos anos.
Podem testemunhar que tenho
passado toda a minha vida
pregando a liberdade pessoal, com
igual responsabilidade pessoal.
Procurei-a e procuro-a por toda a
terra, como Diógenes procurava
um homem. E cada dia que passa
amo-a mais, amo-a sobre todas as
coisas da terra: é um tesouro que



nunca saberemos apreciar
suficientemente»[23].

Amar a liberdade implica
necessariamente amar «o
pluralismo que a liberdade traz
consigo»[24]. Pluralismo não é
sinônimo de conflito ou de tensão: «
O fato de alguém não pensar como
eu — especialmente quando se
trata de coisas que são objeto da
liberdade de opinião — não
justifica de modo algum uma
atitude de inimizade pessoal, nem
sequer de frieza ou indiferença.
Minha fé cristã me diz que é
necessário viver a caridade com
todos, inclusive com aqueles que
não têm a graça de crer em Jesus
Cristo»[25]. Um cristão não
considera o adversário político como
um inimigo, não o odeia nem o
maltrata, deixa-o falar, escuta-o, e
não recorre de modo nenhum à
difamação nem à calúnia, nem
sequer utiliza questões privadas,



irrelevantes para o bem comum,
como arma política.

São Josemaria vê sempre a liberdade
a par da responsabilidade. Em um
texto que se tornou célebre pela sua
clareza, afirmava que um cidadão
cristão bem intencionado «jamais se
lembra nunca de pensar ou de
dizer que desce do templo ao
mundo para representar a Igreja,
e que suas soluções são as
soluções católicas para aqueles
problemas. Isso não pode ser,
meus filhos! Isso seria
clericalismo, catolicismo oficial,
ou como queiram chamá-lo. Em
qualquer caso, é violentar a
natureza das coisas. Há que
difundir por toda a parte uma
verdadeira mentalidade laical,
que deve levar a três conclusões:
temos que ser suficientemente
honrados, para arcar com a nossa
própria responsabilidade pessoal;
temos que ser suficientemente



cristãos, para respeitar os irmãos
na fé, que propõem; em matérias
de livre opinião — soluções
diversas da que cada um sustenta;
e temos que ser suficientemente
católicos, para não nos servirmos
de nossa Mãe a Igreja,
misturando-a em partidarismos
humanos»[26].

Esta última consideração, cuja
substância foi recolhida no Código de
Direito Canônico de 1983[27], merece
um amplo comentário que não
podemos fazer aqui. Talvez alguém
pense que esse modo de proceder
debilitaria a presença dos cristãos - e
dos valores que são importantes para
os cristãos - na vida social e política.
Mas na realidade acontece o
contrário. Querer impor uma opinião
única em assuntos opináveis, levaria
à desunião dos cristãos naquilo que é
verdadeiramente irrenunciável. 
«Assim, acontece frequentemente–
escrevia em certa ocasião - que se



veem católicos que sentem com
muito mais força afinidade
ideológica com outros homens –
embora inimigos da Igreja – que o
próprio vinculo da fé com os seus
irmãos católicos; e que, ao mesmo
tempo que dissimulam as
diferenças no essencial que os
separam de pessoas de outras
religiões, ou sem nenhuma
religião, não sabem aproveitar o
’denominador comum’que têm com
os outros católicos, para conviver
com eles e não exacerbar as
possíveis diferenças de opinião
naquilo que é contingente»[28].

5. Liberdade e formação cristã

A ênfase no princípio da liberdade e
da responsabilidade pessoais
pressupõe no cidadão cristão a
preocupação de adquirir uma
formação sólida, de modo que a sua
atividade constitua efetivamente
uma contribuição positiva à reta



ordem da vida social. São Josemaria
sentia vivamente a necessidade de
proporcionar a todos essa formação. 
«Dir-vos-ei, a propósito disto, qual
é o meu grande desejo: gostaria
que, no catecismo da doutrina
cristã para as crianças, se
ensinasse claramente quais são
estes pontos firmes, em que não se
pode ceder, ao atuar de um ou de
outro modo na vida pública; e que,
ao mesmo tempo, se afirmasse o
dever de agir, de não se abster, de
prestar a própria colaboração
para servir com lealdade e com
liberdade pessoal, o bem comum.
Este é um grande desejo meu,
porque vejo que assim os católicos
aprenderiam estas verdades desde
crianças e saberiam praticá-las
quando fossem adultos»[29]. Hoje
esse desejo converteu-se em
realidade, pois o Catecismo da Igreja
Católica e diversos catecismos
nacionais concedem a devida
atenção aos temas sociais e



políticos[30]. O problema é de
importância capital, porque da
formação adequada dos fiéis
depende que a sua presença na vida
pública tenha como resultado a
ordenação cristã do mundo, e não a
«secularização» dos cristãos.

Quando aqui fala de formação, não
se entende propriamente a
comunicação de soluções concretas
pré-fabricadas e irreformáveis,
cerradas ao diálogo construtivo.
Formar é antes promover uma
sensibilidade face às exigências do
bem comum, bem como estimular
um pensamento que, à luz da fé,
permita progredir na compreensão
da realidade e das mudanças sociais.
São Josemaria Escrivá via nesta
formação uma fonte e um motivo de
solidariedade, quer dizer, de
participação solidária no empenho
de busca da verdade. «Neste ajudar-
se uns aos outros ocupa um lugar
importante a contribuição para



conhecer e descobrir a verdade. A
nossa inteligência é limitada, só
podemos talvez - com esforço e
dedicação - chegar a distinguir
uma parcela da realidade, mas
são muitas as coisas que nos
escapam. Uma outra manifestação
da solidariedade entre os homens
é colocar os conhecimentos em
comum, participar aos outros as
verdades que conseguimos
encontrar, até constituir, assim,
esse patrimônio comum que se
chama civilização, cultura»[31].

6. Verdade e caridade

Além do pluralismo de opções
políticas, pode existir na vida social
uma diversidade de credos religiosos
e de ideias de ordem moral: no
mesmo Estado, na mesma cidade, no
seio da mesma família,
frequentemente convivem e
colaboram pessoas que têm credos
religiosos ou morais diferentes



daquelas que, em consciência,
consideramos verdadeiras. Esta
convivência pode gerar, e
efetivamente gera, tensões e
problemas de várias naturezas. A
doutrina da Igreja Católica sobre o
direito à liberdade religiosa[32],
sobre a cooperação com o mal[33] ou
sobre o comportamento perante as
leis injustas[34], por exemplo,
constitui um critério de ação para
algumas das situações que podem se
apresentar.

Os problemas historicamente ligados
às diferenças religiosas e morais,
juntamente com fatores de tipo
ideológico, criaram a mentalidade,
muito divulgada em alguns
ambientes, de que a convicção de
que existe uma verdade sobre o bem
da pessoa e das comunidades
humanas acaba por se traduzir em
relações injustas de domínio ou de
violência entre os homens. Dessa
ideia, que não nos detemos agora a



considerar, podem surgir diversas
atitudes: uns consideram que uma
certa dose de agnosticismo ou de
relativismo é um bem, ou pelo menos
um mal menor, necessário para a
convivência democrática[35], pelo e o
que pensam das verdades últimas é
melhor não falar em âmbito público,
chegando por vezes a exigir, como
condição para qualquer forma de
diálogo, a disponibilidade do
interlocutor para renunciar ou, pelo
menos, para pôr entre parênteses as
convicções constitutivas da própria
identidade; se alguém não está
disposto a fazê-lo, acusam-no de ser
um mau cidadão, um inimigo da
convivência. Perante esta
perspectiva, outros fecham-se ao
diálogo, porque não querem ou não
sabem dar certas explicações, por
medo ou porque se sentem
submetidos a uma chantagem moral,
ou entendem que o diálogo é um
bem pelo qual vale a pena ceder,
quer dizer, renunciar, pelo menos



externa e taticamente, à própria
identidade, embora esta atitude
implique em uma certa duplicidade,
pouco leal tanto face às próprias
convicções como face aos próprios
interlocutores.

Este é um problema para o qual São
Josemaria demonstrou uma
sensibilidade muito delicada. Dois
ensinamentos neo-testamentários
estão na base das suas reflexões: a
advertência do Senhor de que não
existe um verdadeiro dilema entre o
que se deve a Deus e o que se deve a
César[36], e os ensinamentos de São
Paulo de que a verdade tem de ser
exposta com caridade, sem ferir[37].
Seguindo este ensinamento paulino,
não tinha dificuldade em
harmonizar o direito de manter a
sua própria identidade intelectual e
espiritual e o dever de falar
simplesmente ou de colaborar com
os que têm ideias diferentes. 
«Costumo sempre insistir, para



que esta ideia vos fique bem clara,
que a doutrina da Igreja não é
compatível com os erros contra a
fé. Mas não podemos ser amigos
leais dos que cometem esses erros?
Se temos bem firmes a conduta e a
doutrina, não podemos
emparceirar com eles em tantos
campos?»[38].

Pensava sem dúvida que a
colaboração com pessoas de diversos
credos podia ser em muitas ocasiões
uma oportunidade para difundir a
verdade e dissipar preconceitos e
mal-entendidos. Em qualquer caso,
impunha-se manter uma linha de
conduta evangélica; daí, «a
preocupação cristã por fazer
desaparecer qualquer forma de
intolerância, de coação e de
violência no trato dos homens
entre si. Também na atividade
apostólica - melhor:
principalmente na atividade
apostólica - queremos que não



haja nem sequer o menor assomo
de coação. Deus quer que o
sirvamos com liberdade e,
portanto, um apostolado que não
respeitasse a liberdade das
consciências não seria
correção»[39].

O fundador do Opus Dei distinguiu
com extrema clareza a relação
íntima da consciência pessoal com a
verdade da relação entre as pessoas.
A primeira preside o poder
normativo da verdade, porque nunca
é honrado não ser coerente com
aquilo que, em consciência, se julga
verdadeiro; a segunda, a justiça e as
exigências inalienáveis da dignidade
da pessoa. E por isso falava,
pensando na primeira dessas duas
relações, da santa intransigência,
termo com que denominava a
coerência, a sinceridade, à qual se
opõe a vilania, quer dizer, a atitude
de quem, estando convencido de que
dois mais dois são quatro, diz que são



três e meio por debilidade ou por
comodidade. Mas acrescentava
sempre que a intransigência
referida a uma afirmação doutrinal
não é santa se não vai unida à
transigência amável com a pessoa
que mantém uma posição diferente
da nossa e que consideramos
errônea[40].

A sua atitude neste ponto era firme e
clara, e não admitia exceções.
Considerava a intolerância uma
injustiça frente à qual se deve reagir.
«Por isso, quando alguém tentar
maltratar os equivocados, estai
certos de que sentirei o impulso
interior de me pôr a seu lado, para
partilhar por amor de Deus da sua
sorte»[41]. Soube viver estes
ensinamentos de modo prático, e isto
é um dado histórico, pois em 1950
obteve da Santa Sé a autorização
para que o Opus Dei admitisse como
cooperadores homens e mulheres



não católicos e não cristãos[42], e
assim se fez desde então.

Tudo isto demonstra, à saciedade,
que amava o diálogo aberto, leal e
sincero. Acreditava nele como meio
de coesão social e como ocasião de
entendimento e de apostolado.
Advertia, sem dúvida, que o bem
comum da sociedade, e
principalmente de uma sociedade
complexa como a atual, exige
relacionar adequadamente um
conjunto de circunstâncias e pontos
de vista diferentes, que não devem
fechar-se em si próprios nem atuar
de modo puramente auto-referencial.
Mas via acima de tudo que a
condescendência demonstrada por
Deus ao querer que o seu Verbo
eterno se fizesse também palavra
humana, fazia do diálogo humano
um critério de conduta vinculativo
para a consciência cristã.



Os escritos de São Josemaria tratam
também de outros aspectos da vida
social (por exemplo, a opinião
pública, a liberdade de ensino, etc.),
sobre os quais não podemos agora
deter-nos. Pensamos, contudo, que os
temas tratados são suficientemente
representativos do que era para São
Josemaria a cultura política própria
da consciência cristã.

***

A conferência “Consciência cristã e
cultura política nos ensinamentos de
São Josemaria Escrivá” foi
apresentada por Mons. Ángel
Rodríguez Luño, Decano da Faculdade
de Teologia da Universidade Pontifícia
da Santa Cruz (Roma), na 46ª Jornada
de Cuestiones Pastorales, realizadaem
25 e 26 de Janeiro de 2011 em
Catelldaura (Barcelona, Espanha).



[1] São Josemaria Escrivá, Entrevistas
a Mons. Escrivá, (trad. bras.), nº 48;
cfr. também Id.,ÉCristo que passa
(trad. bras.), nº 183.

[2] Entrevistas a Mons. Escrivá, cit.,
n. 27.

[3] Ibíd., n. 27.

[4] A. De Fuenmayor - V. Gómez-
Iglesias - J.L. Illanes, El itinerario
jurídico del Opus Dei. Historia y
defensa de un carisma, Eunsa,
Pamplona 1989, p. 59

[5] Ibidem.

[6] Nestas páginas retomamos com
diversas modificações o que já
tratamos em A. Rodríguez Luño, 
Cultura política y conciencia
cristiana. Ensayos de ética política,
Rialp, Madri 2007, pp. 51-86. Sobre
estes aspectos da mensagem de São
Josemaria pode ver-se J.M. Pero-Sanz
- J.M. Aubert - T. Gutiérrez Calzada, 



Acción social del cristiano. El beato
Josemaría Escrivá y la Doctrina social
de la Iglesia, Palabra, Madri 1996
(com ampla bibliografia).

[7] C. Fabro, La tempera di un padre
della Chiesa, em C. Fabro - S. Garofalo
- M. A. Raschini, Santi nel mondo.
Studi sugli scritti del beato Josemaría
Escrivá, Ares, Milano 1992, p. 115.

[8] É Cristo que passa, cit., nº 112.

[9] Cfr. Ibid., nº 125.

[10] Ibid., nº 98.

[11] Ibid., nº 183.

[12] Ibid., nº 183.

[13] Entrevistas a Mons. Escrivá, cit.,
n.77.

[14] São Josemaria Escrivá,, Sulco,
(trad. port.), n. 275.



[15] Cfr. Entrevistas a Mons. Escrivá,
cit., n. 11.

[16] Cfr. Ibid.,n. 29.

[17] São Josemaria Escrivá, Forja,
(trad. port.), n. 714.

[18] Ibid., 715; cfr. também nn.
717-718.

[19] Carta 9-I-1932, nº 46, citado en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 76.

[20] Carta 9-I-1959, nº 40, citado en 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 77.

[21] É Cristo que passa, cit., n. 111.

[22] Cfr. por exemplo as iniciativas
mencionadas em Entrevistas a Mons.
Escrivá, cit., n. 71.

[23] É Cristo que passa, cit., n. 184.



[24] Entrevistas a Mons. Escrivá, cit.,
n. 98.

[25] Ibidem.

[26] Ibid., n. 117.

[27] Código de Direito Canónico, c.
227: «Os fiéis leigos têm o direito de
que, nas coisas da cidade terrena,
lhes seja reconhecida a liberdade que
compete a todos os cidadãos; ao
utilizarem esta liberdade, procurem
que a sua atuação seja imbuída do
espírito evangélico, e atendam à
doutrina proposta pelo magistério da
Igreja, tendo porém o cuidado de,
nas matérias opináveis, não
apresentarem a sua opinião como
doutrina da Igreja”.

[28] Carta 30-IV-1946, nº 21, citado
em Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 71.



[29] Carta 9-I-1932, nº 45, citado em 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., pp. 71-72.

[30] Sente-se em João Paulo II uma
preocupação semelhante, Exort.
Apost. Christifideles laici, 30-XII-1988,
nº 59-60.

[31] Carta 24-X-1965, nº 17, citado em
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., pp. 72-73

[32] Cfr. Concilio Vaticano II,
Declaração Dignitatis humanae, 7-
XII-1965.

[33] Cfr. por exemplo João Paulo II,
Enc. Evangelium vitae, 25-III-1995, nº
74.

[34] Cfr. Ibid., nº 71-73.

[35] Cfr. a apreciação crítica dessa
tese contida na Enc. Centesimus
annus, nº 46.

[36] Cfr. Mt 22, 15-22.



[37] Cfr. Ef 4, 15; Forja, n. 559.

[38] Carta 16-VII-1933, nº 14, citado
em Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 83.

[39] Carta 9-I-1932, nº 66, citado em 
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., pp. 83-84.

[40] Cfr. Carta 16-VII-1933, nnº 8 y 12;
citado em Cultura política y
conciencia cristiana, cit., pp. 84-85.

[41] Carta 31-V-1954, nº 19, citado em
Cultura política y conciencia
cristiana, cit., p. 70.

[42] Cfr. Entrevistas a Mons. Escrivá,
cit., n. 29; cfr. também o n. 22.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/consciencia-
crista-e-cultura-politica/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/
https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/
https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/

	Consciência cristã e cultura política

