opusdei.org

Consciéncia crista e
cultura politica

Os ensinamentos de Sao
Josemaria sdo uma chamada
urgente “a plenitude da vida
cristd que, por se realizar no
meio do mundo, implica
permanentemente a existéncia
de transformacdes sociais, da
instauracdo da justica, da
fraternidade e da paz”.

13/11/2017

1.A formacdo da consciéncia crista
em matéria social e politica



Convém esclarecer o significado da
expressdo “cultura politica” nas
presentes reflexdes. Nos escritos de
Sao Josemaria Escriva ndo se
encontram aquilo que é comum
chamar-se “ideias ou opinides
politicas” isto é, consideragdes com 0
objetivo de propor ou sugerir uma
solucdo concreta para um
determinado problema politico a par
de outras solucdes possiveis e
legitimas para um cidadao catdlico.
Em relacdo a este aspecto afirmou
mais de uma vez “Eu nunca falo de
politica”[1], e sempre se negou a
intervir na troca de opinides que
costumam determinar a filiacdo dos
cidaddos em um determinado
partido politico, sindicato,
movimento cultural, etc., com a
finalidade de contribuir nobremente
para a configuracdo politica do pais.
Nunca permitiu que as suas palavras
ou atividades fossem interpretadas
em sentido politico, nem nunca quis
influir em outros sobre esse assunto.



T&o pouco perguntava a quem quer
que fosse sobre as suas preferéncias
politicas. Mais adiante vou esclarecer
as razoes fundamentais desta linha
de conduta.

Por outro lado, os escritos de Sao
Josemaria contém abundantes
ensinamentos sobre a acdo social e
politica dos cidadaos destinados a
expor os pontos principais da ética
social e politica bem como da
doutrina social da Igreja na medida
em (ue tais ensinamentos sdo parte
“dos meios espirituais necessarios
para viverem como bons cristdos
no meio do mundo”[2]; certa vez
escreveu (ue trata-se de ensinar a
“se comportarem como cristdos:
convivendo com todos,
respeitando a legitima liberdade
de todos e fazendo com que este
nosso mundo seja mais justo”[3].

Convém precisar que a atividade de
Séo Josemaria ndo teve como



finalidade direta a obtencdo de
objetivos concretos de justica social e
politica. Os seus ensinamentos sdo,
isso sim, uma chamada urgente “a
plenitude da vida crista que, por
se realizar no meio do mundo,
implica permanentemente a
existéncia de transformacoes
sociais, da instauracdo da justica,
da fraternidade e da paz”[4]. Fica
sempre bem claro que a chamada a
plenitude da vida crista transcende
as realizacdes no plano social e
politico que ndo sdo mais que
“efeitos decorrentes, de forma
redundante e como que
acrescentados a realidade
fundamental: a radicalidade da
identificacdo com Cristo”[5].

O modo de unir a legitima liberdade
politica dos cidaddos com a formacéao
ético-social - que é o denominador
comum da cultura politica dos
catolicos - parece-nos um aspecto
muito caracteristico de Sao



Josemaria, e para uma compreensao
adequada requer um breve
esclarecimento das relagoes entre a
fé crista e a politica.

2. Fé e Politica

As relacdes entre a fé crista e a
politica devem ser vistas em um
quadro teoldgico fundamental[6]:
isto é, para Sao Josemaria, o
chamamento universal a santidade,
dindmica profunda da moral da vida
cristd, implica uma intensa
concentracdo cristologica.

Cornelio Fabro, autor de um dos
melhores estudos teoldgicos sobre os
escritos de Sao Josemaria, encontra
neles a presenca constante e
unificadora de “uma compreensdao
singularmente rica e coerente do
mistério de Cristo, perfeito Deus e
perfeito homem”. £ um estudo que
permite encontrar na “Encarnag¢do
do Verbo o fundamento perenemente
atual e operativo da transformagdo



cristda de todas as realidades criadas
através do trabalho humano”[7]. A
coexisténcia harmonica da plenitude
divina e humana em Cristo converte-
se no paradigma da harmonia entre
0 sobrenatural e o humano na
existéncia e nas atividades do
cristao.

Glosando uma passagem da Epistola
aos Colossenses (1, 10-20), Sao
Josemaria afirma: “Falando com
rigor, ndo se pode dizer que haja
realidades - boas, nobres ou
mesmo indiferentes — que sejam
exclusivamente profanas, uma vez
que o Verbo de Deus estabeleceu a
sua morada entre os filhos dos
homens, teve fome e sede,
trabalhou com as suas maos,
conheceu a amizade e a
obediéncia, experimentou a dor e
a morte”[8]. Ndo s6 ndo existe
oposicao entre a vida de relacdo com
Deus e o empenho de colaborar com
os demais na construc¢do do bem



comum, como esse empenho se
converte em caminho de unido com
Deus. Seja porque se trata de um
dever civico de todos os cidadaos
que, no caso dos cristaos, é assumido
também na caridade, seja porque o0s
cristdos o exercem de acordo com a
sua consciéncia enformada pelos
valores evangélicos e, deste modo,
produzem resultados concretos no
ambito social[9].

Se Sao Josemaria afasta qualquer
visdo do cristianismo que ndo afirme
a “sua relacdo com as situacoes da
vida de todos os dias, com a
urgéncia de atender as
necessidades dos outros e de
esforcar-se por remediar as
injusticas”[10], afasta, com igual
firmeza, qualquer posicdo que
esqueca a transcendéncia da fé crista
e da missdo da igreja relativamente
as diferentes sinteses politico-
culturais concretas, presentes no
mundo ao longo da historia. Os fiéis



leigos sdo chamados a “santificar
por dentro todas as estruturas
temporais, levando até elas o
fermento da Redenc¢do”[11] mas a
sua missdo na terra, afirma Sao
Josemaria, ndo pode ser encarada
como “o brotar de uma corrente
politico-religiosa - seria uma
loucura -, nem mesmo com o bom
proposito de infundir o espirito de
Cristo em todas as atividades dos
homens”[12]. A identificacdo
completa da fé cristd com uma
sintese cultural concreta ou com um
projeto politico, por muito bom que
seja, é algo que em si mesmo se
afasta da verdade ensinada por
Cristo e, mais cedo ou mais tarde,
causara um grande mal a Igreja e as
almas.

Outro aspecto da questdo que
convém considerar é que Sao
Josemaria tinha uma clara
consciéncia de que as atividades
sociais e politicas ndo sdo simples



enumerac0Oes de principios perenes,
masrealizacdes concretas de bens
humanos e sociais em um contexto
historico, geografico e cultural
determinado, marcadas por uma
contingéncia insuperavel, pelo
menos parcialmente, que é, alias,
caracteristica de tudo o que é
concreto. Por isso afirmava que “em
questodes temporais, ninguém pode
pretender impor dogmas que nao
existem. Ante um problema
concreto, qualquer que ele seja, a
solucdo deve ser estuda-lo bem e,
depois, atuar em consciéncia, com
liberdade e com responsabilidade
também pessoal”’[13].Mas com isto
ndo pretendia dizer que todos 0s
assuntos sociais sao contingentes,
pois proclamava aos quatro ventos,
sem respeitos humanos,a validade
das exigéncias éticas universais. O
seu pensamento fica claro nestas
palavras: “Ndo esquecas que, nos
assuntos humanos, também os
outros podem ter razdo: véem a



mesma questdo que tu, mas de um
ponto de vista diferente, com
outra luz, com outra sombra, com
outros contornos. - Somente na fé
e na moral é que ha um critério
indiscutivel: o da nossa Mae
Igreja”[14].

Por esta razdo, Sao Josemaria
afirmou e defendeu o direito e o
dever por parte da Hierarquia da
Igreja de pronunciar juizos morais
sobre assuntos temporais, quando
assim o exigissem a fé ou a moral
crista[15]. Mais, ensinou
constantemente que, nestes casos, 0S
fiéis tém a obrigacdo moral de
aceitar esses juizos doutrinais[16], e
incorporou nos seus ensinamentos
orais e escritos os conteudos
fundamentais do magistério
pontificio e episcopal em matéria
social. Esta funcdo do magistério
eclesiastico refere-se aos principios
dogmaticos e morais, e aos fatos e
projetos que entrem claramente em



contradicdo com eles, mas nao se
estende — exceto em circunstancias
de gravidade excepcionais - a escolha
de uma determinada opcdao politica
se existirem varias que sao
compativeis com a consciéncia crista.

Assim, fica claro que tudo o que se
afirmar ndo tem como finalidade
sugerir opc¢Oes politicas concretas,
mas acentuar alguns principios da
ética social e politica que informam a
consciéncia crista.

3. Participacao e Solidariedade

A convergéncia cristologica referida
acima determina a visdo de Sdo
Josemaria sobre o que significa para
um cristdo estar no mundo e viver no
mundo ou, em outras palavras, a sua
concepcdo de secularidade. Esta
traduz-se no imperativo da
responsabilidade e da participacao:
viver no mundo significa sentir-se
responsavel por ele, assumindo a
tarefa de participar das atividades



humanas - profissionais, culturais,
sociais e politicas — para as
configurar de acordo com a justica, a
liberdade e os outros valores
evangélicos. E assim escreve: “Como
cristdo, tens o dever de atuar, de
ndo te absteres, de prestar a tua
propria colaboragado para servir -
com lealdade e com liberdade
pessoal - o bem comum.”[17]. O
trabalho a favor do bem comum
requer empenho e generosidade
porque a passividade, a preguica, o
“deixar andar” sdo tentacoes
constantes a que um cristdo nao deve
ceder. “Nos, os filhos de Deus,
cidadaos da mesma categoria que
os outros, temos de participar
“sem medo” em todas as
atividades e organizacoes
honestas dos homens, para que
Cristo ali esteja presente. Nosso
Senhor nos pedira contas estritas
se, por desleixo ou comodismo,
cada um de nos, livremente, nao
procura intervir nas obras e nas



decisoes humanas de que
dependem o presente e o futuro da
sociedade.”[18].

Ao falar de participacdo, Sao
Josemaria nao se referia apenas aos
cidaddos, sempre poucos, que se
dedicam profissionalmente a
politica, nem também com isso
queria sugerir que convinha dedicar-
se a essa atividade, o que ndo seria
bom para quem ndo possuisse as
necessarias capacidades; pensava
simplesmente no cidadao que
cumpre 0s seus deveres civicos e
exerce os seus direitos e, tanto em
um caso como outro, € coerente com
a sua concepcado do mundo, do
homem e do bem comum politico,
associando-se livremente com 0s que,
cristdos ou ndo, compartilham essas
ideias e estdo dispostos a realiza-las.
Neste sentido, lamentava ser
frequente “mesmo entre catolicos
que parecem ser responsaveis e
piedosos o erro de pensar que so



estdo obrigados a cumprir os seus
deveres familiares e religiosos e
ndo querem ouvir falar de deveres
civicos”[19].

Na realidade, nao se trata de um
dever especifico dos cristaos, mas de
um dever geral de todos os cidadados
que os cristdos devem santificar. Os
sistemas politicos atuais pressupdem
a participacdo dos cidadaos e sem ela
ndo podem funcionar
adequadamente. A proliferacao
exagerada do aparelho estatal ou o
predominio de solu¢bes que nao
respondem ao sentir comum, mas
apenas a uma minoria de ativistas,
deve-se em boa parte “a inibicdo
dos cidaddos, a sua passividade
perante a defesa dos direitos
sagrados da pessoa humana. Esta
inatividade que tem origem na
preguica mental e na inércia da
vontade, verifica-se também nos
cidaddos catolicos que nao estdo
conscientes de que existem outros



pecados mais graves que os que se
cometem contra o sexto
mandamentos do Decalogo”[20].

Uma parte muito significativa da
participacdo na vida social e politica
é o trabalho para a promocao social,
a luta contra a injustica, a corrupcao,
a violéncia e a falta de equidade na
distribuicdo dos bens econémicos e
culturais: “Compreende-se muito
bem a impaciéncia, a angustia e os
anseios inquietos daqueles que,
com alma naturalmente crista,
ndo se resignam perante as
situacoes de injustica pessoal e
social que o corag¢do humano é
capaz de criar. Tantos séculos de
convivéncia entre os homens, e
ainda tanto odio, tanta
destruigdo, tanto fanatismo
acumulado em olhos que nao
querem ver e em coragodes que ndo
querem amar. Os bens da terra,
repartidos entre poucos; os bens
da cultura, encerrados em



cenaculos. E, la fora, fome de pao e
de sabedoria; vidas humanas - que
sdo santas, porque vém de Deus -
tratadas como simples coisas,
como numeros de uma
estatistica”[21]. Sdo Josemaria
incentivou muitas pessoas a
dedicarem a sua atividade
profissional a obras de promocao
social de carater educativo, sanitario,
assistencial, etc.[22], dando sugestdes
Uteis para que essas tarefas se
desenvolvessem de modo eficaz,
valorizando os recursos locais e a
dignidade de quantos se beneficiam
delas.

4. Liberdade, responsabilidade e
pluralismo

O principio da liberdade, bem como
o0 da participacdo, que acabamos de
referir, ocupa um lugar central nos
ensinamentos de Sdo Josemaria. Vé a
liberdade como um bem humano e
cristdo da maxima importancia. «



Repito e repetirei sem cessar que o
Senhor nos concedeu
gratuitamente um grande dom
sobrenatural, que é a graca
divina; e outra maravilhosa
dadiva humana, a liberdade
pessoal, que - para nao se
corromper, convertendo-se em
libertinagem - exige de nos
integridade, empenho eficaz em
desenvolver a conduta dentro da
lei divina, pois onde se encontra o
Espirito de Deus, la se encontra a
liberdade.” (2 Cor I1I, 17).
[...]Alguns dos que me escutam ja
me conhecem ha muitos anos.
Podem testemunhar que tenho
passado toda a minha vida
pregando a liberdade pessoal, com
igual responsabilidade pessoal.
Procurei-a e procuro-a por toda a
terra, como Diogenes procurava
um homem. E cada dia que passa
amo-a mais, amo-a sobre todas as
coisas da terra: é um tesouro que



nunca saberemos apreciar
suficientemente»[23].

Amar a liberdade implica
necessariamente amar «o
pluralismo que a liberdade traz
consigo»[24]. Pluralismo nao é
sinébnimo de conflito ou de tensdo: «
O fato de alguém ndéo pensar como
eu — especialmente quando se
trata de coisas que sdo objeto da
liberdade de opinido — nao
justifica de modo algum uma
atitude de inimizade pessoal, nem
sequer de frieza ou indiferenca.
Minha fé cristd me diz que é
necessario viver a caridade com
todos, inclusive com aqueles que
ndo tém a graca de crer em Jesus
Cristo»[25]. Um cristdo ndo
considera o adversario politico como
um inimigo, ndo o odeia nem o
maltrata, deixa-o falar, escuta-o, e
ndo recorre de modo nenhum a
difamac¢do nem a calunia, nem
sequer utiliza questdes privadas,



irrelevantes para o bem comum,
como arma politica.

Sao Josemaria vé sempre a liberdade
a par da responsabilidade. Em um
texto que se tornou célebre pela sua
clareza, afirmava que um cidadao
cristdo bem intencionado «jamais se
lembra nunca de pensar ou de
dizer que desce do templo ao
mundo para representar a Igreja,
e que suas solucgées sdo as
solucoes catolicas para aqueles
problemas. Isso ndo pode ser,
meus filhos! Isso seria
clericalismo, catolicismo oficial,
ou como queiram chama-lo. Em
qualquer caso, é violentar a
natureza das coisas. Ha que
difundir por toda a parte uma
verdadeira mentalidade laical,
que deve levar a trés conclusaées:
temos que ser suficientemente
honrados, para arcar com a nossa
propria responsabilidade pessoal;
temos que ser suficientemente



cristdaos, para respeitar os irmaos
na fé, que propéem; em matérias
de livre opinidao — solucodes
diversas da que cada um sustenta;
e temos que ser suficientemente
catolicos, para néo nos servirmos
de nossa Mdae a Igreja,
misturando-a em partidarismos
humanos»[26].

Esta ultima consideracao, cuja
substancia foi recolhida no Codigo de
Direito Canonico de 1983[27], merece
um amplo comentario que ndo
podemos fazer aqui. Talvez alguém
pense que esse modo de proceder
debilitaria a presenca dos cristdos - e
dos valores que sdo importantes para
0s cristdos - na vida social e politica.
Mas na realidade acontece o
contrario. Querer impor uma opinido
Unica em assuntos opinaveis, levaria
a desunido dos cristdos naquilo que é
verdadeiramente irrenunciavel.
«Assim, acontece frequentemente-
escrevia em certa ocasiao - que se



veem catolicos que sentem com
muito mais forga afinidade
ideologica com outros homens -
embora inimigos da Igreja — que o
proprio vinculo da fé com os seus
irmaos catolicos; e que, ao mesmo
tempo que dissimulam as
diferencas no essencial que os
separam de pessoas de outras
religioes, ou sem nenhuma
religido, ndo sabem aproveitar o
’denominador comum’que tém com
os outros catolicos, para conviver
com eles e ndo exacerbar as
possiveis diferencas de opinidao
naquilo que é contingente»[28].

5. Liberdade e formacao crista

A énfase no principio da liberdade e
da responsabilidade pessoais
pressupde no cidaddo cristdo a
preocupacao de adquirir uma
formacao solida, de modo que a sua
atividade constitua efetivamente
uma contribuicdo positiva a reta



ordem da vida social. Sdo Josemaria
sentia vivamente a necessidade de
proporcionar a todos essa formacao.
«Dir-vos-ei, a propdsito disto, qual
é 0 meu grande desejo: gostaria
que, no catecismo da doutrina
crista para as criancas, se
ensinasse claramente quais sdo
estes pontos firmes, em que ndo se
pode ceder, ao atuar de um ou de
outro modo na vida publica; e que,
ao mesmo tempo, se afirmasse o
dever de agir, de ndo se abster, de
prestar a propria colaboragdo
para servir com lealdade e com
liberdade pessoal, o bem comum.
Este é um grande desejo meu,
porque vejo que assim os catolicos
aprenderiam estas verdades desde
criancas e saberiam pratica-las
quando fossem adultos»[29]. Hoje
esse desejo converteu-se em
realidade, pois o Catecismo da Igreja
Catdlica e diversos catecismos
nacionais concedem a devida
atencdo aos temas sociais e



politicos[30]. O problema é de
importancia capital, porque da
formacao adequada dos fiéis
depende que a sua presenca na vida
publica tenha como resultado a
ordenacdo cristd do mundo, e ndo a
«secularizacao» dos cristaos.

Quando aqui fala de formacao, ndo
se entende propriamente a
comunicacdo de solugdes concretas
pré-fabricadas e irreformaveis,
cerradas ao dialogo construtivo.
Formar é antes promover uma
sensibilidade face as exigéncias do
bem comum, bem como estimular
um pensamento que, a luz da fé,
permita progredir na compreensao
da realidade e das mudancas sociais.
Sao Josemaria Escriva via nesta
formacdo uma fonte e um motivo de
solidariedade, quer dizer, de
participacdo solidaria no empenho
de busca da verdade. «Neste ajudar-
se uns aos outros ocupa um lugar
importante a contribuicdo para



conhecer e descobrir a verdade. A
nossa inteligéncia é limitada, so
podemos talvez - com esforgo e
dedicagdo - chegar a distinguir
uma parcela da realidade, mas
sdo muitas as coisas que nos
escapam. Uma outra manifestacao
da solidariedade entre os homens
é colocar os conhecimentos em
comum, participar aos outros as
verdades que conseguimos
encontrar, até constituir, assim,
esse patriménio comum que se
chama civilizagao, cultura»[31].

6. Verdade e caridade

Além do pluralismo de opcdes
politicas, pode existir na vida social
uma diversidade de credos religiosos
e de ideias de ordem moral: no
mesmo Estado, na mesma cidade, no
seio da mesma familia,
frequentemente convivem e
colaboram pessoas que tém credos
religiosos ou morais diferentes



daquelas que, em consciéncia,
consideramos verdadeiras. Esta
convivéncia pode gerar, e
efetivamente gera, tensoes e
problemas de varias naturezas. A
doutrina da Igreja Catolica sobre o
direito a liberdade religiosa[32],
sobre a cooperacdo com o mal[33] ou
sobre o comportamento perante as
leis injustas[34], por exemplo,
constitui um critério de acdo para
algumas das situacdes que podem se
apresentar.

Os problemas historicamente ligados
as diferencas religiosas e morais,
juntamente com fatores de tipo
ideologico, criaram a mentalidade,
muito divulgada em alguns
ambientes, de que a convicc¢do de
que existe uma verdade sobre o bem
da pessoa e das comunidades
humanas acaba por se traduzir em
relacdes injustas de dominio ou de
violéncia entre os homens. Dessa
ideia, que ndo nos detemos agora a



considerar, podem surgir diversas
atitudes: uns consideram que uma
certa dose de agnosticismo ou de
relativismo é um bem, ou pelo menos
um mal menor, necessario para a
convivéncia democratica[35], pelo e o
que pensam das verdades ultimas é
melhor ndo falar em ambito publico,
chegando por vezes a exigir, como
condicdo para qualquer forma de
dialogo, a disponibilidade do
interlocutor para renunciar ou, pelo
menos, para por entre parénteses as
convic¢Oes constitutivas da propria
identidade; se alguém ndo esta
disposto a fazé-lo, acusam-no de ser
um mau cidaddo, um inimigo da
convivéncia. Perante esta
perspectiva, outros fecham-se ao
dialogo, porque ndo querem ou nao
sabem dar certas explicacdes, por
medo ou porque se sentem
submetidos a uma chantagem moral,
ou entendem que o dialogo é um
bem pelo qual vale a pena ceder,
quer dizer, renunciar, pelo menos



externa e taticamente, a propria
identidade, embora esta atitude
implique em uma certa duplicidade,
pouco leal tanto face as proprias
conviccdes como face aos proprios
interlocutores.

Este é um problema para o qual Sao
Josemaria demonstrou uma
sensibilidade muito delicada. Dois
ensinamentos neo-testamentarios
estdo na base das suas reflexdes: a
adverténcia do Senhor de que nado
existe um verdadeiro dilema entre o
que se deve a Deus e o que se deve a
César[36], e os ensinamentos de Sao
Paulo de que a verdade tem de ser
exposta com caridade, sem ferir[37].
Seguindo este ensinamento paulino,
ndo tinha dificuldade em
harmonizar o direito de manter a
sua propria identidade intelectual e
espiritual e o dever de falar
simplesmente ou de colaborar com
0s que tém ideias diferentes.
«Costumo sempre insistir, para



que esta ideia vos fique bem clara,
que a doutrina da Igreja néo é
compativel com os erros contra a
fé. Mas nédo podemos ser amigos
leais dos que cometem esses erros?
Se temos bem firmes a conduta e a
doutrina, ndo podemos
emparceirar com eles em tantos
campos?»[38].

Pensava sem duvida que a
colaboracdo com pessoas de diversos
credos podia ser em muitas ocasides
uma oportunidade para difundir a
verdade e dissipar preconceitos e
mal-entendidos. Em qualquer caso,
impunha-se manter uma linha de
conduta evangélica; dai, «a
preocupacao crista por fazer
desaparecer qualquer forma de
intolerdancia, de coacgao e de
violéncia no trato dos homens
entre si. Também na atividade
apostolica - melhor:
principalmente na atividade
apostolica - queremos que ndo



haja nem sequer o menor assomo
de coacgdo. Deus quer que o
sirvamos com liberdade e,
portanto, um apostolado que ndo
respeitasse a liberdade das
consciéncias ndo seria
correcao»[39].

O fundador do Opus Dei distinguiu
com extrema clareza a relacao
intima da consciéncia pessoal com a
verdade da relacdo entre as pessoas.
A primeira preside o poder
normativo da verdade, porque nunca
€ honrado néo ser coerente com
aquilo que, em consciéncia, se julga
verdadeiro; a segunda, a justica e as
exigéncias inalienaveis da dignidade
da pessoa. E por isso falava,
pensando na primeira dessas duas
relacgdes, da santa intransigéncia,
termo com que denominava a
coeréncia, a sinceridade, a qual se
opOe a vilania, quer dizer, a atitude
de quem, estando convencido de que
dois mais dois sdo quatro, diz que sdo



trés e meio por debilidade ou por
comodidade. Mas acrescentava
sempre (que a intransigéncia
referida a uma afirmacdo doutrinal
ndo é santa se ndo vai unida a
transigéncia amavel com a pessoa
que mantém uma posicao diferente
da nossa e que consideramos
erroneal40].

A sua atitude neste ponto era firme e
clara, e ndo admitia excecoes.
Considerava a intolerancia uma
injustica frente a qual se deve reagir.
«Por isso, quando alguém tentar
maltratar os equivocados, estai
certos de que sentirei o impulso
interior de me por a seu lado, para
partilhar por amor de Deus da sua
sorte»[41]. Soube viver estes
ensinamentos de modo pratico, e isto
€ um dado histdrico, pois em 1950
obteve da Santa Sé a autorizacao
para que o Opus Dei admitisse como
cooperadores homens e mulheres



ndo catolicos e nao cristdos[42], e
assim se fez desde entao.

Tudo isto demonstra, a saciedade,
que amava o didlogo aberto, leal e
sincero. Acreditava nele como meio
de coesdo social e como ocasido de
entendimento e de apostolado.
Advertia, sem duvida, que o bem
comum da sociedade, e
principalmente de uma sociedade
complexa como a atual, exige
relacionar adequadamente um
conjunto de circunstancias e pontos
de vista diferentes, que ndo devem
fechar-se em si proprios nem atuar
de modo puramente auto-referencial.
Mas via acima de tudo que a
condescendéncia demonstrada por
Deus ao querer que o seu Verbo
eterno se fizesse também palavra
humana, fazia do didlogo humano
um critério de conduta vinculativo
para a consciéncia crista.



Os escritos de Sao Josemaria tratam
também de outros aspectos da vida
social (por exemplo, a opinido
publica, a liberdade de ensino, etc.),
sobre os quais ndo podemos agora
deter-nos. Pensamos, contudo, que o0s
temas tratados sdo suficientemente
representativos do que era para Sao
Josemaria a cultura politica propria
da consciéncia crista.

KKk

A conferéncia “Consciéncia cristd e
cultura politica nos ensinamentos de
Sdo Josemaria Escriva” foi
apresentada por Mons. Angel
Rodriguez Lufio, Decano da Faculdade
de Teologia da Universidade Pontificia
da Santa Cruz (Roma), na 46 Jornada
de Cuestiones Pastorales, realizadaem
25 e 26 de Janeiro de 2011 em
Catelldaura (Barcelona, Espanha).




[1] Sdo Josemaria Escriva, Entrevistas
a Mons. Escriva, (trad. bras.), n° 48;
cfr. também Id.,ECristo que passa
(trad. bras.), n° 183.

[2] Entrevistas a Mons. Escriva, cit.,
n. 27.

[3] Ibid., n. 27.

[4] A. De Fuenmayor - V. GOmez-
Iglesias - ].L. Illanes, El itinerario
juridico del Opus Dei. Historiay
defensa de un carisma, Eunsa,
Pamplona 1989, p. 59

[5] Ibidem.

[6] Nestas paginas retomamos com
diversas modifica¢des o que ja
tratamos em A. Rodriguez Lufio,
Cultura politica y conciencia
cristiana. Ensayos de ética politica,
Rialp, Madri 2007, pp. 51-86. Sobre
estes aspectos da mensagem de Sdo
Josemaria pode ver-se J.M. Pero-Sanz
- J.M. Aubert - T. Gutiérrez Calzada,



Accion social del cristiano. El beato
Josemaria Escriva y la Doctrina social
de la Iglesia, Palabra, Madri 1996
(com ampla bibliografia).

[7] C. Fabro, La tempera di un padre
della Chiesa, em C. Fabro - S. Garofalo
- M. A. Raschini, Santi nel mondo.
Studi sugli scritti del beato Josemaria
Escrivd, Ares, Milano 1992, p. 115.

[8] E Cristo que passa, cit., n° 112.
[9] Cfr. Ibid., n° 125.

[10] Ibid., n® 98.

[11] Ibid., n® 183.

[12] Ibid., n°® 183.

[13] Entrevistas a Mons. Escriva, cit.,
n.77.

[14] Sdo Josemaria Escriva,, Sulco,
(trad. port.), n. 275.



[15] Cfr. Entrevistas a Mons. Escriva,
cit.,, n. 11.

[16] Cfr. Ibid.,n. 29.

[17] Sdo Josemaria Escriva, Forja,
(trad. port.), n. 714.

[18] Ibid., 715; cfr. também nn.
717-718.

[19] Carta 9-I-1932, n° 46, citado en
Cultura politica y conciencia
cristiana, cit., p. 76.

[20] Carta 9-1-1959, n° 40, citado en
Cultura politica y conciencia
cristiana, cit., p. 77.

[21] E Cristo que passa, cit., n. 111.

[22] Cfr. por exemplo as iniciativas
mencionadas em Entrevistas a Mons.
Escriva, cit., n. 71.

[23] E Cristo que passa, cit., n. 184.



[24] Entrevistas a Mons. Escriva, cit.,
n. 98.

[25] Ibidem.
[26] Ibid., n. 117.

[27] Codigo de Direito Canonico, C.
227: «Os fiéis leigos tém o direito de
que, nas coisas da cidade terrena,
lhes seja reconhecida a liberdade que
compete a todos os cidadaos; ao
utilizarem esta liberdade, procurem
que a sua atuacao seja imbuida do
espirito evangélico, e atendam a
doutrina proposta pelo magistério da
Igreja, tendo porém o cuidado de,
nas materias opindveis, ndo
apresentarem a sua opinido como
doutrina da Igreja”.

[28] Carta 30-IV-1946, n° 21, citado
em Cultura politica y conciencia
cristiana, cit., p. 71.



[29] Carta 9-1-1932, n° 45, citado em
Cultura politica y conciencia
cristiana, cit., pp. 71-72.

[30] Sente-se em Jodo Paulo II uma
preocupacdo semelhante, Exort.
Apost. Christifideles laici, 30-X1I-1988,
n° 59-60.

[31] Carta 24-X-1965, n°® 17, citado em
Cultura politica y conciencia
cristiana, cit., pp. 72-73

[32] Cfr. Concilio Vaticano II,
Declaracéo Dignitatis humanae, 7-
XII-1965.

[33] Cfr. por exemplo Jodo Paulo II,
Enc. Evangelium vitae, 25-111-1995, n°
74.

[34] Cfr. Ibid., n°® 71-73.

[35] Cfr. a apreciacdo critica dessa
tese contida na Enc. Centesimus
annus, n° 46.

[36] Cfr. Mt 22, 15-22.



[37] Cfr. Ef 4, 15; Forja, n. 559.

[38] Carta 16-VII-1933, n° 14, citado
em Cultura politica y conciencia
cristiana, cit., p. 83.

[39] Carta 9-1-1932, n° 66, citado em
Cultura politica y conciencia
cristiana, cit., pp. 83-84.

[40] Cfr. Carta 16-VII-1933, nn° 8 y 12;
citado em Cultura politica y
conciencia cristiana, cit., pp. 84-85.

[41] Carta 31-V-1954, n° 19, citado em
Cultura politica y conciencia
cristiana, cit., p. 70.

[42] Cfr. Entrevistas a Mons. Escriva,
cit., n. 29; cfr. também o n. 22.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/consciencia-
crista-e-cultura-politica/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/
https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/
https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/

	Consciência cristã e cultura política

