opusdei.org

Conhecé-lo e
conhecer-te (4):
Quando sabemos
colocar-nos a escuta

A vida de Moisés ensina que,
para cumprir a missdo a qual
somos chamados, precisamos
ser transformados pelo Espirito
Santo através da escuta de Deus
no dialogo filial com Ele.

01/03/2020

O Senhor pensou em Moisés para
uma missdo crucial: guiar o seu povo
em uma nova etapa da historia da



salvacdo. Com a sua cooperacao,
Israel foi libertado da escraviddo no
Egito e conduzido até a terra
prometida. Pela sua mediacdo, o
povo judeu recebeu as tadbuas da Lel
e as bases do culto a Deus. Como
Moisés chegou a ser quem foi? Como
atingiu essa sintonia com Deus que,
com o tempo, fez que ele fosse um
grande bem para tantas pessoas,
nada menos que para todo o seu
povo e para todos nds que viriamos
depois?

Embora Moisés tenha sido escolhido
por Deus desde o seu nascimento —
basta considerar a sua milagrosa
sobrevivéncia da perseguicao do
Farao — é curioso que ele so tenha
encontrado o Senhor muitos anos
depois. Na juventude parecia apenas
um homem comum, sem duvida
preocupado com os de sua raca (cfr.
Ex 2, 15). Talvez o que melhor
explique esta transformacao seja a
sua capacidade de ouvir o Senhor[1].



De modo semelhante, para chegar a
ser o que somos chamados a ser,
também naés precisamos nos
transformar através da escuta. E
verdade que nao é facil chegar a
experimentar o que nos conta o livro
do Exodo, que “o Senhor falava com
Moisés cara a cara, como se fala com
um amigo” (Ex 33, 11). £ um processo
que costuma levar anos — a vida
inteira — e muitas vezes é preciso
recomecgar a aprender a fazer oracao,
como se estivéssemos no comeco do
nosso didlogo com o Senhor.

Moisés, Moisés!

Descobrir a necessidade da oragao é
saber que “ele nos amou primeiro” (1
Jo 4,19) e que seguindo essa ldgica,
também ele nos falou primeiro: “Deus
criou o homem a sua imagem, a
imagem de Deus ele o criou; varao e
mulher ele os criou. E Deus os
abencoou e lhes disse...” (Gen 1,
27-28)[2]. Deus, que tomou a



iniciativa de criar-nos por amor e
para destinar-nos a uma missao
determinada, também se adianta a
nos na vida de oragdo. Em nosso
dialogo com o Senhor é ele quem
pronuncia a primeira palavra.

Esta palavra inicial pode ser
reconhecida ja no desejo de Deus,
que Ele mesmo semeou em nosso
coracdo e que desperta por meio de
mil experiéncias diversas. A primeira
aparicao a Moiseés teve lugar no
Horeb, chamado também o “monte
de Deus”. L4, “o0 anjo do Senhor
manifestou-se em forma de chama de
fogo no meio de uma sarca. Moisés
olhou: a sarca ardia, mas nao se
consumia. Moisés disse para si
mesmo: ‘Vou aproximar-me e
verificar esta visdo prodigiosa: por
que a sarca ndo se consome’ (Ex 3,
2-3). Nao se trata de mera
curiosidade diante de um evento
extraordindrio, mas de clara
percepcdo de que algo



transcendente, superior a ele, esta
acontecendo. Em nossa vida, também
nos podemos surpreender-nos diante
de fatos que abrem aos nossos olhos
uma dimensao mais profunda da
realidade. Pode ser uma descoberta
intima, de algo que talvez antes nos
tenha passado despercebido:
intuimos a presenca de Deus ao
reconhecer algum de seus dons, ou
ao ver como as contrariedades nos
fizeram amadurecer e nos
prepararam para enfrentar
diferentes circunstancias ou tarefas.
Pode ser também uma descoberta na
realidade que nos rodeia: a familia,
0s amigos, a natureza... De um modo
ou de outro, experimentamos a
necessidade de rezar, de agradecer,
de pedir... e nos dirigimos a Deus.
Esse é o primeiro passo.

“O Senhor viu que Moisés se
aproximava para olhar e o chamou
do meio da sarga: -Moisés, Moisés! E
ele respondeu: Eis-me aqui” (Ex 3, 4).



O dialogo se estabelece quando o
nosso olhar se encontra com o de
Deus, que ja estava olhando para
nos. E as palavras — se é que sdo
necessarias — fluem quando
deixamos que as d’Ele venham
primeiro. Se tentarmos sozinhos, ndo
poderemos rezar. Convém, antes, por
os olhos no Senhor e recordar a sua
promessa consoladora: “Sabei que
estou convosco todos os dias até o
fim do mundo” (Mt 28, 20).

Assim pois, uma fé confiada em Deus
é ingrediente basico de qualquer
oracdo sincera. O melhor modo de
comecar a rezar €, frequentemente,
pedir ao Senhor que Ele nos ensine.
Foi o que fizeram os apostolos e é o
caminho que Sdo Josemaria ensinou
a percorrer: “Quem ndo se considere
preparado, recorra a Jesus, Como
faziam os seus discipulos: ensina-nos
a orar! Logo verificara como o
Espirito Santo ajuda a nossa
fraqueza; pois, ndo sabendo o que



havemos de pedir nas nossas oragoes,
nem a forma conveniente de exprimir-
nos, o mesmo Espirito ora por nos
com gemidos inexplicdveis, que nao
se podem contar, porque ndo ha
formas adequadas para descrever a
sua profundidade”[3].

Tira as sandalias dos pés

Ao terminar um retiro espiritual, a
bem-aventurada Guadalupe Ortiz de
Landazuri escrevia a Sdo Josemaria:
“Do meu trato intimo com Deus, da
minha oracdo, etc., ja falei outras
vezes: quando faco um pouco a
minha parte, Deus me facilita e me
rendo inteiramente”[4]. A iniciativa
da oracgdo — e a propria oracdo — sdo
um dom de Deus. Ao mesmo tempo
convém também perguntar-se qual é
0 nosso papel. O didlogo com o
Senhor é uma gracga, e exatamente
por isso, ndo é algo inteiramente
passivo, pois para recebé-la € preciso,
de alguma forma, querer recebé-la.



Além de uma disposicdo receptiva, o
que mais se pode fazer para ter uma
vida de oracdo intensa? Um bom
comeco pode ser perceber diante de
quem estamos, e corresponder com
uma atitude de reveréncia e de
adoracao. No dialogo do monte
Horeb, “Deus lhe disse: ‘Nao te
aproximes daqui! Tira as sandalias
dos pés, porque o lugar onde estds é
chdo sagrado’. E acrescentou: ‘Eu sou
0 Deus de teu pai, o Deus de Abrado,
0 Deus de Isaac, o Deus de Jacd’.
Moisés cobriu o rosto, pois temia
olhar para Deus” (Ex 3, 5-6).

Tirar as sandalias e cobrir o rosto foi
a resposta do maior profeta do povo
de Israel em seu primeiro encontro
com Deus. Com esses gestos
expressava a sua consciéncia de
estar diante do Deus transcendente.
Algo parecido podemos fazer quando
nos aproximamos de Jesus no
Sacrario em uma atitude de
adoracdo. Durante uma vigilia de



oracao, diante de Jesus
sacramentado, Bento XVI expressava-
se com palavras que nos dizem como
adorar o Senhor: “Aqui na hostia
sagrada Ele esta diante de nos e no
meio de nés. Como entdo, vela-se
misteriosamente num santo siléncio
e, como entdo, precisamente assim
revela o verdadeiro rosto de Deus.
Ele fez-se para nds grao de trigo que
cai na terra e morre para dar muito
fruto até ao fim do mundo (cf. Jo 12,
24). Ele esta presente como naquela
época estava presente em Belém.
Convida-nos para aquela
peregrinacdo interior que se chama
adoracdo. Coloquemo-nos agora a
caminho para esta peregrinacao e
pecamos-Lhe que nos guie”[5].

A atitude de adoracdo pode
manifestar-se em nossa orac¢ao de
diversos modos. Diante do
Santissimo, por exemplo, ajoelhamo-
nos, como um sinal da nossa
pequenez diante de Deus. E quando,



por diversas circunstancias, nado for
possivel rezar diante do Santissimo,
podemos realizar atos equivalentes
como olhar o interior de nossa alma
para descobrir 14 o Senhor, e colocar
a alma de joelhos, recitando com
calma cada palavra da oracdo inicial
ou de outra oracdo que nos lembre
que estamos na sua presenca.

A nuvem o cobriu

Em outro momento do seu didlogo
com Deus, Moisés recebeu as tabuas
de Lei. A cena é impressionante e, ao
mesmo tempo, de grande intimidade:
“a gloria do Senhor repousou sobre o
monte Sinai, que ficou envolvido na
nuvem durante seis dias. No sétimo
dia, o Senhor chamou Moisés do seio
da nuvem. A gléria do Senhor
aparecia aos israelitas como um fogo
devorador sobre o cume do monte.
Moisés penetrou na nuvem e subiu a
montanha. Ficou ali quarenta dias e
quarenta noites” (Ex 24, 16-18)



Essa nuvem, além de manifestar a
gloria de Deus e ser figura
antecipada da presenca do Espirito
Santo, permitia um ambiente de
intimidade no didlogo entre o profeta
e 0 seu criador. Isso mostra que para
rezar € necessario exercitar-se em
algumas destrezas que facilitem a
intimidade com Deus: amor ao
siléncio exterior e interior; e uma
disciplina da escuta que permita
perceber sua voz.

As vezes custa-nos valorizar o
siléncio e, se na ora¢do ndo ouvimos
nada, tendemos a preencher o tempo
com palavras, leituras ou inclusive
imagens e sons. Mas é possivel que,
embora o fagcamos com boa intencao,
dessa maneira ndo consigamos ouvir
o Senhor. Necessitamos talvez de
uma conversdo ao siléncio, que é
mais do que meramente calar-se. Sao
Josemaria fez uma anotac¢do no
verdo de 1932 — que passou
posteriormente para Caminho — que



mostra de modo expressivo como o
dialogo com Deus tera sempre que
passar por esta rota: “O siléncio é
como que o porteiro da vida
interior”[6].

Os sons externos e as paixoes
internas nos afastam de nds mesmos,
mas o siléncio nos recolhe e nos leva
a interrogar-nos sobre a nossa
propria vida. O ativismo ou a
loquacidade na oragdo ndo nos
aproximam de Deus como tampouco
permitem uma atividade profunda.
Com a agitacdo ndo ha tempo para
recolher-se, para pensar, para viver
em profundidade, enquanto o
siléncio - interior e exterior — nos
leva ao encontro com o Senhor, a
maravilhar-nos diante d’Ele. Com
efeito, a oracdo precisa de um
siléncio que ndo seja meramente
negativo, vazio, mas cheio de Deus,
que nos leve a descobrir a sua
presenca. Como anotava a bem-
aventurada Guadalupe: “Aprofundar



nesse siléncio até chegar aonde esta
s6 Deus; onde nem o0s anjos podem
entrar sem a nossa autorizacado”. E 1a,
“adorar a Deus, louva-lo e dizer-lhe
palavras carinhosas”[7]. Esse é o
siléncio que permite ouvir a Deus.

Trata-se, em suma, de fixar a nossa
atencdo - inteligéncia, vontade,
afetos — em Deus, para deixar que Ele
se dirija a noés. Por isso, podemos
fazer a n6s mesmos as perguntas que
0 papa Francisco sugeria: “Ha
momentos em que vocé se coloca na
presenca d’Ele em siléncio,
permanece com Ele sem pressa e se
deixa olhar por Ele? Deixa que o fogo
d’Ele inflame o seu proprio corac¢do?
Se ndo lhe permite que Ele alimente
o calor do seu amor e da sua ternura,
vocé ndo tera fogo, e entdo como
podera inflamar o coracdo dos outros
com o seu testemunho e as suas
palavras?”[8].



Unida ao siléncio, é igualmente
necessaria a constancia, porque
rezar custa. Implica tempo e esforco,
como aconteceu com Moisés, que
ficou seis dias coberto pela nuvem, e
sO no sétimo recebeu a palavra do
Senhor. Em primeiro lugar, se requer
uma constancia exterior para manter
um horario mais ou menos fixo de
oracgdo, e uma duracdo concreta. Esta
foi uma recomendacdo constante na
vida de S&o Josemaria: “Meditacdo. —
Tempo fixo e a hora fixa — Sendo,
acabara adaptando-se a nossa
comodidade: isso é falta de
mortificacdo. E a oracdo sem
mortificacdo é pouco eficaz”[9]. Essa
constancia, movida pelo amor, sera a
porta de entrada para um
relacionamento de amizade com
Deus, com muita conversa, ja que ele
ndo se impde: sO nos fala se nos
quisermos. Nossa constancia
constitui um modo de manifestar e
cultivar um desejo ardente de
receber as suas palavras de carinho.



Além da constancia exterior, se
requer uma constancia interior,
como parte da disciplina da escuta:
precisamos centrar a inteligéncia que
se dispersa, mover a vontade que
nao quer completamente e alimentar
os afetos que algumas vezes ndo nos
acompanham. Isso pode cansar,
principalmente se é preciso fazé-lo
com frequéncia porque ha muitos
estimulos que nos distraem. Ao
mesmo tempo, a escuta disciplinada
ndo se pode confundir com um
excessivo rigorismo ou com
exercicios de concentracdo muito
metodicos, porque a oracao flui de
acordo com muitas circunstancias.
Flui, fundamentalmente, por onde
Deus permite - “o vento sopra onde
quer” (Jo 3, 8) - mas também corre
de acordo com a nossa situacao
particular. As vezes passamos longos
momentos pensando nas pessoas a
quem amamos, pedindo ao Senhor
por elas, e isso pode ja ser um
dialogo de amor.



Alguns conselhos concretos que
facilitam uma escuta disciplinada:
fugir da atitude multitarefa para
poder estar focado e presente
durante o didlogo, sem ficar
pensando em outras coisas; fomentar
a disposicdo de quem vai aprender,
reconhecendo humildemente o nosso
nada e o tudo d’Ele, servindo-nos
talvez de jaculatorias ou oracoes
breves; formular ao Senhor
perguntas abertas, deixando-lhe
espaco para responder quando
quiser, ou simplesmente dizendo-lhe
que estamos dispostos a fazer o que
Ele nos indicar; seguir o ritmo e o
rumo por onde nos levarem as
consideracoes de seu amor, evitando
as distracdes com pensamentos
colaterais; aprender a ter a mente
aberta para nos deixarmos
surpreender por Ele e para sonhar os
sonhos de Deus, sem pretender
controlar excessivamente a oragao.
Vamos assim abrindo-nos ao mistério
e a légica do Senhor, o que nos



permite aceitar com paz o fato de
ndo saber por onde Ele nos levara.

“Mostra-me a tua gloria”

Ao comecar um tempo de oragao,
temos a expectativa de que o Senhor
nos falara — como de fato acontece
algumas vezes. No entanto,
poderiamos ficar frustrados se no
fim desse didlogo ndo tivéssemos
ouvido nada ou muito pouco. De
qualquer forma, € preciso manter a
certeza de que na oracdosempre hd
fruto. No monte Sinai, “Moisés disse:
‘Mostra-me tua gloria’. Parece que o
Senhor quer realizar esse desejo:
“Farel passar diante de ti toda a
minha bondade e proclamarei meu
nome, Senhor, na tua presenca. A
quem mostro meu favor, eu o
mostro; a quem demonstro
misericordia, eu a demonstro’. E
acrescentou: ‘Nao poderds ver minha
face, porque ninguém me pode ver e
permanecer vivo’ (...). ‘Quando a



minha gloria passar, eu te porei na
fenda da rocha e te cobrirei com a
mao enquanto passo. Quando eu
retirar a mao, tu me veras pelas
costas. Minha face, porém, ndo se
pode ver’” (Ex 33,18-23). Se Moisés
tivesse se sentido frustrado por nao
ter podido ver o rosto de Deus, como
desejava, talvez tivesse abandonado
a sua intencdo ou perdido a
motivacgdo para futuros encontros.
Mas, pelo contrario, deixou-se
conduzir por Deus e chegou assim a
ser aquele com quem o Senhor
conversava “face a face” (Dt 34,10).

A chave da oracdo ndo consiste em
obter resultados tangiveis, e menos
ainda em ficar ocupados durante um
tempo determinado. O que buscamos
no didlogo com o Senhor, ndo é um
resultado imediato, e sim ser capazes
de chegar até aquele lugar, aquele
estado vital — por dizer de alguma
forma - em que a oracao se identifica
cada vez mais com a propria vida:



pensamentos, afetos, esperancas...
Trata-se de estar com o Senhor,
manter-nos na sua presenca ao longo
do dia. Em suma, o fruto principal da
oracdo eéviver em Deus. A oracdo se
entende assim como uma
comunicag¢do de vida: vida recebida e
vida vivida, vida acolhida e vida
entregue. Nao importa, entao, que
nao tenhamos sentimentos
inflamados ou luzes fascinantes. De
um modo muito mais simples, o tema
de nossa oragao sera — como nos
dizia Sdo Josemaria[10] — o tema da
nossa vida, e vice-versa, porque a
nossa vida inteira se convertera em
auténtica oracdo, avancando por
“um caudal largo, manso e
seguro”[11].

Jorge Mario Jaramillo




[1] Como sugere o papa Bento XVI em
sua catequese sobre a oracdo: “Lendo
0 Antigo Testamento, destaca-se uma
figura entre as outras: Moisés,
precisamente como homem de
oracdo”, Audiéncia geral, 1/06/2011.

[2] O mesmo acontece no segundo
relato da criacdo do homem: cfr. Gn
2, 16. As cursivas ndo sdo do texto
biblico.

[3] Amigos de Deus, n. 244.

[4] Carta, 12/11/1949, em: Cartas a um
santo, capitulo 2.

[5] Bento XVI, Discurso, 20/08/2005.
[6] Caminho, n. 281.

[7] Mercedes Eguibar Galarza,
Guadalupe Ortiz de Landdzuri.
Trabalho, amizade e bom humor,
Quadrante, Sao Paulo, 2019, p. 88.

[8] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 151.



[9] Sulco, n. 446.
[10] E Cristo que passa, n. 174.

[11] Amigos de Deus, n. 306.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-4/ (06/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4/

	Conhecê-lo e conhecer-te (4): Quando sabemos colocar-nos à escuta

