
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-te (4):
Quando sabemos
colocar-nos à escuta

A vida de Moisés ensina que,
para cumprir a missão à qual
somos chamados, precisamos
ser transformados pelo Espírito
Santo através da escuta de Deus
no diálogo filial com Ele.

01/03/2020

O Senhor pensou em Moisés para
uma missão crucial: guiar o seu povo
em uma nova etapa da história da



salvação. Com a sua cooperação,
Israel foi libertado da escravidão no
Egito e conduzido até a terra
prometida. Pela sua mediação, o
povo judeu recebeu as tábuas da Lei
e as bases do culto a Deus. Como
Moisés chegou a ser quem foi? Como
atingiu essa sintonia com Deus que,
com o tempo, fez que ele fosse um
grande bem para tantas pessoas,
nada menos que para todo o seu
povo e para todos nós que viríamos
depois?

Embora Moisés tenha sido escolhido
por Deus desde o seu nascimento –
basta considerar a sua milagrosa
sobrevivência da perseguição do
Faraó – é curioso que ele só tenha
encontrado o Senhor muitos anos
depois. Na juventude parecia apenas
um homem comum, sem dúvida
preocupado com os de sua raça (cfr. 
Ex 2, 15). Talvez o que melhor
explique esta transformação seja a
sua capacidade de ouvir o Senhor[1].



De modo semelhante, para chegar a
ser o que somos chamados a ser,
também nós precisamos nos
transformar através da escuta. É
verdade que não é fácil chegar a
experimentar o que nos conta o livro
do Êxodo, que “o Senhor falava com
Moisés cara a cara, como se fala com
um amigo” (Ex 33, 11). É um processo
que costuma levar anos – a vida
inteira – e muitas vezes é preciso 
recomeçar a aprender a fazer oração,
como se estivéssemos no começo do
nosso diálogo com o Senhor.

Moisés, Moisés!

Descobrir a necessidade da oração é
saber que “ele nos amou primeiro” (1
Jo 4,19) e que seguindo essa lógica,
também ele nos falou primeiro: “Deus
criou o homem à sua imagem, à
imagem de Deus ele o criou; varão e
mulher ele os criou. E Deus os
abençoou e lhes disse...” (Gen 1,
27-28)[2]. Deus, que tomou a



iniciativa de criar-nos por amor e
para destinar-nos a uma missão
determinada, também se adianta a
nós na vida de oração. Em nosso
diálogo com o Senhor é ele quem
pronuncia a primeira palavra.

Esta palavra inicial pode ser
reconhecida já no desejo de Deus,
que Ele mesmo semeou em nosso
coração e que desperta por meio de
mil experiências diversas. A primeira
aparição a Moisés teve lugar no
Horeb, chamado também o “monte
de Deus”. Lá, “o anjo do Senhor
manifestou-se em forma de chama de
fogo no meio de uma sarça. Moisés
olhou: a sarça ardia, mas não se
consumia. Moisés disse para si
mesmo: ‘Vou aproximar-me e
verificar esta visão prodigiosa: por
que a sarça não se consome’” (Ex 3,
2-3). Não se trata de mera
curiosidade diante de um evento
extraordinário, mas de clara
percepção de que algo



transcendente, superior a ele, está
acontecendo. Em nossa vida, também
nós podemos surpreender-nos diante
de fatos que abrem aos nossos olhos
uma dimensão mais profunda da
realidade. Pode ser uma descoberta
íntima, de algo que talvez antes nos
tenha passado despercebido:
intuímos a presença de Deus ao
reconhecer algum de seus dons, ou
ao ver como as contrariedades nos
fizeram amadurecer e nos
prepararam para enfrentar
diferentes circunstâncias ou tarefas.
Pode ser também uma descoberta na
realidade que nos rodeia: a família,
os amigos, a natureza... De um modo
ou de outro, experimentamos a
necessidade de rezar, de agradecer,
de pedir... e nos dirigimos a Deus.
Esse é o primeiro passo.

“O Senhor viu que Moisés se
aproximava para olhar e o chamou
do meio da sarça: -Moisés, Moisés! E
ele respondeu: Eis-me aqui” (Ex 3, 4).



O diálogo se estabelece quando o
nosso olhar se encontra com o de
Deus, que já estava olhando para
nós. E as palavras – se é que são
necessárias – fluem quando
deixamos que as d’Ele venham
primeiro. Se tentarmos sozinhos, não
poderemos rezar. Convém, antes, pôr
os olhos no Senhor e recordar a sua
promessa consoladora: “Sabei que
estou convosco todos os dias até o
fim do mundo” (Mt 28, 20).

Assim pois, uma fé confiada em Deus
é ingrediente básico de qualquer
oração sincera. O melhor modo de
começar a rezar é, frequentemente,
pedir ao Senhor que Ele nos ensine.
Foi o que fizeram os apóstolos e é o
caminho que São Josemaria ensinou
a percorrer: “Quem não se considere
preparado, recorra a Jesus, como
faziam os seus discípulos: ensina-nos
a orar! Logo verificará como o
Espírito Santo ajuda a nossa
fraqueza; pois, não sabendo o que



havemos de pedir nas nossas orações,
nem a forma conveniente de exprimir-
nos, o mesmo Espírito ora por nós
com gemidos inexplicáveis, que não
se podem contar, porque não há
formas adequadas para descrever a
sua profundidade”[3].

Tira as sandálias dos pés

Ao terminar um retiro espiritual, a
bem-aventurada Guadalupe Ortiz de
Landázuri escrevia a São Josemaria:
“Do meu trato íntimo com Deus, da
minha oração, etc., já falei outras
vezes: quando faço um pouco a
minha parte, Deus me facilita e me
rendo inteiramente”[4]. A iniciativa
da oração – e a própria oração – são
um dom de Deus. Ao mesmo tempo
convém também perguntar-se qual é
o nosso papel. O diálogo com o
Senhor é uma graça, e exatamente
por isso, não é algo inteiramente
passivo, pois para recebê-la é preciso,
de alguma forma, querer recebê-la.



Além de uma disposição receptiva, o
que mais se pode fazer para ter uma
vida de oração intensa? Um bom
começo pode ser perceber diante de
quem estamos, e corresponder com
uma atitude de reverência e de
adoração. No diálogo do monte
Horeb, “Deus lhe disse: ‘Não te
aproximes daqui! Tira as sandálias
dos pés, porque o lugar onde estás é
chão sagrado’. E acrescentou: ‘Eu sou
o Deus de teu pai, o Deus de Abraão,
o Deus de Isaac, o Deus de Jacó’.
Moisés cobriu o rosto, pois temia
olhar para Deus” (Ex 3, 5-6).

Tirar as sandálias e cobrir o rosto foi
a resposta do maior profeta do povo
de Israel em seu primeiro encontro
com Deus. Com esses gestos
expressava a sua consciência de
estar diante do Deus transcendente.
Algo parecido podemos fazer quando
nos aproximamos de Jesus no
Sacrário em uma atitude de
adoração. Durante uma vigília de



oração, diante de Jesus
sacramentado, Bento XVI expressava-
se com palavras que nos dizem como
adorar o Senhor: “Aqui na hóstia
sagrada Ele está diante de nós e no
meio de nós. Como então, vela-se
misteriosamente num santo silêncio
e, como então, precisamente assim
revela o verdadeiro rosto de Deus.
Ele fez-se para nós grão de trigo que
cai na terra e morre para dar muito
fruto até ao fim do mundo (cf. Jo 12,
24). Ele está presente como naquela
época estava presente em Belém.
Convida-nos para aquela
peregrinação interior que se chama
adoração. Coloquemo-nos agora a
caminho para esta peregrinação e
peçamos-Lhe que nos guie”[5].

A atitude de adoração pode
manifestar-se em nossa oração de
diversos modos. Diante do
Santíssimo, por exemplo, ajoelhamo-
nos, como um sinal da nossa
pequenez diante de Deus. E quando,



por diversas circunstâncias, não for
possível rezar diante do Santíssimo,
podemos realizar atos equivalentes
como olhar o interior de nossa alma
para descobrir lá o Senhor, e colocar
a alma de joelhos, recitando com
calma cada palavra da oração inicial
ou de outra oração que nos lembre
que estamos na sua presença.

A nuvem o cobriu

Em outro momento do seu diálogo
com Deus, Moisés recebeu as tábuas
de Lei. A cena é impressionante e, ao
mesmo tempo, de grande intimidade:
“a glória do Senhor repousou sobre o
monte Sinai, que ficou envolvido na
nuvem durante seis dias. No sétimo
dia, o Senhor chamou Moisés do seio
da nuvem. A glória do Senhor
aparecia aos israelitas como um fogo
devorador sobre o cume do monte.
Moisés penetrou na nuvem e subiu a
montanha. Ficou ali quarenta dias e
quarenta noites” (Ex 24, 16-18)



Essa nuvem, além de manifestar a
glória de Deus e ser figura
antecipada da presença do Espírito
Santo, permitia um ambiente de
intimidade no diálogo entre o profeta
e o seu criador. Isso mostra que para
rezar é necessário exercitar-se em
algumas destrezas que facilitem a
intimidade com Deus: amor ao
silêncio exterior e interior; e uma 
disciplina da escuta que permita
perceber sua voz.

Às vezes custa-nos valorizar o
silêncio e, se na oração não ouvimos
nada, tendemos a preencher o tempo
com palavras, leituras ou inclusive
imagens e sons. Mas é possível que,
embora o façamos com boa intenção,
dessa maneira não consigamos ouvir
o Senhor. Necessitamos talvez de
uma conversão ao silêncio, que é
mais do que meramente calar-se. São
Josemaria fez uma anotação no
verão de 1932 – que passou
posteriormente para Caminho – que



mostra de modo expressivo como o
diálogo com Deus terá sempre que
passar por esta rota: “O silêncio é
como que o porteiro da vida
interior”[6].

Os sons externos e as paixões
internas nos afastam de nós mesmos,
mas o silêncio nos recolhe e nos leva
a interrogar-nos sobre a nossa
própria vida. O ativismo ou a
loquacidade na oração não nos
aproximam de Deus como tampouco
permitem uma atividade profunda.
Com a agitação não há tempo para
recolher-se, para pensar, para viver
em profundidade, enquanto o
silêncio – interior e exterior – nos
leva ao encontro com o Senhor, a
maravilhar-nos diante d’Ele. Com
efeito, a oração precisa de um
silêncio que não seja meramente
negativo, vazio, mas cheio de Deus,
que nos leve a descobrir a sua
presença. Como anotava a bem-
aventurada Guadalupe: “Aprofundar



nesse silêncio até chegar aonde está
só Deus; onde nem os anjos podem
entrar sem a nossa autorização”. E lá,
“adorar a Deus, louvá-lo e dizer-lhe
palavras carinhosas”[7]. Esse é o
silêncio que permite ouvir a Deus.

Trata-se, em suma, de fixar a nossa
atenção – inteligência, vontade,
afetos – em Deus, para deixar que Ele
se dirija a nós. Por isso, podemos
fazer a nós mesmos as perguntas que
o papa Francisco sugeria: “Há
momentos em que você se coloca na
presença d’Ele em silêncio,
permanece com Ele sem pressa e se
deixa olhar por Ele? Deixa que o fogo
d’Ele inflame o seu próprio coração?
Se não lhe permite que Ele alimente
o calor do seu amor e da sua ternura,
você não terá fogo, e então como
poderá inflamar o coração dos outros
com o seu testemunho e as suas
palavras?”[8].



Unida ao silêncio, é igualmente
necessária a constância, porque
rezar custa. Implica tempo e esforço,
como aconteceu com Moisés, que
ficou seis dias coberto pela nuvem, e
só no sétimo recebeu a palavra do
Senhor. Em primeiro lugar, se requer
uma constância exterior para manter
um horário mais ou menos fixo de
oração, e uma duração concreta. Esta
foi uma recomendação constante na
vida de São Josemaria: “Meditação. –
Tempo fixo e a hora fixa – Senão,
acabará adaptando-se à nossa
comodidade: isso é falta de
mortificação. E a oração sem
mortificação é pouco eficaz”[9]. Essa
constância, movida pelo amor, será a
porta de entrada para um
relacionamento de amizade com
Deus, com muita conversa, já que ele
não se impõe: só nos fala se nós
quisermos. Nossa constância
constitui um modo de manifestar e
cultivar um desejo ardente de
receber as suas palavras de carinho.



Além da constância exterior, se
requer uma constância interior,
como parte da disciplina da escuta:
precisamos centrar a inteligência que
se dispersa, mover a vontade que
não quer completamente e alimentar
os afetos que algumas vezes não nos
acompanham. Isso pode cansar,
principalmente se é preciso fazê-lo
com frequência porque há muitos
estímulos que nos distraem. Ao
mesmo tempo, a escuta disciplinada
não se pode confundir com um
excessivo rigorismo ou com
exercícios de concentração muito
metódicos, porque a oração flui de
acordo com muitas circunstâncias.
Flui, fundamentalmente, por onde
Deus permite – “o vento sopra onde
quer” (Jo 3, 8) – mas também corre
de acordo com a nossa situação
particular. Às vezes passamos longos
momentos pensando nas pessoas a
quem amamos, pedindo ao Senhor
por elas, e isso pode já ser um
diálogo de amor.



Alguns conselhos concretos que
facilitam uma escuta disciplinada:
fugir da atitude multitarefa para
poder estar focado e presente
durante o diálogo, sem ficar
pensando em outras coisas; fomentar
a disposição de quem vai aprender,
reconhecendo humildemente o nosso
nada e o tudo d’Ele, servindo-nos
talvez de jaculatórias ou orações
breves; formular ao Senhor
perguntas abertas, deixando-lhe
espaço para responder quando
quiser, ou simplesmente dizendo-lhe
que estamos dispostos a fazer o que
Ele nos indicar; seguir o ritmo e o
rumo por onde nos levarem as
considerações de seu amor, evitando
as distrações com pensamentos
colaterais; aprender a ter a mente
aberta para nos deixarmos
surpreender por Ele e para sonhar os
sonhos de Deus, sem pretender
controlar excessivamente a oração.
Vamos assim abrindo-nos ao mistério
e à lógica do Senhor, o que nos



permite aceitar com paz o fato de
não saber por onde Ele nos levará.

“Mostra-me a tua glória”

Ao começar um tempo de oração,
temos a expectativa de que o Senhor
nos falará – como de fato acontece
algumas vezes. No entanto,
poderíamos ficar frustrados se no
fim desse diálogo não tivéssemos
ouvido nada ou muito pouco. De
qualquer forma, é preciso manter a
certeza de que na oraçãosempre há
fruto. No monte Sinai, “Moisés disse:
‘Mostra-me tua glória’”. Parece que o
Senhor quer realizar esse desejo:
“‘Farei passar diante de ti toda a
minha bondade e proclamarei meu
nome, Senhor, na tua presença. A
quem mostro meu favor, eu o
mostro; a quem demonstro
misericórdia, eu a demonstro’. E
acrescentou: ‘Não poderás ver minha
face, porque ninguém me pode ver e
permanecer vivo’ (...). ‘Quando a



minha glória passar, eu te porei na
fenda da rocha e te cobrirei com a
mão enquanto passo. Quando eu
retirar a mão, tu me verás pelas
costas. Minha face, porém, não se
pode ver’” (Ex 33,18-23). Se Moisés
tivesse se sentido frustrado por não
ter podido ver o rosto de Deus, como
desejava, talvez tivesse abandonado
a sua intenção ou perdido a
motivação para futuros encontros.
Mas, pelo contrário, deixou-se
conduzir por Deus e chegou assim a
ser aquele com quem o Senhor
conversava “face a face” (Dt 34,10).

A chave da oração não consiste em
obter resultados tangíveis, e menos
ainda em ficar ocupados durante um
tempo determinado. O que buscamos
no diálogo com o Senhor, não é um
resultado imediato, e sim ser capazes
de chegar até aquele lugar, aquele
estado vital – por dizer de alguma
forma – em que a oração se identifica
cada vez mais com a própria vida:



pensamentos, afetos, esperanças...
Trata-se de estar com o Senhor,
manter-nos na sua presença ao longo
do dia. Em suma, o fruto principal da
oração éviver em Deus. A oração se
entende assim como uma 
comunicação de vida: vida recebida e
vida vivida, vida acolhida e vida
entregue. Não importa, então, que
não tenhamos sentimentos
inflamados ou luzes fascinantes. De
um modo muito mais simples, o tema
de nossa oração será – como nos
dizia São Josemaria[10] – o tema da
nossa vida, e vice-versa, porque a
nossa vida inteira se converterá em
autêntica oração, avançando por
“um caudal largo, manso e
seguro”[11].

Jorge Mario Jaramillo



[1] Como sugere o papa Bento XVI em
sua catequese sobre a oração: “Lendo
o Antigo Testamento, destaca-se uma
figura entre as outras: Moisés,
precisamente como homem de
oração”, Audiência geral, 1/06/2011.

[2] O mesmo acontece no segundo
relato da criação do homem: cfr. Gn
2, 16. As cursivas não são do texto
bíblico.

[3] Amigos de Deus, n. 244.

[4] Carta, 12/11/1949, em: Cartas a um
santo, capítulo 2.

[5] Bento XVI, Discurso, 20/08/2005.

[6] Caminho, n. 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Trabalho, amizade e bom humor,
Quadrante, São Paulo, 2019, p. 88.

[8] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 151.



[9] Sulco, n. 446.

[10] É Cristo que passa, n. 174.

[11] Amigos de Deus, n. 306.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-te-4/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-te-4/

	Conhecê-lo e conhecer-te (4): Quando sabemos colocar-nos à escuta

