
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (9): Não
tenhas medo, eu
estou aqui

Ao longo de nossa vida de
oração também aparecerão
dificuldades ou dúvidas. Há
muitas razões para pensar que
nesses momentos Deus está
especialmente perto.

21/09/2020

Seis séculos aproximadamente antes
do nascimento de Jesus, o povo judeu
estava dominado pela Babilônia.



Muitos deles tinham sido levados
prisioneiros para terra estrangeira.
As promessas antigas pareciam
desvanecer-se. A tentação de pensar
que tudo havia sido um sonho era
muito próxima. Neste contexto,
surgem textos proféticos sobre a
libertação do povo e, especialmente,
oráculos de grande profundidade
espiritual nos quais Deus manifesta
sua proximidade em todos os
momentos. “Não temas”, repete com
frequência: “Se tiveres de atravessar
a água, estarei contigo. E os rios não
te submergirão, se caminhares pelo
fogo, não te queimarás, e a chama
não te consumirá” (Is 43, 1-2). E
continua mais à frente: “Não tenhas
medo, estou contigo! (...). Traze meus
filhos das longínquas paragens, e
minhas filhas dos confins da
terra” (Is 43, 5-6).

Um estribilho constante



No Novo Testamento, logicamente,
não desaparece essa chamada a
confiar em Deus, não cessa esse
consolo em meio às inquietações da
vida. Algumas vezes o Senhor se
serve dos seus anjos, como quando se
dirige a Zacarias, esposo de Santa
Isabel, no dia em que ele entrou no
santuário para oferecer incenso;
eram já um casal idoso e não tinham
conseguido ter filhos até aquele
momento. “Não temas porque tua
oração foi ouvida” (Lc 1, 13), diz-lhe o
anjo. Os mensageiros tinham levado
um anúncio similar tanto a São José,
quando ele não sabia se devia ou não
receber Maria em sua casa (Cfr. Mt 1,
20), quanto aos pastores quando
tiveram medo ao serem informados
de que Deus queria que fossem os
primeiros a adorar o Menino Jesus
recém-nascido. Esta e outras muitas
ocasiões são uma mostra de que o
Senhor sempre quer acompanhar-
nos nas decisões importantes da
nossa existência.



Mas não só os profetas e os anjos são
portadores desse “não temas”.
Quando o próprio Deus se fez
homem, foi ele mesmo que
pessoalmente continuou com esse
estribilho em meio aos caminhos da
vida daqueles que o rodeavam. Com
aquelas mesmas palavras, Jesus
anima os seus ouvintes a não se
deixarem invadir pela preocupação
com o alimento ou a roupa, mas a
preocuparem-se, sobretudo pela
alma (cfr. Mt 10, 31); é Cristo também
que quer levar paz ao chefe da
sinagoga que havia perdido a filha,
mas não a fé (cfr. Mt 5, 36), sossegar
os seus apóstolos quando, depois de
uma noite de tormenta, veem-no
aproximar-se caminhando sobre as
águas (cfr. Jo 6, 19), ou tranquilizar
os três – Pedro, João e Tiago – que
viram a sua glória no Tabor (cfr. Mt
17, 7). Deus procura sempre ir ao
encontro desse temor, natural diante
das manifestações normais ou
extraordinárias de suas ações.



São Josemaria também notava essa
reação divina ao recordar um
acontecimento especial em sua vida
interior. Concretamente, quando em
um dia de verão de 1931, enquanto
celebrava a santa Missa,
compreendeu de um modo
especialmente claro que os homens e
mulheres comuns é que levantariam
a cruz de Cristo em todas as
atividades humanas.
“Habitualmente, perante do
sobrenatural, tenho medo. Depois
vem aquele ne timeas, sou Eu”[1].
Esse temor não aparece somente
diante dessas ações singulares da
graça. Aparece também, de
diferentes modos, na vida cristã
normal; por exemplo, quando Deus
nos faz vislumbrar a grandeza do seu
amor e da sua misericórdia, quando
compreendemos um pouco melhor a
profundidade da sua entrega na cruz
e na Eucaristia, ou quando ouvimos o
convite para segui-lo mais de perto...
e ficamos inquietos com as



consequências que essas graças
podem provocar em nossa vida.

Mais forte que qualquer dúvida

A oração, enquanto estivermos na
terra, é um combate[2]. É dramático
que os desejos mais nobres do
coração humano – como viver em
comunicação com nosso próprio
criador – tenham sido parcialmente
desfigurados e desviados pelo
pecado. Nossos anseios de amizade,
amor, beleza, verdade, felicidade ou
paz estão unidos, em nossa situação
atual, ao esforço por superar erros, à
dificuldade para vencer algumas
resistências. E essa condição geral da
vida humana dá-se igualmente nas
relações com o Senhor.

No início da vida de piedade, muitos
se assustam por pensar que não
sabem fazer oração, ou ficam
confusos diante dos fracassos, das
inconstâncias e da desordem que
podem aparecer no princípio de



qualquer tarefa. Intui-se, então, que
aproximar-se do Senhor significa 
encontrar a Cruz; não deve
surpreender que cheguem a dor, a
solidão, as contrariedades[3]. Teme-
se também que, com o passar dos
anos, o Senhor permita provas e
obscuridades que exijam mais do
que podemos oferecer. Ou se olha
com nervosismo a possibilidade de
ser invadidos pela rotina e, no final,
tenhamos que nos conformar com
uma relação com Deus medíocre.

Essas palavras – “não temas” – que
Zacarias, José, os pastores, Pedro,
João, Tiago e tantos outros ouviram,
também se dirigem a cada um de nós
ao longo de toda a nossa vida.
Recordam-nos que, na vida da graça,
o decisivo não é o que nós fazemos e
sim o que o Senhor realiza. “A oração
é um trabalho de parceria entre Jesus
e cada um de nós”[4]. E nesta tarefa o
protagonista principal não é a
criatura, que procura estar atenta à



ação de Deus, e sim o Senhor e a sua
ação na alma. Entendemos isso
facilmente quando Deus abre para
nós horizontes novos, quando
desperta sentimentos de
agradecimento ou nos convida a
tomar trilhas de santidade...
Deveríamos continuar a ter essa
mesma confiança quando surgem as
dificuldades, quando sentimos a
nossa pequenez e parece que a
escuridão nos envolve por todos os
lados.

“Sou eu, não temais”. Jesus, assim
como entendia as dificuldades,
confusões, medos e dúvidas daqueles
que queriam segui-lo, continua
entendendo cada um de nós. Nosso
empenho por viver a seu lado é
sempre menor do que o dele por
estar perto de nós. Ele está
empenhado em que sejamos felizes e
é suficientemente forte para realizar
esse seu desígnio, contando inclusive
com as nossas fragilidades.



Disposições que ajudam a orar

Por nosso lado, temos que fazer o
possível por empreender autênticos
caminhos de oração. Embora a
conversa com os outros pareça
espontânea ou natural, na realidade
aprendemos a falar – e descobrimos
atitudes elementares do diálogo –
com a ajuda de outros, muito
lentamente. O mesmo acontece com
o trato com Deus, porque “a oração
deve vingar pouco a pouco na alma,
como a pequena semente que se
converterá mais tarde em árvore
frondosa”[5]. E por isso é
compreensível que os discípulos
tenham pedido a Jesus que lhes
ensinasse a orar (Cfr. Lc 12, 1).

Entre as atitudes fundamentais para
entrar em uma vida de oração estão
a fé e a confiança, a humildade e a
sinceridade. Quando oramos com
uma disposição errada – por
exemplo, quando não queremos



emendar o que nos afasta de Deus ou
quando não estamos dispostos a
renunciar à nossa autossuficiência –
corremos o risco de tornar a oração
estéril. É verdade que essas atitudes
errôneas são frequentemente
inconscientes. Se buscamos um
modelo errôneo de eficácia para a
nossa oração, tão frequente em nossa
cultura, também é fácil cair na
armadilha de medir nossa a relação
com o Senhor apenas pelos
resultados que se percebem e que, no
final, custe-nos encontrar tempo para
rezar.

Entre essas disposições íntimas para
orar, são singularmente essenciais as
que se referem à confiança no
Senhor. Apesar da sua boa vontade,
certas lacunas na formação levam
muitas pessoas a viver com uma
noção errada de Deus e de si
mesmas. Às vezes podem imaginar
que Deus é um juiz rígido, que exige
uma conduta perfeita; outras vezes



podem pensar que devemos receber
o que pedimos tal e como queremos;
ou que os pecados são uma barreira
intransponível para alcançar um
trato sincero com o Senhor. Embora
possa parecer óbvio, precisamos
construir a nossa vida de oração
sobre o fundamento seguro de
algumas verdades nucleares da fé.
Por exemplo, que Deus é um Pai
amoroso que sente prazer com o
nosso trato; que a oração é sempre
eficaz porque Ele atende nossas
súplicas embora os seus caminhos
não sejam os nossos; ou que as
nossas ofensas são precisamente
ocasião para aproximar-nos de novo
de nosso salvador.

Presentear Deus com as nossas
dificuldades

“Não sabes orar? – Põe-te na
presença de Deus, e logo que
começares a dizer: ‘Senhor, não sei
fazer oração!...’, podes ter certeza de



que começaste a fazê-la”[6] . Como
fez com os apóstolos o Senhor vai nos
ensinando pouco a pouco a crescer
nessas atitudes íntimas se não nos
escondemos no monólogo interior
nem numa oração anônima, alheia a
nossos desejos e preocupações
reais[7].

Como acontecia com eles, as nossas
relações com o Senhor avançam em
meio das nossas próprias
debilidades. A falta de tempo, as
distrações, o cansaço ou a rotina são
habituais na oração, de modo
semelhante ao que acontece também
nas relações humanas. Isto exige, às
vezes, cuidar da ordem, vencer a
preguiça, colocar o importante acima
do urgente. Outras vezes requer
realismo para ajustar com delicadeza
os momentos dedicados ao Senhor
como tem que fazer uma mãe de
família que não pode se
desinteressar de seus filhos
pequenos em nenhum momento.



Sabemos que, às vezes, “na oração é
necessária uma atenção difícil de
alcançar”[8]. As preocupações, as
tarefas por realizar, os estímulos das
telas, nos dispersam. E o mal de tudo
isto é que pode confundir o nosso
próprio mundo interior: surgem as
feridas do amor próprio, as
comparações, os sonhos e fantasias,
os ressentimentos ou as recordações
de qualquer tipo. Podemos ter a
experiência de, apesar de saber-nos
na presença de Deus, “fervilham-me
na cabeça os assuntos nos momentos
mais inoportunos”[9].

Afeta-nos também, logicamente, o
cansaço físico: “O trabalho esgota o
teu corpo e não consegues fazer a
oração”[10]. Pode servir-nos de
consolo recordar que a fadiga
também adormece os apóstolos na
glória do Tabor (Lc 9,32) ou na
angústia de Getsêmani (Lc 22,45). E,
além do cansaço físico, em nossa
cultura é frequente um tipo de



cansaço interior que nasce da
ansiedade nas tarefas, da pressão na
profissão e nas relações sociais, ou da
incerteza face ao futuro... e este
estado interior pode aumentar a
dificuldade para meditar com
serenidade.

O Senhor entende bem – de fato,
muito melhor que nós – essas
dificuldades. Por isso, embora nos
faça sofrer porque desejaríamos um
trato mais delicado com ele, muitas
vezes “não importa... se não
consegues concentrar-te e recolher-
te”[11]. Podemos tentar falar com
Jesus precisamente desses assuntos,
notícias, pessoas ou recordações que
ocupam a nossa imaginação.
Interessa a Deus tudo o que é nosso,
por trivial ou insignificante que
pareça. E, com frequência, ajudar-
nos-á a julgar esses assuntos, pessoas
ou reações de outro modo, com
sentido sobrenatural, a partir da
caridade. Assim como fazem as



crianças nos braços da mãe,
podemos descansar nele, entregar-
lhe o próprio atordoamento,
refugiar-nos em seu coração para
alcançar a paz.

Um empenho maior do que o nosso

Provavelmente, as dificuldades mais
graves “são as astúcias do Tentador,
que faz todo o possível para separar
o homem da oração, da união com
seu Deus”[12]. Nosso Senhor foi
tentado pelo demônio no final
daqueles quarenta dias de
recolhimento no deserto, quando
sentia a fome e a debilidade (Mt 4, 3).
Normalmente, o maligno aproveita
as nossas distrações e pecados para
introduzir na alma a desconfiança, o
desespero e a renúncia ao amor. Pelo
contrário, como aparece
constantemente no Evangelho a
nossa debilidade é, na realidade, um
motivo para aproximar-nos ainda
mais do Senhor. E, “à medida que se



avança na vida interior, percebem-se
com mais clareza os defeitos
pessoais”[13].

Com aparência de humildade, o
demônio pode fazer-nos crer que
somos indignos de tratar a Deus, que
nossos desejos de entrega são
aparentes e que podem esconder
certa dose de hipocrisia e de falta de
determinação. “Pensas que os teus
pecados são muitos, que o Senhor
não poderá ouvir-te”[14]. A
consciência de nossa indignidade –
tão valiosa em si mesma – pode então
provocar um sofrimento real, mas
errado, que pouco tem a ver com a
dor verdadeira, e que pode fechar-
nos numa atitude lamurienta, que
chega inclusive a impossibilitar a
oração. Evidentemente a tibieza e os
pecados podem ser um obstáculo
para a oração, mas não nesse
sentido. O Senhor não deixa de amar-
nos por grandes que sejam nossas
fraquezas. Não o assustam nem o



surpreendem, e não renuncia a seu
desejo de que alcancemos a
santidade. Mesmo que chegássemos
deliberadamente a pactuar com a
rotina, com o conformismo ou com a
tibieza, Deus não deixaria de esperar
a nossa volta.

Mas o inimigo pode também tentar
“mesmo quando a alma arde
inflamada no amor a Deus. Sabe que
então a queda é mais difícil, mas que
– se consegue que a criatura ofenda o
seu Senhor, embora em pouco –
poderá lançar lhe sobre a
consciência a grave tentação da
desesperança”[15]. Podem então
aparecer a amargura e o desencanto.
Para manter viva a esperança em
todo momento, é necessário sermos
realistas, admitirmos o nosso pouco
valor, darmo-nos conta de que este
suposto ideal de santidade que
tínhamos em mente – uma plenitude
inalcançável – é irreal. Devemos
advertir que só importa agradar a



Deus, e, sobretudo o que é realmente
decisivo é o que o Senhor realiza com
o seu amor poderoso contando com a
nossa luta e com a nossa fraqueza.

A esperança cristã não é uma
esperança simplesmente humana,
baseada em nossas forças, ou na
intuição natural sobre a bondade do
criador. A esperança é um dom que
nos suplanta, que o Espírito Santo
infunde e renova constantemente em
nós. Nesses momentos de desalento,
“é o momento de clamar: Senhor,
lembra-te das promessas que me
fizeste, e me encherei de esperança.
Isto é o que me consola no meu nada
e cumula de fortaleza o meu
viver”[16]. Foi Deus quem nos
chamou. É Deus que está
empenhado, mais do que nós, em
levar-nos à união com ele e que tem
o poder para consegui-lo.

Quando a escuridão é luz



Ao longo da vida, como em todas as
relações duradouras, o Senhor vai
nos ensinando a entendê-lo cada vez
melhor e a entender-nos a nós
mesmos de maneira diferente. É
diferente o trato de Pedro com Jesus
no princípio, em seu primeiro
encontro nas proximidades do
Jordão, do trato depois da sua morte
e ressurreição, na margem do lago de
Genesaré. Acontece assim conosco.
Não deveríamos estranhar que o
Senhor nos leve por caminhos
divinos que não são os que tínhamos
imaginado. Às vezes, ele se esconde,
mesmo que o procuremos com
sincera piedade, como quando as
mulheres que foram ao túmulo não o
encontraram (Lc 24,3). Em outros
momentos, em vez disso, ele se faz
presente quando estamos fechados
sobre nós mesmos, como quando ele
se apresenta aos apóstolos no
cenáculo (Lc 24, 36). Se mantivermos
a confiança, quando passar o tempo,
descobriremos que aquela escuridão



era luminosa, que o próprio Cristo
nos abraçava solicitamente – “não
temas”, nos repetia – naqueles
momentos em que estávamos
forjando nosso coração à medida do
seu.

Jon Borobia

Foto: Sabine Ojeil, disponível em
Unsplash

[1] B. Álvaro del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones, en torno a la
figura de Josemaria Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madri, 1992, pp.
163-164.

[2] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2573.

[3] Cfr. São Josemaria, Amigos de
Deus, n. 301.



[4] Eugene Boylan, Difficulties in
Mental Prayer, Roman Catholic Book,
1944, p. 81.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
295.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 90.

[7] Cfr. São Josemaria, Sulco, n. 65.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2705.

[9] São Josemaria, Sulco, n. 670.

[10] São Josemaria, Caminho, n. 895.

[11] São Josemaria, Sulco, n. 449.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
2725.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 20.

[14] Ibid., n. 253

[15] Ibid., n. 303.



[16] Ibid., n. 305.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-9-nao-tenhas-medo-eu-esto/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-9-nao-tenhas-medo-eu-esto/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-9-nao-tenhas-medo-eu-esto/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-9-nao-tenhas-medo-eu-esto/

	Conhecê-lo e conhecer-se (9): Não tenhas medo, eu estou aqui

