
opusdei.org

Conhecê-lo e
conhecer-se (8): No
tempo oportuno

Deus faz-nos experimentar
nossa oração do modo que mais
nos convém em cada momento.
Santa Isabel é testemunha de
como a paciência e a constância
transformam-se em uma plena
alegria.

07/08/2020

Quando a viu entrar em sua casa,
Isabel compreendeu que Maria já
não era uma criança. Tinha-a



provavelmente visto nascer e
crescer, especial como ela era já
desde muito pequena. Haviam
depois vivido longe uma da outra. Ao
vê-la agora no dintel de sua casa,
encheu-se de alegria. O evangelista
diz que ela exclamou “em alta voz”:
“Donde me vem esta honra de vir a
mim a mãe do meu Senhor?” (Lc
1,43). Tratava-se de um gozo
profundo, que surgia de uma vida
repleta de oração. Tanto ela como
Zacarias eram considerados santos –
justos – segundo a Escritura e as
pessoas observavam-nos com certa
admiração (cfr. Lc 1,6). Só eles, no
entanto, sabiam tudo o que havia
atrás de tantos anos vividos junto de
Deus: tratava-se de experiências que
tinham muito de incomunicável,
como acontece com todos. O gozo de
Isabel surgia de um passado cheio de
dor e esperança, de dissabores e
reencontros, no qual tudo ia
tornando cada vez mais profunda a
sua relação com Deus. Só ela



conhecia o desconcerto que o fato de
não poder ser mãe havia criado nela,
quando essa bênção era o que mais
esperava uma mulher em Israel. O
Senhor tinha, porém, querido fazê-la
passar por isso para elevá-la a uma
intimidade maior com Ele.

Uma petição que é ouvida

A nossa relação com Deus, a nossa
oração, tem também sempre algo de
único, de incomunicável, como a de
Isabel; tem algo da ave solitária (Cfr.
Sl 102, 8) que, como dizia São
Josemaria, Deus pode fazer subir
como as águias, até ver o sol face a
face. Só Ele sabe quais são os tempos
e momentos adequados para cada
um. Deus deseja essa intimidade
divinizadora conosco muito mais do
que podemos imaginar. Mas o fato de
que só Ele conhece os tempos – como
conhecia o momento oportuno para
que João Batista nascesse – não
impede que cada um de nós possa



aspirar, em cada instante, a uma
intimidade maior com o Senhor. Não
impede tão pouco que a peçamos
constantemente, buscando o mais
alto, esticando o pescoço entre as
pessoas para ver Jesus que passa, ou
se for necessário, subindo a uma
árvore como Zaqueu. Podemos
imaginar que Isabel elevou o seu
coração muitas vezes a Deus e
impulsionava o seu marido a fazer o
mesmo, até que Deus finalmente
ouviu: “Tua oração foi ouvida: tua
mulher Isabel te dará um filho e lhe
porás o nome de João” (Lc 1,14).

Para Isabel, aquilo que acabaria por
ser uma oração confiada no Senhor
teve que passar pelo forno
purificador do tempo e das
adversidades. Já estava no
entardecer de sua vida, e Deus
continuava oculto num aspecto
crucial: por que parecia que Ele não
tinha ouvido a sua petição de tantos
anos? Por que não lhe tinha dado um



filho? Será que nem sequer o
sacerdócio do seu marido era
suficiente? Naquela necessidade que
expunha, na debilidade orante ou no
aparente silêncio de Deus, a sua fé, a
sua esperança e a sua caridade se
purificaram; porque ela não só
perseverou, mas deixou-se
transformar cada dia, aceitando
sempre e em tudo, a vontade do
Senhor. Talvez precisamente a
identificação com a Cruz – à qual
Isabel, de alguma forma, se
antecipava – seja o melhor modo de
comprovar a autenticidade da nossa
oração: “Não se faça a minha
vontade, mas a tua” (Lc 24,42). Se os
justos da antiga aliança viveram
nessa aceitação e depois Jesus fez
dessa atitude para com o Pai o
motivo da sua vida inteira, também
nós, cristãos, somos chamados a
unir-nos a Deus deste modo; sempre
é tempo oportuno para rezar assim:
“Meu alimento é fazer a vontade



daquele que me enviou e levar a
termo a sua obra” (Jo 4, 34).

Momento de recordar

Talvez a própria Isabel tenha
mantido acesa a chama da oração do
velho Zacarias, até que finalmente
um anjo apareceu a seu marido: a
ela, àquela que chamavam estéril, o
Senhor daria um filho, porque para
Deus não há nada impossível (Lc 1,
36). Assim, deixando-se levar per
aspera ad astra – depois de uma
tarefa de purificação imprescindível
que Ele realiza em quem permite –
Isabel chegou a exclamar em oração
o que, passados tantos anos,
continuamos repetindo diariamente:
“Bendita tu entre as mulheres e
bendito o fruto de teu ventre!” (Lc 1,
42).

Saber que nosso caminho rumo a
Deus implica uma identificação
profunda com a Cruz é essencial para
dar-nos conta de como às vezes o que



é na verdade avanço parece
estancamento. Assim, em vez de ficar
esperando tempos melhores, ou uma
oração mais de acordo com nosso
gosto, aceitaremos com
agradecimento o alimento que Deus
nos quiser dar: “Se olharmos à nossa
volta, perceberemos que existem
muitas ofertas de alimentos que não
vêm do Senhor e que aparentemente
satisfazem mais. Alguns se nutrem
do dinheiro, outros do êxito e da
vaidade, outros do poder e do
orgulho. O alimento que nos nutre
verdadeiramente, porém, e que nos
sacia é apenas o que nos dá o Senhor.
O alimento que o Senhor nos oferece
é diferente dos outros, e talvez não
nos pareça tão apetitoso como os que
o mundo oferece. Sonhamos então
com outros alimentos, como os
judeus no deserto que sentiam
saudades da carne e das cebolas que
comiam no Egito, esquecendo,
porém, que esses alimentos eram
comidos na mesa da escravidão.



Naqueles momentos de tentação,
tinham memória, mas tratava-se de
uma memória enferma, seletiva.
Uma memória escrava, não livre”[1].
Por isso convém que nos
perguntemos: De onde eu quero
comer? Qual é a minha memória? A
do Senhor que me salva ou a da
carne, dos alhos e das cebolas da
escravidão? Com que memória sacio
minha alma? Quero comer alimento
sólido ou continuar alimentando-me
de leite? (Cfr. 1 Co 3, 2).

Na vida pode vir a tentação de olhar
para trás e desejar, como acontecia
com os israelitas, os alhos e as
cebolas do Egito. O maná, alimento
que na época viam como benção e
sinal de proteção (cfr. Nm 21, 5),
chegou a cansá-los. Como pode
acontecer conosco, sobretudo se nos
deixamos esfriar, descuidando o
abecedário elementar da oração:
procurar o recolhimento, cuidar dos
detalhes de piedade, escolher o



melhor momento, ter carinho... É
então, com mais razão, o momento
de recordar, de fazer memória, de
buscar na oração e nas leituras
espirituais esse alimento sólido de
que fala São Paulo, um alimento que
abre horizontes de vida.

Como se fôssemos atraídos pela
força de um ímã

Fazer memória na oração é muito
mais que uma simples recordação:
tem a ver com o conceito de
“memorial” próprio da religião de
Israel: ou seja, trata-se de um
acontecimento salvífico que traz até
o momento presente a obra da
redenção. A oraçãomemoriosa é um
conversar novo sobre o já conhecido,
uma recordação do passado que se
percebe outra vez de modo presente.
Entendemos e vivemos cada vez de
modo diferente os episódios centrais
da nossa relação com Deus. Talvez
tenha acontecido assim com Isabel



quando, a partir da sua maternidade
recém-adquirida, percebeu de modo
novo a que Deus a destinava.

Com o passar dos anos, ao compasso
de nossa entrega e das nossas
resistências, o Senhor vai mostrando-
nos as diferentes profundidades do
seu mistério. Ele quer nos elevar
muito alto, como numa espiral que
vai ascendendo lentamente, dando
voltas e mais voltas. É verdade que
podemos não subir e permanecer
fazendo círculos na horizontal, ou
que podemos descer
estrepitosamente ou inclusive sair
pela tangente e abandonar o nosso
trato com nosso Criador... mas Ele
não esmorece em seu empenho para
levar a cabo o seu plano de escolha e
de justificação, de santificação e de
glorificação (cfr. Rm 8, 28-30).

São Josemaria descreve esse
processo, como tantos outros autores,
com enorme realismo e beleza. A



alma “vai rumo a Deus, como o ferro
atraído pela força do ímã.
Começamos a amar a Jesus de forma
mais eficaz, com um doce
sobressalto”[2]. Quando meditamos
nos mistérios da filiação divina, a
identificação com Cristo, o amor à
Vontade do Pai, a ambição de sermos
corredentores... e intuímos que tudo
isso é um dom do Espírito Santo,
calibramos melhor a nossa dívida
com Ele. E então cresce em nós
impetuosamente o agradecimento.
Despertamos para as suas moções,
que são muito mais frequentes do
que pensamos: “São, podem muito
bem ser fenômenos ordinários de
nossa alma: uma loucura de amor
que, sem espetáculo, sem
extravagâncias, nos ensina a sofrer e
a viver”[3].

Assim, com assombro, vai-se
revelando para nós a imensidade do
amor de Deus que recebemos
durante toda a nossa vida: dia após



dia, ano após ano... desde o seio
materno! “Nisto consiste o amor: não
em que nós tenhamos amado a Deus,
mas em que Ele nos amou e enviou
seu Filho como vítima propiciatória
por nossos pecados”(1 Jo 4, 10).
Surpresos, nos descobrimos imersos
em um amor fascinante, cuidadoso,
que desarma. Assim acontece com
Isabel: “Lançou os olhos sobre mim
para tirar o meu opróbrio dentre os
homens” (Lc 1, 25). Depois de anos de
obscuridade, toma consciência de ser
amada infinitamente por aquele que
é a fonte de todo amor, e isto de um
modo que nem merece, nem é capaz
de avaliar plenamente, ao qual nem
consegue corresponder: “Quem sou
eu para que me visite a mãe do meu
Senhor?” (Lc 1, 3); como é possível
que Deus me ame tanto? E também,
com um pouco de perplexidade e
dor: Como não tinha percebido
antes? No que eu estava pensando?



Toda boa oração prepara o coração
para saber o que pedir (cfr. Rm 8, 26)
e para receber o que pedimos. Viver
cada detalhe de piedade, grande ou
pequeno, com um pouco de amor a
Deus, facilita o caminho. Chamar a
Jesus pelo seu nome,
carinhosamente, manifestando-lhe o
nosso amor sem pudor, aproxima o
momento. Devemos insistir e
responder com prontidão aos
pequenos toques do amor. Fazer
“memória das coisas belas, grandes,
que o Senhor fez na vida de cada um
de nós”, pois uma oração memoriosa
“faz muito bem ao coração
cristão”[4]. Por isso São Josemaria
em sua pregação costumava
recomendar: Que cada um de nós
“medite no que Deus fez por ele”[5].

Deus é tudo e isso basta

Tantas vezes, Isabel voltaria a
considerar o que o Senhor tinha feito
com ela. Como a sua vida se tinha



transformado! E como ela deve ter se
tornado! Desde então, todo o seu
comportamento adquire uma
riqueza singular. Esconde-se durante
meses por pudor, como fizeram os
profetas, para evidenciar com gestos
a ação divina (Cfr. Lc 1, 24); adquire
também maior clareza para seguir os
seus desígnios: “Não, vai chamar-se
João (Lc 1, 60). É ainda capaz de
vislumbrar a ação divina em sua
prima: “Bem-aventurada és tu que
creste, pois se hão de cumprir as
coisas que da parte do Senhor te
foram ditas!” (Lc 1, 45). Isabel se
comporta como quem conversa com
Deus com o coração.

Em nossa oração, deve haver
também amor e luta, louvor e
reparação, adoração e petição, afetos
e intelecto. É necessário atrever-se
com todas as letras do alfabeto, com
todas as notas da escala musical, com
toda a gama de cores, porque já
entendemos que não se trata de



cumprir, e sim de amar com todo o
coração. As práticas de piedade, as
pessoas, os afazeres de cada dia... são
os mesmos de antes, mas já não se
vivem do mesmo modo. Cresce assim
a liberdade de espírito, a “capacidade
e atitude habitual de agir por amor,
especialmente no empenho de
seguir, em cada circunstância, o que
Deus pede a cada um”[6]. O que
antes parecia uma pesada obrigação
converte-se numa ocasião de
encontro com o Amor. Vencer-se
continua custando, mas tal esforço se
leva a cabo com alegria.

Diante da infinidade do amor que se
descobriu e da pobre
correspondência humana, o coração
se desmancha numa profunda
oração de desagravo e de reparação;
surge uma dor que vem dos próprios
pecados e que move a uma contrição
pessoal. Cresce a convicção de que
“Deus é tudo, eu não sou nada. E por
hoje basta”[7]. Assim podemos



expulsar de nós tantos escudos que
dificultam o nosso contato com Ele.
Surge também o agradecimento
sincero, profundo e explícito ao
Senhor, que se torna adoração, ao
“reconhecê-lo como Deus, como o
Criador e o Salvador, o Senhor e
Dono de tudo o que existe, o Amor
infinito e misericordioso”[8]. Convém
por isso empregar todas as teclas do
coração. Para que a oração seja
variada, enriquecedora, para que
não vá por caminhos gastos; quer o
sentimento acompanhe, quer não,
porque o que experimentamos de
Deus não é ainda Deus: Ele é
infinitamente maior.

Rubén Herce

[1] Francisco, Homilia na solenidade
de Corpus Christi, 19-VI-2014.



[2] São Josemaría, Amigos de Deus, n.
296.

[3] Ibid., n. 307.

[4] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 21-IV-2016.

[5] Amigos de Deus, n. 312.

[6] Do Padre, Carta, 9/01/2018, n. 5.

[7] São João XXIII, Il giornale
dell’anima, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma, 1964, p. 110.

[8] Catecismo da Igreja Católica, 2096.

Foto: Anne Nygard, disponível em
Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-
conhecer-se-8-no-tempo-oportuno/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-8-no-tempo-oportuno/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-8-no-tempo-oportuno/
https://opusdei.org/pt-br/article/conhece-lo-e-conhecer-se-8-no-tempo-oportuno/

	Conhecê-lo e conhecer-se (8): No tempo oportuno

